

କବିଚ୍छ କାର୍ଲାଚ୍ଚ୍ରଣ ପର୍ଚ୍ଚନାତ୍ରକ

Digitized by srujanika@gmail.com

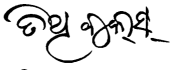


ପାଠ-ପ୍ରବେଶ ଏବଂ ମୂଳ ସ୍ୱର ଓ ଛନ୍ଦ ଅନୁସରଣରେ ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ



କବିଚନ୍ଦ୍ର କାଳୀଚରଣ ପଟ୍ଟନାୟକ ନାଟ୍ୟାଚାର୍ଯ୍ୟ,

କେନ୍ଦ୍ର ସଂଗୀତ-ନାଟକ ଏକାଡ଼େମୀ, ନୂଆଦିଲ୍ଲୀର ରତ୍ନ ସଦସ୍ୟ (ଫେଲୋ)



ଓଡ଼ିଆ ବଜାର, କଟକ−୧

ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ - ପାଠ-ପ୍ରବେଶ ଏବଂ ମୂଳ ସ୍ୱର ଓ ଛନ୍ଦ ଅନୁସରଣରେ ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ, କବିଚନ୍ଦ୍ର କାଳୀଚରଣ ପଟ୍ଟନାୟକ, ନାଟ୍ୟାଚାର୍ଯ୍ୟ, କେନ୍ଦ୍ର ସଂଗୀତ ନାଟକ ଏକାଡ଼େମୀର ରଚ୍ଚ ସଦସ୍ୟ (ଫେଲୋ), ପ୍ରକାଶକ- ତିଥି ବୁକ୍ସ, କଟକ-୧ (ଓଡ଼ିଶା), ମୁଦ୍ରାକର - ଜନୁପ୍ ଗ୍ରାଫିକ୍ସ, କଟକ-୧, ପରିମାର୍କିତ ସଂୟରଣ - ୨୦୦୭, ମୂଲ୍ୟ : ୪୫୦ ଟଙ୍କା ।

SREE GEETAGOVINDA (Oriya) - Introduction and Oriya rendering following original tune and metre, *By* - Kavichandra Kalicharan Patnaik, Natyacharya, Fellow, Sangita Natak Akademi, New Delhi; *Published by* - TITHI BOOKS, Oriya Bazar, Cuttack-1 (Orissa), *Printed at* - Janup Graphics, Oriya Bazar, Cuttack-1, *Revised edition* - 2007, Price - Rs. 450.00

ISBN - 81-903973-6-2



क्ष्यका स्ट्राम्यक्ष्य क्रिक्य कहाद्यी शर्म । क्रिक्य कहाद्यी शर्म । दु,व्हाम ज्यान्ति वास्त्रक्ष भूम व्यामी । क्ष्यान्ति श्विमी न्यामी । श्रुप्र व्यामी ह स्ट्री स्वेत व्यामी ।

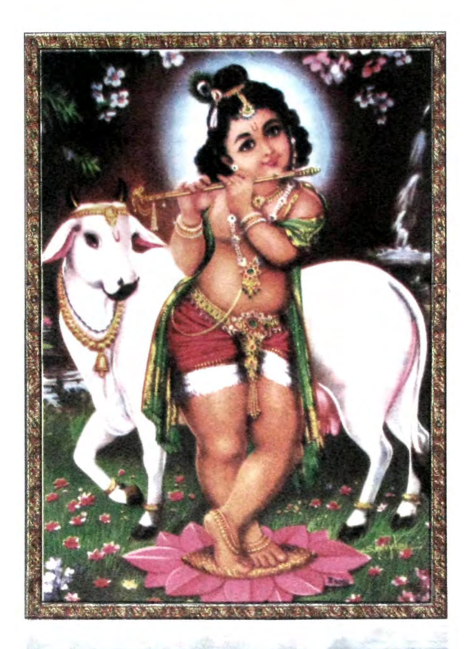
#### ପୂର୍ବାହଣ :

କାହିଁକି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଆଲୋଚନା (ସମାଲୋଚନା ନୁହେଁ) ଆଉ ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ ପାଇଁ ମନ ବଳିଲା ? – ଏକଥା କେହି ପଚାରିଲେ ମୁଁ କହିବି, ମୋତେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ – ରସ-ଭାବ-ଭାଷା-ସଂଗୀତ – ସବୁ ଦିଗରୁ ସୁଖ ଲାଗେ ବୋଲି ପଢ଼ିଲି ଆଉ ବୁଝିବାକୁ ଟିକିଏ ଚେଷ୍ଟା ବି କଲି । ଯାହା ନିଜକୁ ସୁଖ ଲାଗେ, ତାକୁ ଆପଣା ଲୋକଙ୍କୁ ଚଖାଇବାକୁ ମନ ହୁଏ ; ବିଚାରୁଛି, ଏଇଟା ମୋର ଏକା ନୁହେଁ – ସବୁରି ସୁଭାବ । ସେଇ ସୁଭାବ ବଶରୁ ଏଥିକି ଚିଉ ବଳିଲା ।

ଏବେ ନୁହେଁ, ୧୯୩୨-୩୩ ରୁ, – ମୋ ବୋଉ ଜୀଇଥିବା ବେଳୁ, ତାହାରିଠାରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶୁଣି ଶୁଣି ମୁଁ ମହାକବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଭକ୍ତ ପାଲଟି ଯାଇଛି । ଅନେକ ଭାବୁକ, ପ୍ରେମିକ, ସାହିତ୍ୟିକ, ରସିକ ତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସ୍ୱଚ୍ଛନ୍ଦ ଅନୁବାଦ କରିଛନ୍ତି, ମୁଁ ବି ସେଇଭଳି କରିବାକୁ ବସିଥିଲି, – କରିଥାଆନ୍ତି ମଧ୍ୟ, ଯେବେ ନମସ୍ୟ ଶଶୀବାବୁ (ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ଶଶିଭୂଷଣ ରାୟ) ମୋତେ ଏଭଳି ଛନ୍ଦ-ସ୍ୱରାନୁସାରୀ ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ ଲାଗି ପ୍ରେରଣା ଦେଇ ନ ଥାନ୍ତେ । ଏଥକୁ କେତେ ପରିମାଣରେ ମୁଁ କୃତକାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇପାରିଛି, ସହୃଦୟ ରସିକଳନ ତାହା ବିଚାର କରିବେ ।

ଆଲୋଚନା – ଯାହାକୁ ମୁଁ 'ପାଠ-ପ୍ରବେଶ' ବୋଲି କହୁଛି, – ସେଥିରେ ମୋ ବୃଦ୍ଧି-ବଳକୁ ଚାହିଁ ନାନା ଦିଗ ବିଚାରରୁ ଚାରି କଥା ଲେଖିଛି । ଏ 'ପାଠ-ପ୍ରବେଶ' ଆଉ 'ଅନୁବାଦ'କୁ ନିର୍ଭୁଲ ବୋଲି ମୁଁ କେବେହେଲେ କହୁ ନାହିଁ । ସହୃଦୟ ପାଠକ-ପାଠିକାଙ୍କୁ କଣା କରୁଛି - ଯାହା ତୁଟି ଥିବ ସେଥିକି ମୋତେ କ୍ଷମା ଦେବେ ।

୨୮ । ୧୨ । ୭୦ ବଉଳ ଅମାସ୍ୟା केनाउ दिक्तार्य दिक्तार्य



"ବିଜୟତେ ଶ୍ରୀଗୋପାଳ ବୂଡ଼ାମଣି"



#### ସୂଚୀପତ୍ର

| କ୍ର.ନଂ. | ବିଷୟ                     | ପୃଷ୍ଠା      |
|---------|--------------------------|-------------|
| 6 1     | ସାଧୁ-ସାବଧାନ              | 9           |
| 9 I     | ଏ ସାବଧାନୀ ବାଣୀ କାହିଁକି ? | 8           |
| ণ।      | କବି ଜୟଦେବ                | C           |
| 81      | ନୃତ୍ୟବିତ୍ ଓ ନୃତ୍ୟଗୁରୁ    | ୧୩          |
| 81      | ଯୁଗସ୍ରଷା ଜୟଦେବ           | <b>୧</b> ୭  |
| ।       | ମହାକାବ୍ୟ                 | 9 6         |
| গ।      | ଶୃଙ୍ଗାରୀ ରଚନା            | 9 ૭         |
| ГΙ      | ରୁଚି-ସଂ <b>ୟା</b> ର      | 86          |
| 61      | ଗୀତିକାବ୍ୟ                | ४४          |
| 109     | ଗୀତିନାଟ୍ୟ                | <b>४</b> ୭  |
| 199     | ପ୍ରଞାବନା                 | 8.6         |
| 691     | ଶ୍ରୀ ବାସୁଦେବ ରତିକେଳି କଥା | ୬୪          |
| ९ मा    | ରତି-କେଳି                 | <b>୬</b> ୯  |
| 681     | ଲୀଳା -ଚିତ୍ର              | ୭୪          |
| 189     | ରତି-ରୀତି                 | ୭୮          |
| ९७।     | ସର୍ଜନା                   | ٢೨          |
| ९୭।     | ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନ୍      | 「១          |
| 6L I    | ରସରାଜ                    | ୯୩          |
| 199     | ମହାଭାବ                   | ৫৩          |
| 901     | ଗ୍ରନ୍ଥପାଠ                | ۲r          |
| 961     | ଦଶାବତାର                  | 809         |
| 991     | ରାସ-ରସ                   | <b>१</b> ९୩ |
| १म ।    | ବସନ୍ତେ ବାସନ୍ତୀ-କୁସୁମ     | <b>९</b> ୩० |
| १४।     | ପ୍ରଚାର-ପ୍ରସାର            | ୧୩୫         |
| 981     | ସ୍ୱକୀୟା-ପରକୀୟା           | ୧୩୯         |
| 99।     | ରାଧାବାଦ ପ୍ରତିଷ୍ଠା        | 889         |

| 9 <b>9</b> ।   | ଉତ୍କଳରେ ରାଧାବାଦ               | ୧୪୮                                   |
|----------------|-------------------------------|---------------------------------------|
| 9 F I          | ଜୟଦେବୀ ରାଧା                   | 686                                   |
| 9°1            | ଗୋପୀ-ଗୌରବ                     | ୧୬୯                                   |
| <b>१</b> ०।    | କ୍ୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ               | 616                                   |
| नार ।          | ରାଧା-ରସ                       | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| พร i           | ଦେବଦାସୀ ପଦ୍ୱାବତୀ              | ୨୩ <b>୫</b>                           |
| नाग ।          | ଅପାଶୋରା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ        | 9 M F                                 |
| ११४।।          | ସ୍କୃତି                        | 986                                   |
| ୩୫ !           | ୍କ୍ୟୁଟ<br>ଅନୁକୃତି             | 988                                   |
| भाक ।<br>भाक । | <b>-</b> 3                    | 9 <i>9</i> 8                          |
|                | ଅନୁସ୍ତି                       | 99e                                   |
| ୩୭ ।<br>ଜମ୍ମ   | ଗୀତ-ଭେଦ                       |                                       |
| ୩୮ I           | ସଂଗୀତ ଧାରା                    | 9F8                                   |
| ୩୯ ।           | ସଂଗୀତ ଓ ରଚନା                  | 9                                     |
| 801            | ଅନୁପ୍ରାସ ଏବଂ ଶବ୍ଦ             | १००                                   |
| 861            | ସଙ୍ଗୀତ ଓ ଶୈଳୀ                 | ୩୦୬                                   |
| 891            | ଛନ୍ଦ-ବୃତ୍ତ-ସଙ୍ଗୀତ             | ୩୨ ୧                                  |
| ४୩।            | ରାଗ                           | ୩୨ <i>୭</i>                           |
| ४४।            | ରସ-ରାଗ                        | <b>଼</b> ୩୩୧                          |
| 881            | ତାଳ ସଂପାଦନା                   | ฑฅฑ                                   |
| ४७।            | ରସନୃତ୍ୟ                       | ୩୯ ୨                                  |
| ४୭।            | ବାଚଃପଲ୍ଲବୟତି                  | ୩୯୫                                   |
| 8L 1           | ପଦାବଳୀ                        | ४९୩                                   |
| ४८।            | ମାଧବ-ବିନୋଦ (ବିଚାର)            | ४९୭५                                  |
| 80 i           | ପଦ୍କାବତୀ-ପରିଣୟ                | <b>४</b> ୩०                           |
| 861            | ନାନାମତ                        | ୪୩୯                                   |
| 891            | ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଓ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ   | 888                                   |
| <b>%</b> म ।   | ସଂଗୀତରେ ଶ୍ରୀଗୀତ-ଗୋବିନ୍ଦ       | 889                                   |
| 88 I           | କେବେ ଆଉ କାହିଁକି ଏଭଳି ଅନୁବାଦ ? | ୪ <i>୬</i> ୩                          |

#### ପ୍ରକାଶକଙ୍କ ନିବେଦନ

ପେନା ହେଉ ଚଉବାହା ନିକର ବୋଲିତ କିଛିନାହିଁ ମୋର ଲେଖିଛି ଡାକିଲ ଯାହା ଦି'ଟୋପା ଆଖିର ପାଣିରେ ଧୋଇ ମୁଁ ଚରଣେ ଭେଟୁଛି ତାହା ।

କବିଚନ୍ଦ୍ର କାଳୀଚରଣଙ୍କର ଏହି ଉକ୍ତିଟି ପାଠ କଲେ ଏ ମନ ଭଗବାନଙ୍କ ଶ୍ରୀପାଦପଦ୍ୱରେ ଲାଖିଯାଏ । ମନରୁ ଅହଂଭାବ ଦୂରିଭୂତ ହୋଇ ହୃଦୟରେ ଶାସ୍ୱତ ପ୍ରେମ କାଗ୍ରତ ହୁଏ । ବାଞ୍ଚବରେ କବିଚନ୍ଦ୍ର କାଳୀଚରଣ ହେଉଛନ୍ତି କଣେ ଆବାଲ୍ୟ କଗନ୍ନାଥ ଉପାସକ । କଗନ୍ନାଥଙ୍କୁ ସେ ଯେପରି ଦେଖିଛନ୍ତି, ତାଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଲେଖାରେ ସେ ସେପରି ରୂପ ଦେଇଛନ୍ତି । ଏଣୁ କଳା, ଭାୟର୍ଯ୍ୟ ଓ ସ୍ଥାପତ୍ୟର ପ୍ରଦେଶ ଉତ୍କଳର ରଙ୍ଗମଞ୍ଚ ଓ ଓଡ଼ିଶୀ ନୃତ୍ୟକଗତରେ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରାଣ ପ୍ରତିଷ୍ଠାତା କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବ ନାହିଁ । କବିଚନ୍ଦ୍ର ଥିଲେ ଏକାଧାରରେ କଣେ ନାଟ୍ୟକାର, କବି, ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ, ଗୀତ, ନୃତ୍ୟ ଓ ଅଭିନୟ ନିର୍ଦ୍ଦେଶକ ।

ଗାଁ ଗହଳି ଠାରୁ ଆରୟ କରି ସହର ସଭ୍ୟତା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ, ସେ ସବୁରି ମୁଖରେ କବିଚନ୍ଦ୍ର ଭାବେ ବେଶ୍ କଣାଶୁଣା । ସେ ଲେଖିଥିବା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଓଡ଼ିଶା ଠାରୁ ଆରୟ କରି ଦେଶ ବିଦେଶରେ ବେଶ୍ ମାନ୍ୟତା ଲାଭ କରିଅଛି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ଅନୁବାଦ କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କୁ ବହୁବର୍ଷ ଲାଗିଛି । ଏହି ଅନୁବାଦ ସମୟରେ ସେ ନିଳକୁ ଶ୍ରୀ କୟଦେବ ଓ କଗତର ନାଥ ଶ୍ରୀଜଗନାଥଙ୍କ ଭିତରେ ହଜାଇ ଦେଇଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଏକାନ୍ତ ନିଷ୍ଠା ଓ ଏକାଗ୍ରତାକୁ ଆମେ କେହି ଦ୍ୱିମତ ହୋଇପାରିବା ନାହିଁ । ସେ ରଚନା କରିଥିବା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟ ଅତ୍ୟନ୍ତ ସରଳ, ସୁନ୍ଦର ଓ ସର୍ବଜନ ବିଦିତ ହୃଦୟସ୍ଦର୍ଶୀ ହୋଇପାରିଛି । ଉକ୍ତ ପୁଷ୍ତକକୁ ପାଠକଲେ ଭକ୍ତର ମନ ବିଭୁ ପାଦପଦ୍ୱରେ ଲୀନ ହୋଇଯିବ - ସେ ପାଇବ ସୁଲାଳିତ୍ୟ ମଧୁ । ସେହିଁ କାଣିବ, ଏହି ପୁଷ୍ଟକର ଗୁଡ଼ତତ୍ତ୍ୱ ।

କବିଚନ୍ଦ୍ର କାଳୀଚରଣ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ରମ, ସମୟ, ନିଷା ଓ ଏକାଗ୍ରତା ନେଇ ଏହି ପୁଷକକୁ ରଚନା କରିଛନ୍ତି । ମୁଁ କହିବି ଏହା ବାୟବ ରୂପନେଇଛି କେବଳ ଜଗତରନାଥ ଶ୍ରୀଜଗନାଥଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ।

ତାଙ୍କ ରଚିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଲଳିତକାନ୍ତ ପଦାବଳୀ ରାଧାକୃଷ ଲୀଳାରସ ବର୍ଷନାରେ ରସାଣିତ । ପ୍ରତି ରସରୁ ଝରେ ମଧୁ, ସେ ମଧୁକୁ ପାନକଲେ ଭକ୍ତର ମନୋବାଞ୍ଚା ପୂରଣ ହେବ । ଏଭଳି ଏକ ଦୃଷ୍ତ୍ରାପ୍ୟ ବହୁ ମୂଲ୍ୟବୋଧ, ଓଡ଼ିଶା ଭୂଖଣ୍ଡର ଆରାଧ୍ୟ ଦେବତା ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଉପରେ ଆଧାରିତ ପୁଞ୍ଚକ ପ୍ରକାଶ କରିବାର ସୁଯୋଗ ପାଇଥିବାରୁ ମୁଁ ନିଜକୁ ଧନ୍ୟ ମନେ କରୁଛି । ଜଗତର ନାଥ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଏହି ପୁଞ୍ଚକରେ ବିରାଜମାନ ହୋଇ ପାଠକର ମନକୁ ରସାଣିତ କରନ୍ତ - ଏହା ହିଁ ଜଗାକାଳିଆର ପାଦପଦ୍ରରେ ପାର୍ଥନା ।

- ଜୟ କଗନ୍ନାଥ -

ପ୍ରକାଶକ

# ସାଧୁ, ସାବଧାନ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସୟବ୍ଧେ ଯତ୍କିଞ୍ଚ୍ ଆଲୋଚନା କରିବାପୂର୍ବରୁ ମନେ ପଡ଼ିଯାଏ ମହାକବିଙ୍କର ସାବଧାନୀ ବାଣୀ :-

> "ଯଦି ହରିସ୍ମରଣେ ସରଫ ମନୋ ଯଦି ବିଳାସ-କଳାସୁ କୁତୂହଳମ୍ । ମଧୁର-କୋମଳ-କାନ୍ତ-ପଦାବଳଂ ଶୃଣୁ ତଦା ଜୟଦେବ ସରସ୍ୱତୀମ୍ ।"

- ଯଦି ହରିସ୍ମରଣରେ ମନ ସରସ, ଯଦି ବିଳାସ≭ କଳାରେ ଚିଉ କୌତୂହଳୀ, ତେବେ ମଧୁର-କୋମଳ-କାନ୍ତ-ପଦାବଳୀବିମଣିତ ଜୟଦେବଙ୍କ କାବ୍ୟ ଶ୍ରବଣ କର ।

∗ ବିଳାସ —''ଯାନସ୍ଥାନାସନାଦୀନା ମୂଖନେତ୍ରାଦି କର୍ମଣାମ୍ ବିଶେଷୟୁ ବିଳାସଃ ସ୍ୟାଦିଷୁ ସଂଦର୍ଶନା ଦିବା ।'' (ସା: ଦି: ୩-୯୯)

ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରିୟବସ୍ତୁର ଦର୍ଶନ ଆଦିରୁ ଗତି, ସ୍ଥିତି, ଆସନ ତଥା ମୁଖ, ନେତ୍ର ଆଦି ବ୍ୟାପାରର ବୈଶିଷ୍ୟକୁ ବିଳାସ କହନ୍ତି ।

'ବିଳାସ' ଶବ୍ଦ ଅନ୍ୟ ଏକ ଅଥିରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଯୁକ୍ୟ ହୁଏ; ଯଥା:-'ବିଳାସଗଣ' । ଏହି 'ଗଣ' ଭଗବାନଙ୍କ ଅବତାରମଧ୍ୟରେ ପରିଗଣିତ । ଏହା ଦୁଇ ପ୍ରକାର- ପ୍ରାଭବ ଓ ପ୍ରକାଶ । ଏକ କାଳରେ, ଏକ ରୂପରେ ପ୍ରକଟ ହିଁ 'ପ୍ରକାଶ' । ସ୍ୱୟଂ-ପ୍ରକାଶ ଏବଂ ସ୍ୱରୂପ-ପ୍ରକାଶମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ଭିନ୍ତା ନାହିଁ । ରାସଲୀଳା ଓ ରାଜମହିଷୀଙ୍କ ବିବାହ ପ୍ରଭୃତି ବହୁରୂପଗ୍ରହଣତ୍ୱ ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ରକାଶରୂପେ ଗଣ୍ୟ ।

ଏ ସ୍ଥଳରେ 'ବିଳାସ'-'କଳା' ଶବ୍ଦ ଦୁଇଟିର ଏକତ୍ର ବ୍ୟବହାରର ବିଶେଷତ୍ୱ ପୂର୍ବୋକ୍ତ 'ବିଳାସ' ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ-ଗ୍ରହଣପକ୍ଷେ ସମୀଚୀନ ବୋଧ ହୁଏନାହିଁ ।

ଆହୁରି ବିଳାସ ଶବ୍ଦାର୍ଥ ସୟବ୍ଧେ ମହାମୁନି ଭରତ କହିଛନ୍ତି— ''ସ୍ଥାନେ ଯାନାସନେବାପି ନେତ୍ରବକ୍ତାଦି କର୍ମଣା ଉତ୍ପାଦ୍ୟତେ ବିକାଶୋ ଯଃ ସ ବିଳାସଃ ପକୀର୍ଭିତଃ ।'' କବି ଏଇ ସାବଧାନୀ ବାଣୀରେ ଦୁଇଟି ବିଷୟ ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଆରୋପ କରିଛନ୍ତି :-

ଗୋଟିଏ ହେଲା 'ସ୍ମରଣ' – ଅନ୍ୟଟି 'ଶ୍ରବଣ' । ସହୃଦୟଙ୍କ ପ୍ରତି କବିଙ୍କର ଏହା 'ନିବେଦନ' ବୋଲାଯାଇପାରେ ମଧ୍ୟ । ପୁଣି ଜୟଦେବ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଅନ୍ୟତ୍ର କହିଛନ୍ତି–

ଆଉ,

''ପରାଶରାଦି ପ୍ରିୟବନ୍ଧୁ-କଣ୍ଟେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ-କବିତ୍ମୟୁ ।''

ଅର୍ଥାତ୍ କବି କହନ୍ତି, ଗାୟନ ବା କୀର୍ତ୍ତନର ମଧ୍ୟ ଚିଉ ବଳିଥିବା ଆବଶ୍ୟକ । ପ୍ଲୁଳତଃ ସ୍ମରଣ, ଶ୍ରବଣ ଓ କୀର୍ତ୍ତନ୍ୟ ପହି ତିନୋଟି ବିଷୟପ୍ରତି କବି ବିଶେଷ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଦେଇଛନ୍ତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ।

ଗୁନୁ ନାମ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । 'ଗୀତ' ଏବଂ 'ଗୋବିନ୍ଦ' କାବ୍ୟଟିରେ ଅଙ୍ଗାଙ୍ଗୀଭାବେ ବିଜଡ଼ିତ ।

''ମଦ୍ଭକା ଯତୁ ଗାୟନ୍ତି ତତୁ ତିଷାମି ନାରଦ ।'' (ଗୀତା)

ଭକ୍ତ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ଅପୂର୍ବ ମିଳନାତ୍କକ ମହାକବ୍ୟ ଏଇ ଗୀତ ଏବଂ ଗୋବିନ୍ଦ–ଯାହା 'ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' ନାମରେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ।

ସରସ, ସରଳ ଓ ସୁମଧୁର ସଙ୍ଗୀତ ଶ୍ରବଣଜନିତ ଆନନ୍ଦ ବିତରଣ ସଙ୍ଗେସଙ୍ଗେ କବିରାଜ 'ନବଧା' ଭକ୍ତିର ପ୍ରଥମ ତିନିଗୋଟି ବିଭାଗ ଉପରେ ବିଶେଷ ଗୁରୁଦ୍ୱ ଦେଇ ତାଙ୍କର ମହାକାବ୍ୟଟି ରଚନା କରିଛନ୍ତି ।

> ''ଶ୍ରବଣ କୀର୍ତ୍ତନ ବିଷୋମ୍ବରଣ ପାଦସେବନ ଅର୍ଚ୍ଚନ ବନ୍ଦନ ଦାସ୍ୟ ସଖ୍ୟମାତ୍ନନିବେଦନମ୍ । ଇତି ଫୁସାର୍ପିତା ବିଷୌର୍ଭକ୍ତିଷ୍ଟେନ୍ନବଲକ୍ଷଣମ୍ ।''

> > (ଭାଗବତ- ୭/୫/୨୩/୨୪)

ନବଧା-ଭକ୍ତି; ଯଥା : - ଶ୍ରବଣ, କୀର୍ତ୍ତନ, ସ୍ମରଣ, ପଦସେବା, ଅର୍ଚ୍ଚନା, ବିନ୍ଦନା, ସେବକଭାବ, ସଖାଭାବ ଓ ଆତ୍ମ-ନିବେଦନ । ଏଥିମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରଥମ ତିନିଗୋଟି ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରବଣ, କୀର୍ତ୍ତନ ଓ ସ୍ମରଣ ହେଉଛି ''ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ''ର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

ଅପ୍ରାକୃତ ରସ-କୀର୍ତ୍ତନଭିନ୍ନ ଅନ୍ୟ ଅର୍ଥରେ ଗ୍ରହଣ କରିବାଭଳି ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଗ୍ରନ୍ଥଟି ରଚିତ ନୁହେଁ – ଏହା ହିଁ କବିଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ।

ଭକ୍ତ କୟଦେବ 'ସହ୍ଦୟ'ଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଲେଖିଛନ୍ତି – ''ଯଦି ହରିସ୍ମରଣେ...'' ଇତ୍ୟାଦି । ସହ୍ଦୟ ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ, 'ହ୍ଦୟସହିତ ବର୍ତ୍ତମାନ' ବା ହ୍ଦୟ ଯାହାର ଅଛି, ଏହା ନୁହେଁ । 'ସହ୍ଦୟ'ର ଅର୍ଥ– ''ସମାନଂ ହ୍ଦୟଂ ଯସ୍ୟ ସ ସହ୍ଦୟ''।

କବି-ବର୍ଷିତ କାବ୍ୟର ହୃଦୟ ଏବଂ ତାହାର ରସଗ୍ରାହକ ରସିକର ହୃଦୟ ଯେତେବେଳେ 'ଏକ' ହୁଏ, ସେତେବେଳେ ସେହି ରସିକ ପୁରୁଷଙ୍କୁ କୁହାଯାଏ ''ସହୃଦୟ'' । ସହୃଦୟ–ସମାନଧର୍ମା । ଧର୍ମ ସମାନ ନୋହିଲେ ଏକାଡ୍ନତା ସୟବ ନୁହେଁ । ସମଧର୍ମୀର ହୃଦୟ ସ୍ୱଚ୍ଛ ଦର୍ପଣପରି । କବିର କାବ୍ୟାତ୍ନା ପ୍ରତିବିୟିତ ହେବାର ସୟାବନା କେବଳ ଏହି ସ୍ୱଚ୍ଛ ଦର୍ପଣ-ଫଳକରେ । ସ୍ୱଚ୍ଛ ଜଳ ହିଁ ଶଶୀ-ତାରକାର ଛାୟା ଅଙ୍କରେ ଖେଳାଇପାରେ ସିନା, ପଙ୍କିଳ ଜଳପକ୍ଷେ ଏହା କି ସୟବ ହୋଇପାରେ ? କବି ଜୟଦେବଙ୍କ କାବ୍ୟ-ପ୍ରତିମା-ପ୍ରତିବିୟର ପ୍ରତିଫଳନ ସୟବ ଏକା ତାଙ୍କର ସହ୍ଦୟଙ୍କ ମାନସ-ମୁକୁରରେ ।

'ସହୃଦୟ'' ଫଜ୍ଞା ସୟବେ ଧ୍ୱନ୍ୟାଲୋକ ଲେଖିଛନ୍ତି :-

''ଯେଷାଂ କାବ୍ୟାନୁଶୀଳନାଭ୍ୟାସବଶାଦ୍ ବିଶଦୀଭୂତେ ମନୋମୁକୁରେ ବର୍ଷନୀୟ-ତନୁୟୀଭବନ ଯୋଗ୍ୟତା, ତେ ହୃଦ୍ୟ ସଂବାଦ-ରାଜଃ ସହ୍ଦ୍ୟାଃ ।''

ସହୃଦୟ କିଏ ? – କାବ୍ୟାନୁଶୀଳନ-ଅଭ୍ୟାସହେତୁ ମନୋଦର୍ପଣ ସ୍ୱଚ୍ଚ (ନିର୍ମଳ) ହୋଇଥିବାରୁ କାବ୍ୟ-ବର୍ଷିତ ବିଷୟବସ୍ତୁ-ଜ୍ଞାନରେ ଯେ ତନ୍ମୟତା ଲାଭ କରିପାରନ୍ତି, ସେ ହୃଦୟ-ସଂବାଦବିତ୍ । ତାହାଙ୍କୁ ହିଁ ସହଦୟ କୁହାଯିବ ।

କୟଦେବ ତାହାଙ୍କୁ ବା ସେମାନଙ୍କୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ବିଷୟବସ୍ତୁର ପ୍ରାରମ୍ଭରୁ ଏ ଶ୍ଳୋକଟିରେ ସ୍ୱୀୟ ମନୋଭାବ ପ୍ରକାଶ କରିଅଛନ୍ତି । ତେଣୁ ସେହିପରି ରସିକଜନଙ୍କୁ ହିଁ ସେ କହିଛନ୍ତି –

''ଶୃଣୁ ତଦା ଜୟଦେବ ସରସ୍ୱତୀ' ।''

ଏହିଭଳି ପରମ୍ପରାର ଲକ୍ଷଣ ଆମ ଭାରତରେ ଅଭାବ ନାହିଁ । କବି ଭବଭୂତ କହିଛନ୍ତି:-

''ଉପ୍ଟୟତେଃ ଓ ମମ କୋଃପି ସମାନଧର୍ମା ।''

-ସେହିପରି କବିରାଜ ଜୟଦେବ 'ସମାନଧର୍ମ।'ଙ୍କ ଅପେକ୍ଷାରେ କାବ୍ୟାରୟର ପ୍ରଥମରୁ ସାବଧାନୀ ବାଣୀ ଶୁଣାଇ କହିଛତି- 'ଯଦି ହରି-ସ୍ମରଣେ ଚିଉ ସରସ....ଇତ୍ୟାଦି ।'' ଏଥିରୁ ବୁଝାଯାଉଛି, ସହୃଦୟଙ୍କ ଅପେକ୍ଷାରେ ଶ୍ରୀରାଧାଗୋବିଦ-ଲୀଳାବର୍ଶିତ ଗୀତି-କାବ୍ୟଟି ଲେଖା ।

ପର୍ମରାକୁମେ ଉଚ୍ଚଳୀୟ କବି, କାବ୍ୟକାରମାନେ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି 'ସାବଧାନୀ' ବାଣୀ ବା ନିବେଦନ ଶୁଣାଇଛନ୍ତି ।

କବି ସମ୍ରାଟ୍ ଉପେନ୍ଦ୍ରଭଞ୍ଜ କହିଛନ୍ତି :-

''ରସିକ-ଭୁମରେ ହେବେ ରସ ଘେନି ବଶ,

ନିର୍ଗୁଣେ ଘେନିଲେ ନ ଘେନିଲେ ଅଛି କିସ ହେ ।''

(କୋଟିବ୍ରହ୍ମାଷସୁନ୍ଦରୀ - ୧ । ୬୨)

ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ସେହି କାବ୍ୟରେ ଅନ୍ୟତ୍ର କହିଛନ୍ତି :-

''ନାନା ଶବ୍ଦ ଅର୍ଥେ ଯେ ବିଚକ୍ଷଣ

ଯେହୁ କାଶେ ଅଳଙ୍କାର-ଲକ୍ଷଣ

ସେହି କରୁ ଏ ଛାନ୍ଦ ବିବେଚନ ।''

କବି ସାମନ୍ତସିଂହାର କହିଛନ୍ତି :-

''ଗୁଣ-ଗ୍ରାହକେ ପାଇବେ ଚିନ୍ତିଲା ସୁପ୍ରେମ ।'' – (୧୯)

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

''ଝଳି ମାର୍ଗ ପାଇବେ ପଥ୍କେ ହେଲେ ଶ୍ରମୀ

ଝଗଡ଼ାବାଟେ ପଶିଲେ ମୁଖେଁ ହେବେ ଭମି ହେ ।'' - ( ୨ ୫ )

ସେହିପରି ଶ୍ରୀ ଜୀବଗୋସ୍ୱାମୀ କହିଛନ୍ତି :-

''ଯଃ ଶ୍ରୀକୃଷପଦାୟୋଜ-ଭଜନୈକଦିଳାସବାନ୍

ତେନୈବ ଦୃଶ୍ୟତାମେତଦନ୍ୟସ୍ଟି ଶପଥେ। ୧ପିତଃ । ''

(ଷଟ୍ ସନ୍ଦର୍)



### ଏ ସାବଧାନୀ ବାଶୀ କାହିଁକି 🤋

ଶ୍ରୀମନ୍ କଗନ୍ନାଥଙ୍କୁ (କୌଣସି ନିର୍ଦିଷ୍ଟ ଖଣ୍ଡର ନାଥ ନୁହନ୍ତି) ଯେଉଁ ଦେଶର ପାଣି-ପବନ ମନାଇପାରିଛି, କୟଦେବ ସେଇ ଦେଶର ଭକ୍ତପ୍ରବର କବିଗୁରୁ । ତାଙ୍କର ଚିରନ୍ତନୀ କାବ୍ୟ ଧୁବା ସୃତିରେ ହିଁ ଧାନ-ମୁଖର । ଏହା ସର୍ବକାଳୀନ, ସାର୍ବ ଜନୀନ ଜଗଜନର ଅଭିବନ୍ଦନୀୟ ଏବଂ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟସାପ୍କୃତ କାବ୍ୟ । କୁହାଯାଇଛି :-

''ଯା ଗୋବିନ୍ଦ-ରସ ପ୍ରମୋଦମଧୁରା ସା ମାଧୁରୀ ମାଧୁରୀ ।''

କୃଷଲୀଳା ରସବର୍ଷନା ନୂତନ ନୁହେଁ । ଜୟଦେବ ଯେ ଏ ରସ ପ୍ରଥମ କରି ପରିବେଷଣ କଲେ, ତାହା ମଧ୍ୟ ନୁହେଁ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବହୁ ପୂର୍ବରୁ ଶ୍ରୀକୃଷଲୀଳାର ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗମାନ ରଚିତ ଓ ପ୍ରଚାରିତ ହେବାର ଭୂରିଭୂରି ପୁରାଣ-ପ୍ରମାଣ ବିଦ୍ୟମାନ । ବିଷୟବସ୍ତୁ ବା ଭାବ ଉପସ୍ଥାପନା ଦିଗରୁ ବିଚାରିବାକୁ ଗଲେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ କିଛି ହେଲେ ନୂତନତ୍ୱ ନାହିଁ; କିନ୍ତୁ ମାଳାକାରଙ୍କ ସ୍ୱର-ତାଳସୁଗନ୍ଧିତ ମାଳାରଚନାକୌଶଳ ? ଏହିଠାରେ ଯୁଗ-ଯୁଗ ଧରି ରସିକ, ଭାବୁକ, ଶିଳ୍ପୀ-ସବୁରି ମଥା ନଇଁଯାଏ ଭକ୍ତକବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣତଳେ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଏହିଠାରେ । ଏହାର ବିଷୟବସ୍ତୁ ପ୍ରାଚୀନ କବି, ପୁରାଣକାରଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥରୁ ଆହୃତ ସତ୍ୟ; କିନ୍ତୁ ଏହାର ସର୍ବଜନପ୍ରିୟ ସାବଲୀଳ ସରସ ସୁନ୍ଦର ରୂପରଚନା ଏକା ଶ୍ରୀଜୟଦେବଙ୍କ ପକ୍ଷେ ସୟବ ହୋଇପାରିଛି । ବାସନ୍ତୀ-ଉଦ୍ୟାନବିକଶିତ ମଲ୍ଲୀ, ଯୂଥିକା, ସେବତୀ ପ୍ରଭୃତି ବିବିଧ ସମୁନ-ସୟାର ଭେଟି ଯେଉଁ ରସିକ ମୂର୍ଖ-ପଞ୍ଚିତ, ଧନୀ-ଦରିଦ୍ର ବା ସୁଖୀ-ଦୃଃଖୀ ସମାଜର ସମାନ ଶ୍ରଦ୍ଧା-ଆଦରର ପାତ୍ର ହୋଇପାରିଛନ୍ତି, ଏ ସେହି କୃତୀ ମହାଜନ ଜୟଦେବ ।

ଗୀତଗୋବିଦର ରଚନା-ଶିଳ୍ପଚମହାରିତା ପ୍ରଥମେ ପାଠକର ଶ୍ରବଣ-ମନନରେ ମଧୁମଳୟର ଅଜଣା ପୁଲକ ଲେପିଦିଏ ।

କେଉଁ ସୁମନର ଗନ୍ଧ-ମନ୍ଦିରସ୍ପର୍ଶରେ ମଳୟ ସମୃଦ୍ଧିଶାଳୀ, ସେ ଆଲୋଚନାର ଆଦୌ ଅବସର ନ ଥିବାଭଳି ଲଳିତ ମଧୁର ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପଠନ-ଶ୍ରବଶରେ ମୁଗ୍ଧ ମନ ଗ୍ରନ୍ଥାର୍ଥବୋଧର ଅପେକ୍ଷା ମଧ୍ୟ କରିପାରେ ନାହିଁ । ରଚନା-ଚାତୁରୀର ବହିରଙ୍ଗ ଏବଂ ରସର ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ବିଭବ, ଏ ଦୁଇଟିର ସମାବେଶ ହିଁ କାବ୍ୟ – ଯାହା ଦିଏ କବିର ପରିଚୟ । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରୂପ ଓ ରସର ସୁରୁଚି-ସମନ୍ୟ । ଏହା ହିଁ ଗ୍ରନ୍ତକର୍ଭାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରକାଶ । ସେ ପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟରେ ପରିପୂରିତ, ପ୍ରତିଭାସମ୍ପନ୍ନ, ଯୋଗଜନ୍ନା ଏବଂ ସାର୍ଥକ ଶିଳ୍ପୀ; କିନ୍ତୁ ପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟ ସତ୍ତେ ସେ ସୁସଂଯତ – ଅଧିକାର ଥାଇ ମଧ୍ୟ ସେ ବିଚାରବାନ୍ ।

ରଚନା-ଶିନ୍ତରେ ତାଙ୍କର ଶଦ-ଗୁମ୍ଫନ, ଧ୍ୱନି-ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ, ପଦଲାଳିତ୍ୟ, ରସାନୁସାରୀ ସ୍ୱର, ଛଦ-ଫଯୋଜନା ଏଙ ଭାବ-କଳ୍ପନାର ସାର୍ଥକତା କାବ୍ୟକୁ ଅପରୂପ ଶିରୀ-ଫପଦର ଯେଉଁ ଅମର ମନ୍ଦିର କରି ତୋଳିଦେଇଛି, ତାହାର ପ୍ରତିଶିଳାଖଣ୍ଡର ଫସ୍ଥାନ ଏଭଳି 'ଅଙ୍ଗଲଗା'– ଭାବେ ରସାଣିତ ଯେ କାହାକୁ କାହାରିଠାରୁ ପୃଥକ୍ ବୋଲି ବାରିହେବ ନାହିଁ; ବରଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପ୍ରତ୍ୟେକର ଅନୁଷ୍ଟଗୀ ଓ ରସପରିପୂରକ । 'ଗୀତଗୋବିଦ'ର ଶଦ-ମାଧୁରୀ ଓ ଛଦଲାଳିତ୍ୟମଧ୍ୟରୁ ଅର୍ଥ-ଗୌରବ ପୃଥକ୍ ନୁହେଁ ।

ପରମ୍ପରା ରୀତି ପ୍ରଚଳିତ କେବଳ ପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମ ଚିତ୍ରାଙ୍କନଠାରୁ ସମ୍ପୂର୍ଷ ପୃଥକ୍ । ଗୀତଗୋବିଦ-ପାଠ ଅଜ୍ଞାତରେ ମନରେ ଯେ ମୂର୍ତ୍ତି ଆଙ୍କିଦିଏ; ତାହା ଅନୁଭୂତ ରୂପ-ରସର ଜନକ-ବିସ୍ତୁତିର ସ୍ତୁତି । ଏହା କେବଳ ସେଇ କବି-ନୟନର ଦୃଶ୍ୟମାନ ମୂର୍ତ୍ତି, ସ୍ୱପ୍ନ ଓ ରୂପ ଗଡ଼ିଛି । କଳ୍ପନା ଏହାର ଶୃଙ୍ଗାରୀ । ଉଭୟର ମଧୁର ସମନ୍ୟରେ ରୂପରସିକ ଜୟଦେବ ଫୁଟାଇଛନ୍ତି ସ୍ୱର-ଛଦ-ଶଦ୍ଦ-ତୂଳିକାରଞ୍ଜନଜନିତ ଅନବଦ୍ୟ କାବ୍ୟ । ସେ ତାଙ୍କର ଗୀତ-ସେଇ ତାଙ୍କର ଗୋବିଦ । ଏହିଠାରେ ଗୀତ ଓ ଗୋବିଦଙ୍କର ଅପରୂପ ଭକ୍ତି-ପ୍ରୀତି-ସ୍ତୁତିର ପ୍ରତିମା ରୁଚିର କଳକଲ୍ଲୋଳନିନାଦିତ ମଦ-ମଳୟଚର୍ଚ୍ଚିତ ତ୍ରିବେଣୀ-ସଙ୍ଗମ-ସ୍ଥଳୀର ଆବାହନୀ ମଣ୍ଡପରେ ବିରାଜମାନ ।

ଦେବ-ମାନବ ଓ ଦେବୀ-ମାନବ ମଧ୍ୟରେ ତିଳେହେଲେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ନ ରଖି କବି ଶ୍ରୀପତି-ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ଆତ୍ନାନୁଭୂତ ମୂର୍ଭି ସ୍ଥାପନା କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ସିନା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଭକ୍ତ ତଥା କାବ୍ୟରସ-ରସିକ ଉଭୟ ଗୋଷ୍ଠୀର ହୃଦୟକୁ ସମାନ ରସରେ ଆପ୍ଲୁତ କରେ । ଅଧିକନ୍ତୁ ରସ ଓ ଭାବବୋଧଭିନ୍ନ କେବଳ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସଙ୍ଗୀତ-ମାଧୁରୀ ମହାସାଗରତୁଲ୍ୟ ଅସୀମ-ଅଥଳ । ଏକ ନିଝ୍ରପ୍ରସୂତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସ୍ରୋତ ଦ୍ୱିମୁଖୀ ।

ମର-କଗତର ସ୍ତୀ-ପୁରୁଷ ଯୁଗଳର ପ୍ରୀତି ବା ରତି ସଂପର୍କରେ ଏହାର ଚରମ ରସବର୍ଣ୍ଣନାରେ ସାଧାରଣ ଦିଗଟି ପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମ । ଅନ୍ୟ ଦିଗଟି ହେଲା ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନ୍ର ନିତ୍ୟ-ସିଦ୍ଧ ମିଳନର ନିଦର୍ଶନ- ଅପ୍ରାକ୍ତ ପ୍ରେମ ।

'ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ'ରେ ଶ୍ରୀମତୀ-ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ନିତ୍ୟପ୍ରେମ ବା ଅପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମ ବର୍ଷିତ ହୋଇଛି । ନନ୍ଦଦୁଲାଳ ଶ୍ରୀକୃଷ ନୃହନ୍ତି – ସେ କେବଳ କୃଷ । ଶ୍ରୀକୃଷ ବୋଲାଇବେ ସେତିକିବେଳେ, ଯେତେବେଳେ ଶ୍ରୀ ବା ରାଧିକାଙ୍କ ସହ ଅଭିନୃଭାବେ ମିଳିତାଙ୍ଗ ହେବେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଶକ୍ତିମାନ୍; ଶ୍ରୀମତୀ ଶକ୍ତି – ତେଣୁ ଏକ ଆହ୍ନା । କୁହାଯାଇଅଛି – ''ଏକାହ୍ନାନାବପି ଭୁବି ପୁରା ଦେହଭେଙ୍ ଗଙ୍ ତୌ ।'' ଏକ ଆହ୍ନା ବା ଏକ ଦେହ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଏକଦା ସେ ଦୁହିଁଙ୍କର ଅଙ୍ଗଭେଦପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିଲା ।

''ଆଗେ ରାଧା ପଛେ ମୁହିଁ ଲମ୍ପଟଭାବରେ ଏକ ବୀଜ ବେନି ଫାଳ ଯୁଗଳ ଅଙ୍ଗରେ ।'' (ରହସ୍ୟମଞ୍ଜରୀ)

ତେଣୁ ଭକ୍ତକବିଙ୍କର ସାବଧାନୀ ବାଣୀ ସ୍ମରଣ ରଖି ସାଧକ ଗୀତଗୋବିଦ-ପାଠରେ ମନ ବଳାଇବେ ବୋଲି ତାଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ । ତାଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥର ଶ୍ରୀକୃଷ-ରସରାଜ ଓ ଶ୍ରୀମତୀ-ମହାଭାବ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଶକ୍ତିମାନ୍-ଶ୍ରୀମତୀ ଶକ୍ତି । ଏହା ଅପ୍ରାକୃତ ଅଲୌକିକ ପ୍ରେମର ଭୁବନଭୁଲା ଚିତ୍ରପ ।

''ଆଲୌକିକାଣ୍ଟ ଯେ ଭାବାଃ ନ ତାଁଞ୍ଚର୍କେଶ ଯୋଜୟେତ୍ ।''

(ଅଳଙ୍କାର-କୌତୁକ - ୫/୭୨)

ପ୍ରଥମରୁ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ବିଷୟବସ୍ତୁ ରସରାଜ ଓ ମହାଭାବଙ୍କର ପ୍ରେମଲୀଳା-ବର୍ଣ୍ଣନ ।

''ରସୋ ବୈ ସଃ । ରସଂ ହ୍ୟେବାୟଂ ଲବ୍ଧ୍ୱାନନ୍ଦୀ ଭବତି ।''

(ତୈତିରୀୟୋପନିଷଦ୍)

ରସ କଅଣ ? – ରସ ହିଁ ପରମାନନ୍ଦ । ଭଟ୍ଟନାୟକ କହନ୍ତି – ଯାହାର ପ୍ରତୀତି, ଉପ୍ଭି, ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ନାହିଁ । ରସ ଅଲୌକିକ । ଆନନ୍ଦ ସର୍ବଥା ଅଲୌକିକ । ଏହା ଦିବ୍ୟ । ଦିବ୍ୟର ସଭା କେବଳ ଆସ୍ୱାଦନ ଆନନ୍ଦ । କାବ୍ୟାଦି ପାଠ-ପଠନକାଳରେ ଆନନ୍ଦମୟ ଭଗବତ୍ସ୍ୱରୂପ ଫୁଟିଉଠେ । କାବ୍ୟଗତ ବିଭାବାଦିଦ୍ୱାରା ପ୍ରୟୁଟିତ ରସ ଆନନ୍ଦର ସ୍ୱରୂପ । ଲୌକିକ ରସବୋଧରେ 'ଆନନ୍ଦ' - 'ନିରାନନ୍ଦ' ଦୁଇଟି କଥାର ଅନୁଭୂତି ଅଛି; କିନ୍ତୁ ଅଲୌକିକ ରସାସ୍ୱାଦନରେ କେବଳ ଆନନ୍ଦ ହୁଁ ବିଦ୍ୟମାନ ।

''ଆନହୋବୁହେନତି ବ୍ୟକାନାତ୍ । ଆନହାଦ୍ଧ୍ୟବ ଖଲ୍ସିମାନି ଭୂତାନି କାୟତେ । ଆନହେନ କାତାନି କୀବତି । ଆନହଂ ପୁଳବ୍ୟଭସଂବିଶ୍ରୀତି ।''(ତୈତିରୀୟ ଉପନିଷଦ୍)

ଆନନ୍ଦ ହିଁ ବ୍ରହ୍ମ । ଭୂତ-କଗତ ଆନନ୍ଦ-ଫଳାତ । ତାହା ଆନନ୍ଦଦ୍ୱାରା ବିବୃତ ଏବଂ ଆନନ୍ଦରେ ହିଁ ଲୟପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ । ଏଇ ଆନନ୍ଦର ମୂଳାଧାର ରସରାଳ ଶ୍ରୀକୃଷ । ଭାଗବତକାରଙ୍କ ବାଣୀରେ, ''× × କୃଷୟୁ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱୟମ୍'' — ଶ୍ରୀକୃଷ ହିଁ ଭଗବାନ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରାଧାକୃଷ-କେଳିକଳାପ ବର୍ଣ୍ଣନରେ ସମୂଜ୍ୱଳ । ରାଧା ସ୍ୱଫ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ହ୍ଲାଦିନୀ-ଶକ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରେମମୟଙ୍କର ହ୍ଲାଦିନୀ-ଶକ୍ତି ହିଁ ବ୍ରଳେଶ୍ୱରୀ ରାଧ୍କାରୂପରେ ଅବତୀର୍ଣ୍ଣ । କେବଳ ଲୀଳା ପ୍ରକଟ ଅର୍ଥରେ ରାଧା ଏଙ୍କ କୃଷରୂପେ ଦ୍ୱିଧା ଭେଦ । କୁହାଯାଇଛି-

> ''ରାଧାକୃଷ - ପ୍ରଣୟ - ବିକୃତିହୁଁ।ଦିନୀ ଶକ୍ତିରୟା-ଦେକାତ୍ନାନାବପି ଭୁବି ପୁରା ଦେହଭେଙ ଗତୌ ତୌ ।''

ରାଧା-କୃଷଙ୍କର ପ୍ରଣୟ ବିକୃତ । ପ୍ରଣୟର ଅନ୍ୟ ନାମ 'ପ୍ରେମ' । କୃଷ ପ୍ରେମିକପ୍ରବର-ପ୍ରେମର ପ୍ରକୃତି । ପ୍ରେମର ଶକ୍ତିବିଶେଷ 'ରାଧା'; ତେଣୁ ସେ ପ୍ରକୃତିର ପରିପାକ ବା ବିକୃତି । ବିକୃତି ପ୍ରକୃତିର ଅବସ୍ଥାବିଶେଷ । ପ୍ରକୃତି = ପ୍ରକୃଷ କୃତି ବା କରଣ । ବିକୃତି = ବି-କୃତି = ବିଶେଷ କରଣ । ନିର୍ବିଶେଷରେ ସବିଶେଷତ୍ୱ ପ୍ରକାଶ ହିଁ କୃଷ ଏଙ୍କ ରାଧା ଦୃହେଁ ଏକାତୃ। ।

୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ଯେପରି ରସରାଜ, ଶ୍ରୀରାଧା ସେହିପରି ମହାଭାବ । ରସରାଜ ଓ ମହାଭାବଙ୍କ ରତିକେଳ ବର୍ତ୍ତନା କରି ମହାକବି ଲେଖିଛନ୍ତି—

''ଶ୍ରୀବାସୁଦେବ-ରତିକେଳି-କଥାସମେତ-

.. ମେଙ କରୋତି କୟଦେବ କବିଃ ପ୍ରବନ୍ଧମ୍ ।''



## କବି-ଜୟଦେବ

''ଅପାରେ କାବ୍ୟ-ସଂସାରେ କବିରେବ ପ୍ରକାପତିଃ ଯଥା ସ୍ମୈ ରୋଚତେ ବିଶ୍ୱଂ ତଦେବ ପରିବର୍ତ୍ତତେ ।।'' (ବିଷ୍କୁ ପୁରାଣ)

କବି ହିଁ କଳାକାର ; କବି ଶିନ୍ଧୀ ।

ଶିଳୀର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଅଭିଜ୍ଞତାରୁ ଜାତ ହେବା ଅନୁଭୂତି ରଙ୍ଗ, ରେଖା, ଶବ୍ଦ ବା ସ୍ୱରମୁହ୍ଲିତ ହୋଇ ଦର୍ଶକ, ପାଠକ ବା ଶ୍ରୋତାର ମନ-ମୁକୁରରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୁଏ । ଏ ଦୃଷ୍ଟିରୁ କଳା ବା ଶିଳ୍ପର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଲା ଅନୁଭୂତି-ଫଟାର; କିନ୍ତୁ କେବଳ ଏହି ଅନୁଭୂତିର ସଞ୍ଚାର ତାହାର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନୁହେଁ । କଳାରେ ରଙ୍ଗାୟିତ ହୋଇ ଅନୁଭୂତି ଏଭଳି ଭାବରେ ଫୁଟିଉଠେ ଯେ ଚାହାରି ଓଡ଼ଣୀତଳେ ଲୁଚିରହିଥିବା କଳାକାରର ମନସହିତ ଦୁଷା, ଶ୍ରୋତା ବା ପାଠକ ଏକ ନିବିଡ଼ ସହ୍ଦୟତା-ବନ୍ଧନରେ ଘନିଷ୍ଠଭାବେ ସୟନ୍ଧିତ ହୋଇପଡ଼େ । ଏଇ ହେତୁରୁ ଅନୁଭୂତି-ଫଟାର ନ କହି ବରଂ ରସ ବା ଭାବ-ଫଟାର ଏହାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବୋଲି କହିଲେ ସମୀଚୀନ ହେବ ।

ଶିନ୍ଧୀର ପାରିଭାଷିକ ଶଦ - କଳାକାର, କବି ।

'ଅନତଂ ଅବ୍ୟୟଂ କବିଃ' – କବି ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କପରି ଅନତ ଏବଂ ଅବ୍ୟୟ ।

(ମ: ନି: ଉପନିଷଦ)

ମଳୟର ମନ୍ଦ ହିଲ୍ଲୋଳ, କୋଇଲିର କୁହୁ, ସୁମନର ସୁବାସ, ପ୍ରଭାତର ଅରୁଣିମା, ସନ୍ଧ୍ୟାର ସ୍ନିଗ୍ଧତା, ଚନ୍ଦ୍ରର ଶୀତଳତା ଇତ୍ୟାଦି କଗତର ତାବତୀୟ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟକୁ, ଗାୟୀର୍ଯ୍ୟକୁ ବନ୍ଦି କରି ରଖିଛନ୍ତି କବି କୟଦେବ । ଏଥିରେ ତାଙ୍କର ଅନୁକରଣପ୍ରିୟତାର ସତ୍ତା ନାହିଁ — ଯାନ୍ତିକ ବୁଦ୍ଧିର ପରିପ୍ରକାଶ ନାହିଁ । ସ୍ୱକୀୟ କବି-ମାନସଦୃଷ୍ଟିରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ସୟନ୍ଧ ଘେନି ସେ ଏମାନଙ୍କୁ କରିଛନ୍ତି କାୟାକନ୍ତ ।

ଅସୀମକୁ ସେ କରିଛନ୍ତି ସସୀମ, ଚଞ୍ଚଳକୁ ସ୍ଥାଶୁ; କଳ୍ପନାକୁ ସେ ଦେଇଛନ୍ତି ବାୟବ ରୂପ । ବିଶ୍ୱ-ପୁକୃତିକୁ ବନ୍ଦି କରି ସେ ପ୍ରାୟଣ୍ଠିର କରିଛନ୍ତି ନିକର ଅନ୍ତରକୁ ତା ସହିତ ଅଚ୍ଛେଦ୍ୟ ବନ୍ଧନରେ ଛନ୍ଦି । ବାହାରକୁ ସେ ଯେତିକି ଭିତରକୁ ନେଇଛନ୍ତି, ଭିତରକୁ ମଧ୍ୟ ସେ ସେତିକି ବାହାରେ ବାଡ଼ିଛନ୍ତି । ଚିରଚଞ୍ଚଳ ମାନବ-ମନକୁ ଚିରସୁନ୍ଦରଙ୍କ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ-ଗରିମାମଧ୍ୟରେ ଯେ କରିପାରେ ବନ୍ଦି, ସେହି ଏକା ଶିଳ୍ପୀ, କଳାକାର, କବି । ତାହାରି କଳାଧର୍ମୀ ସ୍ୱପ୍ଲିକ ଚଞ୍ଚଳତା କଳାର ସ୍ଥିରତାମଧ୍ୟରେ ବାଞ୍ଚବ ପ୍ଥାଣୁରୂପେ ଆବଦ୍ଧ । କବି-କଳାକାର ସହିତ ଯୁଗ ରୁଚିର ସମ୍ୟନ୍ଧ ନିବିଡ଼ । ପରିବେଶ, ସଂସ୍କାର ଏବଂ ଐତିହ୍ୟ ଶିଳ୍ପୀକୁ ଗଭୀରଭାବରେ ପ୍ରଭାବିତ କରେ - ଏକଥା ସତ୍ୟ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଶିଳ୍ପୀର ବ୍ୟକ୍ତିଚରିତ୍ର ତା'ର ପ୍ରଧାନ ସଂପଦ । ତଥାପି ବିଷୟବସ୍ତୁ ପରିବେଶ ବା ଜାତୀୟ ସଂସ୍କୃତି ନିକଟରୁ ଶିଳ୍ପୀ ଦୂରରେ ରହିପାରେ ନାହିଁ ।

କବି ଜୟଦେବ ଦୈନନ୍ଦିନ ଜଗତର ପ୍ରାକୃତ ନରନାରୀ ବା ପଡିପଡ଼ୀର ସ୍ୱାଭାବିକ ଜୀବନ-ଚିତ୍ରର ପ୍ରେମରୂପାୟନମାଧ୍ୟମରେ ଅପ୍ରାକୃତ ରତିର ଅପୂର୍ବ ସମ୍ମେଳନ ଘଟାଇ ସାର୍ବଜନୀନ ସମ୍ମାନ-ସମାଦର-ପ୍ରାପ୍ତିର କାରଣ ହୋଇଛନ୍ତି ଏଙ ଏହା ତାଙ୍କୁ କରିଛି ଅବିସ୍ମରଣୀୟ । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କବିଙ୍କର ନିପୂଣ ଲେଖନୀର କୃତି । ଏହାର ରଚନାପୂର୍ବରୁ ତାଙ୍କର କବିତ୍ୱ-ଖ୍ୟାତି ନ ଥିଲେ ସେ ନିଜକୁ କବିନୃପ ଓ କବିରାଜ ରାଜରୂପେ ଘୋଷିତ କରାଇ ନ ଥାନ୍ତେ ।

(ଗୀ.ଗୋ: ୧ମ ସର୍ଗ ୩ୟ ଗୀତ ଦେଖ)

ମନରେ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ, କୟଦେବ ପରମ ଭଗବଦ୍ଧକ୍ତ । ପଦ୍ନାବତୀ ତାଙ୍କର ସ୍ୱକୀୟା ପଦ୍ନୀରୂପେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତା । କିନ୍ତୁ କବି ତାଙ୍କ ଜୀବନରେ ଯେଉଁ ରାଧାକୃଷ ପ୍ରେମର ଅପୂର୍ବ ଲୀଳାଚିତ୍ର ଅଙ୍କନ କରି ଜନପ୍ରିୟ, ତାହା ତ ସ୍ୱକୀୟା-ରସଚିତ୍ର ନୁହେଁ । ତାହା ଯେ ପରକୀୟା ରୀତି-ବର୍ଣ୍ଣାଢ଼୍ୟ !

ଅନୁଭବ ବିନା କେବଳ ବାହ୍ୟ କଳ୍ପନାରେ ରସ-ଉଦ୍ଦୀପନା ଅସୟବ । କବି କହିଛନ୍ତି:-

''ଅନୁଭବ ବିନେ--

ଦୁଃଖ-ସୁଖ କହି ନୁହେଁ ବଚନେ ।''

- ଏହା ତ ଅତି ସତ୍ୟ କଥା । ଅନୁଭୂତି ହିଁ ରସସଞ୍ଚାରକରୀ । ଏଇ ଅନୁଭୂତି ଓ ରସବର୍ଣ୍ଣନ ସଂପର୍କରେ ଗୋଟିଏ କଥା ମନେ ପଡେ:- ଏକଦା କଗଦ୍ଗୁରୁ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ ସ୍ୱମତ ପ୍ରତିଷା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ମହୀଷ୍ମୃତୀ ନଗରର ସ୍ୱନାମଧନ୍ୟ ସାଧକ ପଞିତ ମଣ୍ଡନ ମିଶ୍ରଙ୍କ ସହିତ ସାକ୍ଷାତ୍ କରି ତାଙ୍କୁ ସ୍ୱଧମଁ ଓ ସ୍ୱମତାବଳୟୀ କରାଇବାର ପ୍ରଚେଷ୍ଟା କଲେ । କଥା ହେଲା ପଞିତ ମଣ୍ଡନ ଯୁକ୍ତିଦ୍ୱାରା ପରାଜିତ ହେଲେ ଜଗତ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଦୀକ୍ଷା ଗ୍ରହଣ କରିବେ । ଧର୍ମସୟବ୍ଧେ ବହୁ: ବାଦବିଙ୍ଦବାଦ ଓ ଯୁକ୍ତିତର୍କ ପରେ ପଶିତବର ପରାଜିତ ହେଲେ । ଫଳରେ ତାଙ୍କୁ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ଶିଷ୍ୟତ୍ୱ ଗ୍ରହଣ କରିବାର ପ୍ରୟାବ ଆଗତ ହେଲା । ଏତିକିବେଳେ ମଣ୍ଡନଙ୍କ ଅର୍ଦ୍ଧାଙ୍କିନୀ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବୀ କଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କୁ କହିଲେ—''ମହାଭାଗ ! ମୁଁ ପତିଙ୍କର ଅର୍ଧ୍ଧାଙ୍କିନୀ । ଆପଣ ଅର୍ଧ୍ଧାଙ୍କଙ୍କୁ ଯୁକ୍ତିରେ ପରାୟ କଲେ ସିନା, ଅପର ଅର୍ଦ୍ଧାଙ୍କ ପରାଜିତ ନ ହେବାପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୋର ସ୍ୱାମୀ କିପରି ଆପଣଙ୍କ ଶିଷ୍ୟତ୍ୱ ସ୍ୱୀକାରପୂର୍ବକ ସନ୍ୟାସ ଗ୍ରହଣ କରିବେ ?'' ଫଳରେ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବୀଙ୍କ ସହିତ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ଶାୟବର୍ଚ୍ଚା ଆରୟ ହେଲା । ସରସ୍ୱତୀ ଦେବୀ ଯତିରାଜଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ — କହନ୍ତୁ, କାମର ଲକ୍ଷଣ କ'ଣ ? କାମକଳାର ସଂଖ୍ୟା ଓ ତାହାର ମଧ୍ୟ ଲକ୍ଷଣ କଅଣ ?

ଯତିରାଳ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ମଞ୍ଚକରେ ବକ୍ରାଘାତ ହେଲା । ସେ ଏଥିର ଉତ୍ତର ଦେବାକୁ ସମୟ ମାଗି ଶିକାରକୁ ଆସି ଦେହାନ୍ତ ହୋଇଥିବା ରାଜା ଅମରୁକଙ୍କ ଶବରେ କାୟପ୍ରବେଶ କଲେ ଏବଂ ଅମରୁକରୂପେ ଅନ୍ତଃପୁରସ୍ଥା ରାଣୀମାନଙ୍କ ସହିତ କାଳ ଯାପନ କରି କାମକଳା ଲିପିବଦ୍ଧ କଲେ ନିଜର ଅନୁଭୂତି ପରେ । ଅନୁଭୂତି ବ୍ୟତିରେକେ ରସଆସ୍ୱାଦନ ସୟବ ନୁହେଁ । ଏହି ଘଟଣାଟି ତାହାର କ୍ୱଳନ୍ତ ପ୍ରମାଣ । ତେଣୁ କବି-ଜୀବନରେ ଅନୁଭୂତି ବିନା ରସାସ୍ୱାଦନ ବା ରସ-ପରିବେଷଣ କିପରି ସୟବ ହୋଇପାରେ ?

ତେଣୁ ଏକଥା ମନକୁ ଆସେ ଯେ ସ୍ୱକୀୟ ଅନୁଭୂତି ଘେନି କବି ପରକୀୟା-ଶୃଙ୍ଗୀର-ରସାନ୍ୱିତ ଗୀତିକାବ୍ୟ ରଚନା କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ତାହା ହିଁ ବସନ୍ତରାସୋସବ-ଆଧାରିତ ଭାଷା ଓ ସଂଗୀତ-ମାଧୁରୀଭର। ରାଧାଗୋବିନ୍ଦ-ଲୀଳାବର୍ଣ୍ଣିତ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ପୁଣି ସରଳ ସହକ ଭାବରେ ସବୁରି ମନଘେନା ହେବାଲାଗି ଚତୁର ଭକ୍ତକବି ପାରମ୍ପରିକ ସଂଷ୍କୃତ ଛନ୍ଦରେ ସ୍ୱର-ତାଳ-ମୂର୍ଚ୍ଛନା ଦେଇ ଏଭଳି 'ଶିଶୁପଶୁ- ଫଣୀବେଁତି' ସଙ୍ଗୀତସୃଷ୍ଟିର ଆଦ୍ୟ ସୃଷ୍ଟା ମଧ୍ୟ କବି କୟଦେବ । ଗୋବିନ୍ଦ-ରସାପୁତ ଗୀତି-କାବ୍ୟ ସୃଷ୍ଟିପରେ—

''କୃଷାୟ ଗୋବିହାୟ ଗୋପିଜନବଲୁଭାୟ ସ୍ୱାହା ।'' ମନ୍ତାନୁସରଣରେ ଶ୍ରୀମନ୍ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣତଳେ ସେ ତାହା ନିବେଦନ କରିଛନ୍ତି ।

"ଓଁ କ୍ଲ୍ୟୁ କୃଷାୟ ଗୋବିହାୟ ଗୋପିଜନବଲୁଭାୟ ସ୍ୱାହା" — ଏହି ମନ୍ତ ପାଠ କରି ଶ୍ରୀମନ୍ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଛାମୁରେ ପୂଜକ ବଡ଼ା 'ଅମଣିଆ'ରେ ଚଳୁ ଛଡ଼ାନ୍ତି । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥଦେବ ଗୋପିଜନବଲୁଭ, ଗୋବିହ, ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ରୂପକଳ୍ପନାରୂପେ ହିଁ ବିରାଜମାନ ।

ଗିରିଧାରୀ, ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଧାରୀ ବା ଗୋଷବିହାରୀ ଗୋବିନ୍ଦରୂପେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଆରାଧିତ ନୁହନ୍ତି । ଏଠାରେ ଭକ୍ତକବି ଗୋପିଜନବଲ୍ଲଭ, ନଟରାଜ-ନଟବର ରାସୋସବକାରୀ ସସ୍ଥିତ-ହାସ-ଶୋଭନ-ରାଈବାଂଛିତ-ବେଣୁଧର ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ ଅନ୍ତରର ପ୍ରେମଭକ୍ତ-ନୈବେଦ୍ୟ ନିବେଦନ କରି ତାଙ୍କରି ରସଗୀତି ଗାୟନମୁଖର ।

କବି ଏହି ଭକ୍ତିସୁମନ ନିବେଦନଟିର ଯଥାହିଁ ନାମ ରଖିଛନ୍ତି— 'ଗୀତ-ଗୋବିନ୍ଦ' । ପୁଣି କେବଳ ଗାୟନ ନୁହେଁ, ନର୍ଭନ-କ୍ରିୟାସମଭିବ୍ୟାହାରରେ ସ୍ୱୀୟ ଇଷ୍ଟଦେବ ଗୋବିନ୍ଦପ୍ରୀତ୍ୟହେଁ ପ୍ରତିନିତ୍ୟ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଶ୍ରୀଛାମୁରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପରିବେଷଣ କରୁଥିଲେ ଭକ୍ତପ୍ରାଣ ପ୍ରଣୟୀ-ଯୁଗଳ । ସ୍ୱଙ୍ଘ କବି ଆପଣାକୁ କହିଛନ୍ତି :- ପଦ୍ନାବତୀଚରଣ-ଚାରଣଚକ୍ରବର୍ଦ୍ଦୀ' ଅର୍ଥାତ୍ ଜୟଦେବ ଦେବୀଙ୍କର ନୃତ୍ୟଗୁରୁ । ପାଦଟିର ଏହିପରି ଅର୍ଥ ବହୁ ପଞ୍ଚିତ ଟୀକାକାରଙ୍କଦ୍ୱାରା ସମ୍ମତ ।



# ନୃତ୍ୟବିତ୍ ଓ ନୃତ୍ୟଗୁରୁ

କେବଳ ଅବସର-ବିନୋଦନ ନୃତ୍ୟର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନୁହେଁ । ଦେବତାର ତୃପ୍ତି, ଇଷ୍ଟତୁଷ୍ଟି ଓ ଦେବାର୍ଚ୍ଚନା ଏହାର ପ୍ରଧାନ ଲକ୍ଷ୍ୟ ।

> ''ନବନୀରଦ-ଜାଲ ନୀଲକାନ୍ତି-ୟପନୀୟ ଦ୍ୟୁତି ଗୋପିକାପରିତଃ ବପୁଷାଭିନୟନ୍ ସ ନାଟ୍ୟଭେଦା-ନୃବରାସେ ନଟନାଗରଃ ଶ୍ରିୟେଽୟୁ ।''

> > (ଅଭିନୟ ଦର୍ପଣ ପ୍ରକାଶ)

-ସଂଗୀତଜ୍ଞ ନବୀନ ରାସୋହବରେ ସମୁଜ୍ୱଳ, କନକ-ଗୌରାଙ୍ଗୀ ଗୋପିକାମାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ପରିବୃତ ନବଘନ ଶ୍ୟାମକାନ୍ତି ନଟନାଗର (ଶ୍ରୀକୃଷ) ସ୍ୱବପୁଦ୍ୱାରା ନାଟ୍ୟଭେଦଗୁଡ଼ିକର ଅଭିନୟ କରି ମଙ୍ଗଳବିଧାନ କରନ୍ତୁ ବୋଲି କହିଛନ୍ତି । ଏତଦ୍ୱାରା ନଟବରଙ୍କୁ ହିଁ ନଟଗୁରୁରୂପେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରାଯାଇଅଛି । ଏହି ଭଙ୍ଗିତ୍ରିବଙ୍କିମ ନଟବରଙ୍କ କମ ଠାଣିଅନୁସରଣରେ ତ୍ରିଭଙ୍ଗ ନୃତ୍ୟର ପର୍ମ୍ପରା ଉହଳରେ ପ୍ରଚଳିତ ଏବଂ ଏହି ଭଙ୍ଗି ହିଁ, 'ଓଡ଼ିଶୀ ନୃତ୍ୟ'ର ବିଶେଷତ୍ୱ ଏବଂ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ରାର ପ୍ରତୀକ ।

ସଂଗୀତ-ଗୀତ, ବାଦ୍ୟ ଓ ନୃତ୍ୟରେ ଭଗବାନ୍ ତୃଷ ହୁଅନ୍ତି । ତେଣୁ ଶ୍ରୀକଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଶ୍ରୀଛାମୁରେ ସଂଗୀତଜ୍ଞ ଭକ୍ତକବି ଭାବ-ରସପୁର ସୁଲଳିତ କଣ୍ଠରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗାୟନ କରୁଥିଲେ ଏଙ ପିତାମାତାଙ୍କ କର୍ଭୃକ ଦେବଦାସୀରୂପେ ସମ୍ପିତା ଭକ୍ତିମତୀ ପଦ୍ନାବତୀ ନୃତ୍ୟପାତ୍ରୀରୂପେ ସୁବେଶସଜିତା ହୋଇ ସେହି ଗୀତମାନଙ୍କର ଭାବରସାନୁସାରୀ ଅଭିନୟ ସହ ଅପୂର୍ବ ନୃତ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରୁଥିଲେ ।

ଏହି କଥା ଘେନି କୁଚବିହାରର କବି ରାମସରସ୍ୱତୀ ପଞ୍ଚଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ କହିଅଛନ୍ତି :-

> ''ଜୟଦେବ ମାଧବେର୍ ସ୍ତୁତିକ ବର୍ଣ୍ଣାବେ ପଦ୍ନାବତୀ ଆଗନ୍ତ ନାଚତ ଭଙ୍ଗିଭାବେ ।

କୃଷର ଗୀତକ ଜୟଦେବ ନିଗଦତି ରୂପକ ତାଲେର୍ ଚେବେ ନାଚେ ପଦ୍ମାବତୀ ।''

ଶାସ୍ତାନୁମୋଦନକ୍ରମେ ଆଙ୍ଗିକ, ବାଚିକ, ଆହାର୍ଯ୍ୟ ଏଙ ସାଭ୍ୱିକ ପ୍ରଭୃତି ବିଭାଗମାନଙ୍କର ପୂର୍ଣ ଉପଯୋଗରେ ଏହା ଲାସ୍ୟନୃତ୍ୟରୂପେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ । ଏହି ପରମ୍ପରାର ବିଶ୍ୱୟ ଅନୁକରଣ ହିଁ ଓଡ଼ିଶୀ ନୃତ୍ୟର ସ୍ୱତନ୍ତତା ।

କୁହାଯାଇଛି —

"ନାଟ୍ୟ ଯତ୍ ପରମାନନ୍ଦଦାୟୀ ପୁଷିମତା" ନୃଣାମ୍ ନ କେବଳମିଙ୍କ ନେତ୍ର-ମନଃ-କର୍ଶ-ସୁଖାବହମ୍ ।। କିନ୍ତୁ ମୁକ୍ତିକରଂ ଜାଙ୍କ ସେବିଙ ପାପନାଶନମ୍ । ଅପି ବ୍ରହ୍ମାନନ୍ଦସୁଖାଦିଦମତ୍ୟଧିଙ୍କ ମତମ୍ ।।"

(ଅଭିନୟ ଦର୍ପଣ ପ୍ରକାଶ)

ପୃଷ୍ଟିମାନ୍ ଲୋକମାନଙ୍କର ପରମ ଆନନ୍ଦଦାୟୀ ନୃତ୍ୟ କେବଳ ଆଖି, ମନ ଓ କାନର ସୁଖାବହ ନୁହେଁ; ପରବୁ ତାହା ଜ୍ଞାନରେ ମୁକ୍ତିବିଧାୟକ, ''ଆଚରଣରେ ପାପବିନାଶକ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମାନନ୍ଦଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଅଧିକ ।

ଏହି ରୀତିରେ ଏକା ଜୟଦେବ ନୁହନ୍ତି, ଭକ୍ତଦମ୍ପଭି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣପ୍ରୀତ୍ୟର୍ଥ ଭକ୍ତି-ମୁକ୍ତି-କାମନାରେ ତାଙ୍କର ଲୀଳାରସ ନୀତି-ନିୟମରେ ଭଗବତ୍ଚରଣରେ ନିବେଦନ କର୍ଥ୍ଲେ । ତେଣୁ କବି କହିଛନ୍ତି :-

'ତବ ଚରଣେ ପ୍ରଣତାବୟମ୍' (୧ମ ସର୍ଗ - ୨ୟ ଗୀତ)

ରସାନୁଭୂତିଭିନ୍ ଗୁରୁର ନୃତ୍ୟଶିକ୍ଷା-ବିଧାନ କିଂବା ଶିଳ୍ପୀର ନୃତ୍ୟାଚରଣ ''କାଷକୁଡ଼୍ୟାଦି'' ତୁଲ୍ୟ ନୀରସ-ନିର୍ଜୀବବତ୍ । ରସସିଦ୍ଧିର ସମ୍ଭାବନା ନ ଥିବାଦୃଷ୍ଟେ ନୃତ୍ୟସୟଦ୍ଧେ କୁହାଯାଇଅଛି :-

'ବାଳଞ୍ଚ ବୁଦ୍ଧିହୀନତ୍ୱାତ୍ ନ ପାତ୍ର ଜନରଞ୍ଜନମ୍ ।'' (ଫ-ନାରାୟଣ) ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଆମୂଳାନ୍ତ ରସପୂର କାବ୍ୟ । ଶୃଙ୍ଗାର ଏହାର ମୁଖ୍ୟ ରସ । ପୁଣି ଶୃଙ୍ଗାରୀ କବି ପରକୀୟା-ରସନିର୍ଭରରେ କାବ୍ୟଟି ରଚନା କରିଅଛନ୍ତି । ଏହି ରସବର୍ଷ୍ଣନା ମାନବୀୟ ମିଳନ-ବିରହ ଚିତ୍ରରେ ପରିକହିତ । ସାଧାରଣ ଲୋକଜୀବନ ସହିତ ଏକାନ୍ତ ସ୍ୱାଭାବିକ ଏକାତ୍ନତାସୂଚକ ବରବର୍ଷ୍ଣନା ଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ପାଠକ, ଶ୍ରୋତା, ବକ୍ତା ମନରେ ଅତି ଆପଣାର କବି ସାଇତି ରଖିଛି । ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀମନ୍କଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଶ୍ରୀଛାମୁରେ ଯେଉଁ ନୃତ୍ୟ ପରିବେଷିତ ତାହା ନିଷ୍ଟୟ ଉତ୍ର ପ୍ରବୃତ୍ତିର ନୃତ୍ୟ, ସରଳ ଭାଷାରେ ଯାହା 'ଓଡ଼ିଶୀ' ନୃତ୍ୟରୂପେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ । ଏହି ନୃତ୍ୟ ଭାବାଭିନୟପ୍ରଧାନ ।

> ''ନାଟ୍ୟେ ନାଟ୍ୟାଙ୍ଗ-ଗୀତାନଂ ତାଳାନଂ ରଙ୍ଗବର୍ତ୍ତିନାମ୍ । ରସାନଂ ବ୍ୟଞ୍ଜକୋ ଯଃ ସୋଽଭିନୟସ୍ୟ କ୍ରମାଦିତଃ ।''

> > (ଅ: ଦର୍ପଣ ପ୍ରକାଶ)

ନାଟ୍ୟ (ନୃତ୍ୟ)ରେ ରଙ୍ଗାନ୍ତର୍ଗତ ନାଟ୍ୟାଙ୍ଗ, ଗୀତ, ତାଳ ଓ ରସମାନ ଯାହାଦ୍ୱାରା ବ୍ୟଞ୍ଜିତ ହୁଏ, ତାହାକୁ କୁହାଯାଏ ଅଭିନୟର କ୍ରମ ।

ରସବ୍ୟଞ୍ଜନା କରିବ କିଏ ?

ବ୍ୟଞ୍ଜନା, ଅଭିନୟରତନା ବା ନୃତ୍ୟଶିକ୍ଷାପ୍ରଦାନ ରସାନୁଭବୀଭିନ୍ନ ଅପର ବ୍ୟକ୍ତିପକ୍ଷେ ବିଡ଼ୟନା । ଏହି ସମୟ ବିଷୟ ବିଚାରକୁ ଆଣିବାବେଳେ ମିଳନ-ବିରହ-ମାନ-ଅଭିମାନ-ଆତ୍ନୋହର୍ଗ ଇତ୍ୟାଦି ଇତ୍ୟାଦି ଯେଭଳି ରସପୂର୍ଶ ନିପୁଣ ନିଖୁଣ ଆଲେଖ୍ୟ ଯେଉଁ କବି ସଂଗୀତଜ୍ଞ, ଅଙ୍କନ ଓ ପରିବେକ୍ଷଣ କରିପାରିଛନ୍ତି, ତାହା କଦାପି ତାଙ୍କର ଅନୁଭୂତିଭିନ୍ନ କେବଳ ଉଭଟ କଳ୍ପନାପ୍ରସୂତ ବୋଲି କୁହାଯାଇ ପାରିବ କି ? ମଧୁ ମଧୁର । ଜୀବନରେ ଯେ ମଧୁରସ ଆସ୍ୱାଦନ କରି ନାହିଁ, ସେ କିପରି ମଧୁଗଣ ପ୍ରଚାର କରିପାରିବ ? ଅନ୍ଧ ହସ୍ତୀ ଦର୍ଶନ ନ୍ୟାୟରେ ଏହା ଅସୟବ ଏଙ୍ ହାସ୍ୟାସ୍ସଦ ବ୍ୟାପାର ସିନା !

ସତ୍ୟ କଥା କହିଛନ୍ତି ଆମର ରସିକକବି କବି ସୂର୍ଯ୍ୟ :-''ମିତ, ତୁନି ହୋ ଲୋ, ତୁ ତ ଅନୁଭବି ନୋହୁ ସ୍ନେହଜାତ ସୁଖ-ତା ବିଚ୍ଛେଦେ ଦୁଃଖ ଯେ ଜାଣେ ସେ ଆସି କହୁ ।''

ଯେ ବୁଡ଼ିନାହିଁ ସେ ବୁଡ଼ାଇବ ? ଯେ ମଜି ନାହିଁ ସେ ମଜାଇବ ? ସନ୍ତରଣ ନ କାଣି ସନ୍ତରଣ ଶିଖାଇବ କିଏ ? କେଉଁ ସାହସରେ ? ସେହିପରି ପରକୀୟା ରସାନୁଭୂତି ନ ଥାଇ ଗୀତଗୋବିଦ୍ଦ–କବି ପରକୀୟା ରତିରସର ଟିକିନିଖି ରୂପରେଖ ଥାପିତେଲେ କିପରି ? କୟଦେବ ଯେପରି ଏକ ଦିଗରେ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ରସଭାବ ନୃତ୍ୟାଭିନୟ ଶିକ୍ଷକ, ପଦ୍ନାବତୀ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ ତାଙ୍କର ପରକୀୟା-ତତ୍ତ୍ୱର ଶିକ୍ଷୟିତ୍ରୀ । ଦୁହେଁ ଦୁହିଁଙ୍କର ଗୁରୁ । ତା ନ ହୋଇଥିଲେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-ରଚନା ସ୍ୱଭାବ-ରସମାଧୁରୀରେ ପ୍ରୋଜ୍ସଳ ହୋଇପାରି ନ ଥାନ୍ତା କିଂବା ଉତ୍-କଳା ନାମ ସାର୍ଥକକାରୀ କଳାପ୍ରାଣ ଛପନଭୋଗୀ ଘରର ସନ୍ତାନ ଏ ଓଡ଼ିଆ କାତି ବିରାଟ ନଗରୀଠାରୁ ନିରାଟ ପଲ୍ଲୀର ଘରେ ଘରେ ଅଙ୍ଗେଲିଭା, ମଣି, କଣ୍ଠମଣି କରି ସାଇତି ରଖି ନ ଥାନ୍ତେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ।

କ୍ୟଦେବଙ୍କ ମଧୁର-କୋମଳ-କାନ୍ତ-ପଦାବଳୀ ବା ତାଙ୍କର ମଧୁସଙ୍ଗୀତ-ମୂର୍ଚ୍ଛନା ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷର ନୁହେଁ, ରଚୟିତାର ନୁହେଁ — ତାହା ଦୈବବାଣୀ, ଦୈବୀ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ । ପ୍ରମାଣ ତାର ରସରାଜଙ୍କ ଶ୍ରୀକର ଲିଖିତ 'ଦେହି ପଦପଲ୍ଲବମୁଦାରମ୍ ।'

ପଦ୍ନାବତୀ ହିଁ ପରକୀୟା-ରସପ୍ରେରଣ। ଦେବାଲାଗି ଜୟଦେବଙ୍କ କରରେ ଶ୍ରୀ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଇଚ୍ଛାରେ ଶ୍ରୀ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ କର୍ତ୍ତକ ସମର୍ପିତ। । କବିହୃଦୟରେ ପ୍ରୀତି-ପ୍ରବାହର ତରଙ୍ଗ-ସଞ୍ଚାରଲାଗି ଏକମାତ୍ର ପଦ୍ନାବତୀ ହିଁ ପୌର୍ଶ୍ତମାସୀ ଚନ୍ଦ୍ରମା । ତାଙ୍କରି ସହାୟତାଭିନ୍ନ ଜୟଦେବ ସୁରସିକ ବୋଲାଇ ଜନମନ-ବନ୍ଦନ ହେବାର ସୟାବନା ସୁଦ୍ୱରପରାହତ ।

'ପଦ୍ନାବତୀ-ଚରଣଚାରଣ-ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ' ରସିକ ଜୟଦେବଙ୍କୁ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ନୃତ୍ୟଗୁରୁ ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ସ୍ୱୀକାର କରିବାକୁ ହେବ ଯେ ତାଙ୍କର ରସ-ପ୍ରେରଣାଦାୟିନୀ ଭାବମୟୀ ରସିକା ପଦ୍ନାବତୀ ।



# ଯୁଗସ୍ରଞ୍ଜା ଜୟଦେବ

ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ବହୁ ପୂର୍ବରୁ ଭାରତରେ ମହାକବି କାଳିଦାସ, ଭବଭୂତି, ମାଘ, ଶ୍ରୀହର୍ଷ ପ୍ରଭୃତି ସଂଷ୍ଟୃତ-କାବ୍ୟରଚୟିତାମାନଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ଘଟୁଛି । ଜୟଦେବ ହିଁ ଏହି ବିଂଶଧାରାର ଶେଷ ଉର୍ଜସ୍ୱଳ ଦୀପଶିଖା ।

ଏକାଦଶ ଓ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ ସଂଷ୍କୃତ ଏବଂ ପ୍ରାକୃତ ବା ଉତ୍ର-ପ୍ରାକୃତ ଭାଷାର ସଂଘର୍ଷକାଳ । ଏହି ବିଷମ ଘଡ଼ିସଦ୍ଧିବେଳେ କବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଅଭ୍ୟୁଦୟ । ଏହି ବିଚାରରୁ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିମୁଖୀ ଧାରାର ଏକ ବିରାଟ ସଙ୍ଗମସ୍ଥଳ ।

କବି, କଳାକାର ବା ଶିଳ୍ପୀ କାଳର ଗତି ଓ ପ୍ରଭାବରୁ କେହି ମୁକ୍ତ ନୁହନ୍ତି । କୟଦେବଙ୍କ ରଚନା ଏଇ ରୀତିରେ କାଳୋଚିତ ହେବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ସେ ଅପ୍ରାକୃତ ବା ଅପାର୍ଥ୍ବକୁ ପ୍ରାକୃତ ବା ପାର୍ଥ୍ବ ଅନୁଭୂତିର ରୂପ ଦେଇଛନ୍ତି, ତାଙ୍କର ସ୍ୱଭାବ-କବି ସୁଲଭ ନିପୁଣ ତୂଳିକାରେ ।

ସେ ହି ବାୟବ କବି, ଯେ ଅନୁଭବ କରେ ଜନ-ଜଗତର ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଗୋଚରୀଭୂତ କ୍ଷୁଦ୍ରାଦପି କ୍ଷୁଦ୍ର ତାବତୀୟ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ-କଳ୍ପନା-ଅନୁଭୂତି ଅତୀନ୍ଦ୍ରିୟତାର ବିରାଟ ବିଗ୍ରହ ସଭାଠାରୁ ପୃଥକ୍ ନୁହେଁ । କବି ଜୟଦେବଙ୍କ ମାନସୀ ପ୍ରତିମାର କଳ୍ପନା ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଏଇ ରୂପ ରସ ଘେନି ସୁପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ।

ଜୟଦେବଙ୍କ ପୂର୍ବତନ କବି, କାବ୍ୟକାରମାନଙ୍କ ରଚନାସହିତ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସମାସୀନ ବୋଲି କହିହେବ ନାହିଁ । ଏହା ସୁପ୍ରାଚୀନ ସଂଷ୍ଟୃତ-କାବ୍ୟରୀତିରେ ସଂପୂର୍ଷ ଅନୁଗାମୀ ମଧ୍ୟ ନୁହେଁ । ସେ ପ୍ରାଚୀନ ମୂର୍ତ୍ତିରେ ଅଭିନବ ବନକ ବୋଲି ରୂପ ରଙ୍ଗ ବଦଳାଇଦେଇ ତାହାକୁ ଯୁଗରୁଚିସଂପନ୍ନ କରିଦେଇଛନ୍ତି । ଜୟଦେବ ସଂଷ୍ଟୃତପଷ୍ଡିତ; କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କର ପୂର୍ବତନ ପଷ୍ଡିତମାନଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ପନ୍ଥାରୁ ସେ ଦୂରେଇ ଯାଇଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଜୟଦେବ ଯୁଗାବତାରୀ କବି— ଏହା ଅନସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ ।

କଳା କାଳର ନୂହେଁ - କାଳ, କଳାର । ଯୁଗଠାରୁ ଦୂରେଇ ରହି ଯୁଗ-କାବ୍ୟର ରସାସ୍ୱାଦନ ସୟବପର ନୁହେଁ । ତେଣୁ ସେଯୁଗର ପରିବେଶ, ଜୀବନ-ଦର୍ଶନ, ଦୃଷ୍ଟିଭଙ୍ଗି, ସାମାଜିକ, ସମାଦର, କାବ୍ୟରଚନାର ପ୍ରେରଣା, କାବ୍ୟକାରର ରସସୃଷ୍ଟି ଇତ୍ୟାଦି ସହିତ ସମ୍ୟକ୍ ପରିଚୟ ପ୍ରୟୋଜନ । ରସ ଯୁଗର ନୂହେଁ — ଯୁଗ ଯୁଗର । କବି, କାବ୍ୟକାର ଯୁଗର ରୁଚି ପେନି କାବ୍ୟ ରଚନା କରନ୍ତି, ସତ୍ୟ; କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କର ଅପୂର୍ବ ରସସୃଷ୍ଟି ଯୁଗୋଡ଼ୀର୍ଷ । ତେଣୁ ଜୟଦେବଙ୍କ ରଚନାର ଆସ୍ୱାଦନଲାଗି ସେହି ଯୁଗୀୟ ସଂସ୍କାରସହିତ ଦୃଷ୍ଟି ଓ ମନର ମିଳନ ପ୍ରୟୋଜନ ।

କବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଦିବ୍ୟ ଦୂରଦୃଷ୍ଟି ସେତେବେଳେ ପାର୍ଥ୍ବ ମର-ମାନବର ପ୍ରୀତିଦର୍ପଣରେ ଅମର୍ତ୍ୟ-କଳ୍ପନାଫଭୂତ ପ୍ରେମମୟ ମୂର୍ଭିର ଶୁଭସାକ୍ଷାତ ଲାଭ କରିଥିଲା । ଏ ଦର୍ଶନ, ଏ ରସଗ୍ରହଣ କେବଳ ଗୋବିନ୍ଦ-ରସାମୃତପାୟୀ ଭକ୍ତଳନର ନୁହେଁ — କାବ୍ୟରସ ରସିକ ଜନର ପରମ ସମାଦୃତ ମଧ୍ୟ । ଭକ୍ତିସହିତ ପ୍ରୀତିର ରଙ୍ଗ ଓ ରସ, କଳ୍ପନା ଏଙ୍କ ଅନୁଭୂତିର ଏ ଗୋବିନ୍ଦ-ବିଗ୍ରହରେ ଅପ୍ରାକୃତ-ପ୍ରାକୃତିର ପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟସହିତ ଫ୍ୟମ ଶିଳ୍ପୀର ସୁମଧୁର ସମନ୍ୟ ଘଟିଛି । ଆତ୍କୃଗତ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ-ଅନୁଭୂତିସହିତ ପ୍ରୀତିର ମଧୁର ରସ-ରଙ୍ଗ ମିଳନରେ ସ୍ୱର-ଛନ୍ଦର ଲାଳିତ୍ୟ ଏଥିରେ ପ୍ରତିଭାତ । ନାହିଁ ସ୍ୱେଛାଚାର – ନାହିଁ ନିରର୍ଥକ ବାଗାଡ଼ୟର । କାବ୍ୟବର୍ଷିତ ବିଭାବାଦି ଯୁଗାପେକ୍ଷୀ ଏଙ୍କ ରସମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଯୁଗୋଉର ।

ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର କଥା ।

କୟଦେବ ରଚନା ଚିରାଚରିତ ପାରମ୍ପରିକ ରୀତିଠାରୁ ପୃଥକ୍ । ଏଥିରେ ଏକ ଅଭିନବ ପଦ୍ଧତିର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଅଛି ।

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସଙ୍ଗୀତବହୁଳ କାବ୍ୟ । ଗୀତିମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଏହାର ବିଶେଷତ୍ୱ । ସାଧାରଣ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସର୍ବଜନୀନ ଚିଉବିନୋଦନନିମିତ୍ତ ଗୀତ ହେଲେ ହେଁ ରସାନୁସାରୀ ରାଗଙ୍ସଯୋଜନାରେ ନିପୁଣ-ସଙ୍ଗୀତ-ସାହିତ୍ୟ-ଶିଳ୍ପୀ-ପ୍ରତିଭାର କୁଶଳତାରେ ଏହା ସୁସମୃଦ୍ଧ ।

ଗୀତ ରଚନାର କୃତିସହିତ ସୁନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଆଖ୍ୟାନ ବୟୁ-ବର୍ଣ୍ଣନା ଏବଂ ଗୋଟିକପରେ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଘଟଣାର ବିଷୟାନୁବୃତ୍ତିଲାଗି ରଚିତ ସଂଷ୍କୃତ ଛନ୍ଦାନୁସାରୀ ଶ୍ଳୋକାବଳୀ ଏହାର ଯୋଗସୂତ୍ର । ଏହି ରୀତି ତଦାନୀନ୍ତନ ଯୁଗର ପରମ୍ପରା ।

ଏଦିଗରୁ ଜୟଦେବ ସଂଷ୍ଟୃତରେ ଗୀତିକବିତାର ପ୍ରଥମ ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ । ଏଥିରେ ସଂଷ୍ଟୃତ-ପରମ୍ପରା-ସମ୍ମତ ଯମକ, ଅନୁପ୍ରାସାଦି ଅଳଙ୍କାର ଓ ଶହଗୁମ୍ପନର ଗୌରବ ସର୍ବତୋଭାବ ସଂରକ୍ଷିତ ହୋଇଥିଲେ ହେଁ ଗ୍ରନ୍ଥର 'ମଧୁର-କୋମଳ-କାନ୍ତ- ପଦାବଳୀ', ରଚନା ସର୍ବସ୍ଥଳରେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ସଂଷ୍କୃତ ନିୟମ ବା ଭାଷାର ଅନୁସାରୀ ନୁହେଁ । ଏହାଛଡ଼ା ଭାବ ଓ ରସ-ରୂପ ଉଭୟ ବିଷୟ-ବିଚାରରୁ ଏହା ଯୁଗୋଉର ଅଭିନବ ପଦ୍ଧତିର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନରୂପେ ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ ।

ସଂଷ୍କୃତ ଓ ଉତ୍ର ପ୍ରାକୃତର ଉଦୟାୟ ସହିକାଳୀନ ରଙ୍ଗ ରବିର ରକ୍ତିମ କିରଣଛଟା ଦ୍ୱାଦଶ-ଶତାବ୍ଦୀ-ବେଳକୁ ଉହଳ ପ୍ରକୃତିକୁ ଆବୋରି ରହିଥିଲା । ଏହି ଘଡ଼ିସହିକାଳରେ ଘଟିଛି ମହାକବି କୟଦେବଙ୍କ ଅଭ୍ୟୁଦୟ । ସଂଷ୍କୃତ ତଥା ପ୍ରାକୃତ ଉଭୟ ଭାଷାରେ ଥିଲା ତାଙ୍କର ସମାନ ଅଧିକାର । ତେଣୁ ଏତେ ସୁଲଳିତ ସରଳ ସହକ ସଂଷ୍କୃତ କାବ୍ୟ ରଚନା ତାଙ୍କପକ୍ଷେ ସୟବ ହୋଇପାରିଛି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପାଠ କଲେ ଧାରଣା କନ୍ନେ ଯେ କାବ୍ୟର ଅର୍ଥଗୌରବ ଛାଏଁ ଛାଏଁ ରଚନାର ସ୍ୱର, ଛନ୍ଦ ଓ ଶବ୍ଦମାଧୂର୍ଯ୍ୟମଧ୍ୟରେ ସମୁଜ୍ୱଳ । ଏହା ସଙ୍ଗୀତ ଏଙ୍ ସାହିତ୍ୟର ଅପୂର୍ବ ସଂଗମସ୍ଥଳ ।

ଏ ସମୟ ସୟବ କରିଛି ସଂଷ୍ଟୃତିରୀତିର ଛନ୍ଦସହିତ ପ୍ରାକୃତରୀତିର ସ୍ୱରତାଳର ରୁଚିର ସହାବସ୍ଥାନ । ତେଣୁ ସଂଷ୍ଟୃତ-ଛନ୍ଦରେ ରଚିତ ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକ ଭିନ୍ନ ରାଗମୂଳକ ସଂଗୀତଗୁଡ଼ିକ ପଦାବଳୀର ପରମ ସଂପଦ । ଏଗୁଡ଼ିକର ଭାଷା ନାମ ମାତ୍ର ସଂଷ୍ଟୃତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ବାଞ୍ଚବରେ ଏହାର ଶବ୍ଦଯୋଜନା ଓ ଛନ୍ଦଭଙ୍ଗୀ ସଂଷ୍ଟୃତରୀତି ପରମ୍ପରା ଅପେକ୍ଷା ବରଂ ଅଧିକ ପ୍ରାକୃତମୁଖୀ । ଗୀତ ବା ପଦାବଳୀର ରଚନାରେ ସଂଷ୍ଟୃତ କାବ୍ୟ-ପଦ୍ଧତି ସଂରକ୍ଷିତ ହୋଇଥିଲେ ହେଁ ରଚନା-ରୀତି ସଂଷ୍ଟୃତ କାବ୍ୟର ଅନୁରୂପୀ ନୁହେଁ । ଏଗୁଡ଼ିକରେ ପ୍ରାକୃତ ବା ଦେଶୀ ଗୀତରଚନାରୀତି ଅଧିକାଂଶରେ ଅନୁସୃତ ହୋଇଅଛି । କେହି ଭାଷା-ସ୍ୱରକୋବିଦ କିଞ୍ଚତ୍ ଶ୍ରମ ସ୍ୱୀକାର କଲେ ପଦାବଳୀର ବହୁ ଶବ୍ଦ ସହଳରେ ଉଡ୍ର ପ୍ରାକୃତରେ ରୂପାନ୍ତରିତ କରିପାରନ୍ତି ।

ପ୍ରାଚୀନତମ କାବ୍ୟକାରମାନଙ୍କ ରଚିତ ସଂଷ୍କୃତ ଛନ୍ଦରେ ଯତି, ଯମକ, ଅତ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ପ୍ରକୃତି ବିଦ୍ୟମାନ । କିନ୍ତୁ ପଦାନ୍ତ ଅକ୍ଷରର ମିଳନ-ରୀତି ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ ନାହିଁ । ଏଠାରେ ସଂଷ୍କୃତ କାବ୍ୟର ରୀତିଠାରୁ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପୃଥକ୍ । ସଂଷ୍କୃତ ଶ୍ଲୋକ ବା କବିତା ସାଧାରଣତଃ ଚତୁଷ୍ପଦୀ– ଭାବ ପ୍ରାୟଶଃ ଏହି ପଦସଂଖ୍ୟାମଧ୍ୟରେ ସ୍ୱୟଂସଂପୂର୍ଣ୍ଣ । ଚାରିଚରଣ ବିଶିଷ୍ଟ ଗୋଟିଏ ଶ୍ଳୋକର ଭାବ ବା ଅର୍ଥ ତତ୍ପରବର୍ତୀ ଶ୍ଳୋକାର୍ଥର ପ୍ରାୟ ଅପେକ୍ଷା କରେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ କୟଦେବୀ ପଦାବଳୀରେ ରଚନାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟଗତ ଭାବବୋଧଲାଗି ପରବର୍ତ୍ତୀ ଚରଣଗୁଡ଼ିକର ସମଷ୍ଟିଗତ ବିଚାର ଆବଶ୍ୟକ । ତହିଁରେ ପୁଣି ଏଥିରେ ଧ୍ରୁବପଦ ବା 'ଘୋଷା'ର ସଂଯୋଜନା ରହିଛି, ଯାହା ଭାବ-ପ୍ରକାଶର ଯୋଗସୂତ୍ର ।

ଏହି ରୀତିରେ ଗୀତିକାବ୍ୟ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପଦାବଳୀ ସଂସ୍କୃତପରମ୍ପରାକୁ ଏଡ଼ିଦେଇ ଦେଶୀ ପ୍ରାକୃତ ବା ଅପଭ୍ରଂଶ-ରୀତିପ୍ରବର୍ତ୍ତନା ଯୁଗ ସୃଷ୍ଟି କରିପାରିଛି ।

ଫ୍ୟୃତ ଭାଷା ଅପେକ୍ଷା ଦେଶୀୟ ଭାଷାପ୍ରତି ସାଧାରଣ କନତାର ଆଦର ବଢ଼ୁଥିବା କାଳରେ ଯୁଗପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ମହାକବି କୟଦେବଙ୍କର ଫ୍ୟୃତ ଏଙ ଓଡ଼ିଆ ଉଭୟ ଭାଷାର ମଧୁର ସମନ୍ୟ ଫଘଟନର ପ୍ରଚେଷ୍ଟାସ୍ୱରୂପ ଏଙ୍କବିଧ ସାହସିକ ପଦକ୍ଷେପ ଘେନି ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟ-ରଚନା ପରବର୍ତ୍ତୀ ଉତ୍କଳୀୟ ଙ୍କଗୀତ-ପରମ୍ପରାର ମୌଳିକ ପଥପ୍ରଦର୍ଶକ ।

ଏକ କଥାରେ କବି କୟଦେବ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ସର୍ବପ୍ରଥମ ଏଙ ସର୍ବଶେଷ ବିପ୍ରବୀ ଗୀତି-କାବ୍ୟକାର ।

ସେ ପୂର୍ବାଚାର୍ଯ୍ୟମାନଙ୍କ ଫଷ୍ଟୃତକାବ୍ୟ-ରଚନାର ଶେଷ ଏଙ ଗୀତିକାବ୍ୟ-ପ୍ରଚଳନର ପ୍ରଥମ କବି । କେବଳ ସେତିକି ନୁହେଁ, କବିରାଜ ଜୟଦେବ ରାଧା-ଗୋବିନ୍ଦ ଲୀଳାରସକୁ ଘେନି ଗୋବିନ୍ଦ-ଗୀତି ରଚନା କରି ବୈଷବ-ଧର୍ମରାଜ୍ୟରେ ଏକ ଅଭିନବତ୍ୱ ଆଣିଦେଲେ । ଯାହା ଭକ୍ତିର ପରମ ତତ୍ତ୍ୱରୂପେ ପୁରାଣସଜ୍ନାନିତ ଥିଲା, ତାହା ଗୀତ-କାବ୍ୟକାରଙ୍କ ରଚନାଗୌରବରେ ମଦନ-ଧର୍ମ ମହୋସବରୂପେ ପ୍ରତିଭାତ ହେଲା ।



#### ମହାକାବ୍ୟ

''କବେଃ କତିଃ କାବ୍ୟମ୍ ।'' ଶୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କାବ୍ୟ ନୁହେଁ - ମହାକାବ୍ୟ । ମହାକାବ୍ୟର ଲକ୍ଷଣ ସୟବେ ସାହିତ୍ୟ-ଦର୍ପଣକାର କହିଛନ୍ତି :---''ସର୍ଗବନ୍ଧୋ ମହାକାବ୍ୟ ତତ୍ତିକୋ ନାୟକଃ ସୁରଃ ।। ୩୧୫ ।। ସଦ୍ବଂଶଃ କ୍ଷତ୍ତିୟୋ ବାପି ଧୀରୋଦାଉଗୁଣାନୃତଃ । ଏକଙ୍ଶଭବା ଭୂପାଃ କୁଳଜା ବହବୋଽପି ବା ।। ୩୧୬ ।। ଶ୍ୱଙ୍ଗାର-ବୀର-ଶାନ୍ତାନାମେକୋଽଙ୍ଗୀରସ ଇଷ୍ୟତେ । ଅଙ୍ଗାନି ସର୍ବେଃପି ରସାଃ ସର୍ବେ ନାଟକସନ୍ଧୟଃ ।। ୩୧୭ ।। ଇତିହାସୋଦ୍ଭଙ୍ ବଉମନ୍ୟଦ୍ବା ସଜନାଶ୍ୟମ୍ । ଚତ୍ରାରୟସ୍ୟ ବର୍ଗାଃ ସ୍ୟୁୟେଖେକଂ ଚ ଫଳଂ ଭବେତ୍ ।। ୩୧୮ ।। ଆଦୌ ନମସ୍ଟିୟାଶୀର୍ବା ବୟନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଏବ ବା । କ୍ରିନିଦା ଖଳାଦୀନଂ ସତଂ ଚ ଗୁଣକୀର୍ତ୍ନମ୍ ।। ୩୧୯ ।। ଏକବୃଉମୟେଃ ପଦ୍ୟେରବାସାନେହନ୍ୟ ବୃଉକୈଃ । ନାତିସ୍ୱଳାଃ ନାତିଦୀର୍ଘାଃ ସର୍ଗା ଅଷ୍ଟାଧିକା ଇହ ।। ୩୨୦ ।। ନାନାବୃତ୍ତମୟଃ କ୍ୱାପି ସର୍ଗଃ କଣ୍ଟନ ଦୃଶ୍ୟତେ । ସର୍ଗାନ୍ତେ ଭାବିସର୍ଗସ୍ୟ କଥାୟା ସ୍ତନଂ ଭବେତ୍ ।। ୩୨୧ ।। ସଦ୍ଧ୍ୟାସ୍ପର୍ଯ୍ୟନ୍ଦ୍ର ରଜନୀପ୍ରଦୋଷଧାନ୍ତବାସର। । ପାତର୍ମଧାହୁ ମୃଗୟାଶୈଳତ୍ତି ବନସାଗରଃ ।। ୩୨୨ ।। ସଂଭୋଗବିପ୍ରଲୟୌ ଚ ମୁନିସ୍ପର୍ଗପୁରାଧିରାଃ । ରଣପ୍ରୟାଣୋପ୍ୟମମନ୍ତପ୍ରତ୍ୟାଦୟଃ 11 ୩୨୩ 11 ବର୍ଶନୀୟା ଯଥାଯୋଗ୍ୟ ସଂଗୋପାଙ୍ଗା ଅମୀ ଇହ । କବେର୍ପୁତ୍ୟା ବା ନାମ୍ରା ନାୟକସ୍ୟେତରସ୍ୟ ବା ।। ୩୨୪ ।। × × ×

ଏହି ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ବିଚାର କରିବାକୁ ଯାଇ ଦେଖାଯାଏ ଯେ :---

ସର୍ଗବନ୍ଧ--ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ସର୍ଗ-ନିବନ୍ଧନ ରହିଛି ଏଙ ତାହା ଆଠ ସଂଖ୍ୟାରୁ ଅଧିକ । ଗୁନୁଟି ଦ୍ୱାଦଶ ସର୍ଗରେ ସଂପୂର୍ଷ ।

ବସ୍ତୁନିର୍ଦ୍ଦେଶ— ପ୍ରାରୟରେ ନମସ୍କାର ବା ଆଶୀର୍ବାଦାତ୍ନକ ରଚନା ନ ଥିଲେ ହେଁ ବସ୍ତୁନିର୍ଦ୍ଦେଶନା ସ୍ପଷ୍ଟ ।

ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକର ଚରଣରେ—

''ଇତ୍ଅ ନନ୍ଦିନଦେଶତଃ ଚଳିତୟୋ.....'' ଇତ୍ୟାଦି ପାଠ ବୟୁନିର୍ଦ୍ଦେଶ । ମାଘ-କାବ୍ୟରେ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ଶ୍ରୀକୃଷ ନାରଦଙ୍କୁ ସ୍ୱର୍ଗରୁ ଓହ୍ଲାଉଥିବା ଦେଖିବାର ବର୍ଶ୍ନା ରହିଛି । ଏହା ବୟୁନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଅଟେ; ଯଥା :—

> ''ଶ୍ରିୟଃ ପତିଃ ଶ୍ରୀମତୀ ଶାସିଫୁ ଜଗତ୍ ଜଗନ୍ନିବାସେ। ବସୁଦେବଃ ସଦ୍ମନି । ବସନ୍ ଦଦର୍ଶାବତରନ୍ତ ସୟରାଦ୍ ହିରଣ୍ୟଗର୍ଭାଙ୍ଗ ଭୁଙ୍ ମୁନିଂ ହରିଃ ।''

ପୁନଣ୍ଡ —

'ମହାକାବ୍ୟ'—ଗୁଣସଂବଦ୍ଧେ 'ସଂର୍ବାଙ୍ଗ ସୁନ୍ଦରୀ' ନାମକ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଟୀକାରେ କବିରାଜ ନାରୟଣ ଦାଶ (Orissa State Museum – Manuscript) ଲେଖ୍ରନ୍ତନ୍ତି—

" × × × ମହାକାବ୍ୟୋପକ୍ରମେ ଆଶୀର୍ନମସ୍କ୍ରିୟା ବସ୍ତୁନିର୍ଦ୍ଦେଶେ। ବା ଡିୟତେ ଇତି କବିଫପ୍ରଦାୟଃ । ଡିବିଧମଙ୍ଗଳ ନିରୂପଙ୍ଗ ତତଃ ପ୍ରାୟ ଈପ୍ସିତଃ ଗ୍ରନୁସ୍ୟ ନିର୍ବିଘ୍ନେନ ପରିସମାପ୍ତେଃ ପ୍ରଚ୍ଚୟପରିପନ୍ଥି -କଳୁଷନିବୃତ୍ତୟେ ଚ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠାଖ୍ୟ ବସ୍ତୁନିର୍ଦ୍ଦେଶଲକ୍ଷଣମ୍ ।

ସର୍ଗବନ୍ଧୋ ମହାକାବ୍ୟେ ମୃଚ୍ୟତେ ତସ୍ୟ ଲକ୍ଷଣମ୍-''ଆଶୀର୍ନମସ୍କିୟାବୟୁନିର୍ଦ୍ଦେଶୋ ବାପିତନ୍ମଖମ୍ ।।''

– ଇତି କାବ୍ୟାଦର୍ଶେ ।

ଅତଏବ ଜୟଦେବାଃପି ତଥିବ ନିବଙ୍କ ବିଧ୍ୟୁଗୁହ—

''ମେଘୈମେଦୂରମୟରଂ.... .....ରହଃ କେଳୟଃ ।।''

ପକ୍ଷତ୍ରୟମତ୍ର ସଂଭାବ୍ୟତେ । ତତ୍ର କୟତୀତି ପଦୋପନ୍ୟାସାତ୍ ଆଶୀୱ୍ଷେୟା । ଲୋଟୋ ବିଧାନାତ୍ । କୟତୀତ୍ୟନେନ ଚ ନମସ୍କାର ଆକ୍ଷିପ୍ୟତେ । ଇତି କାବ୍ୟପ୍ରକାଶୋକ୍ତେର୍ନମସ୍କିୟା । ଅତ୍ର ଗ୍ରନ୍ଥେ ବିଷ୍କୁରେବ ନାୟକ ଉପଲକ୍ଷ୍ୟତେ । ପ୍ରାଗୁପନ୍ୟାସାତ୍ । ଯସ୍କୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶାତ୍ ପ୍ରତିପକ୍ଷୟୋ ପ୍ରତିପାଦିଙ ।''

 ପଶିକ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନଙ୍କ ବସନ୍ତ ରାସ ଏକାଧାରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅପୂର୍ବ ଅନୁସରଣ ଏବଂ ଅନୁବାଦ । ସେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକ ସୟବେ ଲେଖିଛନ୍ତି :---

> "ମଙ୍ଗଳା ଚରଣେ ହୁଏ ତ୍ରିବିଧ ପ୍ରମାଣ ନମସ୍କାର ଆଶୀର୍ବାଦ ବସ୍ତୁ ନିବେଦନ ହେ । ସମର୍ଥ ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ସକଲି ବର୍ଷିଛେ, ନମସ୍କାର ଆଶୀର୍ବାଦ ଗ୍ରନୁସୂତ୍ରେ ଆଛେ ହେ ।।"

କଳେବର— ଅତ୍ୟଧିକ ବା ଅତ୍ୟକ୍ତ ନୁହେଁ । ଆଠଗୋଟି ସର୍ଗରୁ ଅଧିକ ଅର୍ଥାତ୍ ଦ୍ୱାଦଶ ସର୍ଗରେ କାବ୍ୟଟି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ ହୋଇଅଛି । ପ୍ରତି ସର୍ଗାରୟ ପୂର୍ବରୁ ବିଷୟ ବୟୁର ସୂଚନା ଦିଆଯାଇଅଛି ।

ପ୍ରକୃତି ଓ କାଳର ବର୍ଣନାରେ କାବ୍ୟଟି ମନୋଜ୍ଞ । ଏହିପରି ନାନାଦିଗ ବିଚାରରୁ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ମହାକାବ୍ୟ ଆଖ୍ୟା ସାର୍ଥକ । ରସାତ୍ଲକ କାବ୍ୟରୂପେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସମତୁଲ ରଚନା ଦୂର୍ଲୁଭ । କନ୍ଧଣା ରସରଞ୍ଜିତ ହୋଇ ଜୀବନ ଓ ବିଶ୍ୱ ପ୍ରକୃତିର ଗଭୀରତତ୍ତ୍ୱ ଏବଂ ନିଖିଳ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟର ଅପୂର୍ବ ପ୍ରକାଶ ଘେନି କାବ୍ୟ ସୌଷ୍ଠବାନ୍ସିତ ହେଲେ ଜନମନର ପ୍ରୀତିଦାୟକ ହୋଇଥାଏ । ସାଧାରଣ ଆନନ୍ଦ ବିତରଣ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଆତ୍ମପ୍ରକାଶ ହିଁ କାବ୍ୟର ମହତ୍ୱ । କାବ୍ୟ ରସାସ୍ୱାଦନ କାଳରେ କାବ୍ୟେତର ବସ୍ତୁଜ୍ଞାନ ସହୃଦୟଙ୍କର ରହିପାରେ ନାହିଁ । ଏହି ମହତ୍ୱ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ନିହିତ ।

କବି ଜୟଦେବ ତାଙ୍କ ମହାକାବ୍ୟରେ କେତେବେଳେ ତାଙ୍କର ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ପୁରୁଷକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି, ପୁଣି କେତେବେଳେ ଆହ୍ନାନୁଭୂତ ରଙ୍ଗରସ ଘେନି ଅନନ୍ତର ରୂପ, ରସ-ଗନ୍ଧ ଗୌରବର ସାର୍ଥକ ପ୍ରକାଶରେ ସହୃଦୟକୁ ପୁଲକ ବିତରଣ କରି, ଜାତିସ୍କର । ଗୀତିଗୋବିନ୍ଦର ରସସୃଷ୍ଟି ଅପୂର୍ବ । ରସ ସାଧାରଣ ଉଚ୍ଛାସ (Emotion) ବୁଝାଏ ନାହିଁ । ଶିଳ୍ପର କୃତି-ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଦ୍ୱାରା ଅଭିବ୍ୟକ୍ତ ଭାବକୁ କୁହାଯାଇଥାଏ— ରସ । ବିଭାବ, ଅନୁଭାବ ଏଙ ବ୍ୟଭିଚାରୀ ସମୂହର ପାରସ୍ପରିକ ପୋଷକତାର ଯେତେବେଳେ ସମ୍ମେଳନ ଘଟେ, ସେତିକିବେଳେ ହୁଏ ରସୋପ୍ରି ।

ଔଚିତ୍ୟ ବିଚାର କାବ୍ୟର ପ୍ରଧାନ ଅଙ୍ଗ । ଭାମହ, ଦଶ୍ୟୀ, ବାମନ କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ର ଓ କୁୟକ ପ୍ରଭୃତି ପ୍ରାଚୀନ ପ୍ରଥ୍ତ ନାମା କାବ୍ୟଧର୍ମନିର୍ଦ୍ଦେଶକମାନେ ଔଚିତ୍ୟକୁ କାବ୍ୟର ପ୍ରଧାନ ଗୁଣରୂପେ ସମସ୍ୱରରେ ଘୋଷଣା କରି ଯାଇଅଛନ୍ତି ।

ଭାମହ କହିଛନ୍ତି :---

''ମାଳାକାରୋ ରଚୟତି ଯଥା ସାଧୁବିଜ୍ଞାୟ ମାଳାମ୍ । ଯୋଜ୍ୟ କାବ୍ୟେତ୍ବହିତଧ୍ୟ ।- ତଦ୍ବୋଧେ ବାଭିଧାନମ୍ ।।''

-ନିପୁଣ ଚିତ୍ରକରର ଚିତ୍ରରେ ବିଚିତ୍ର ବର୍ଷ ମିଳନ (Colour Combination) କଳା ଭଳି କେଉଁ ବର୍ଷ ସହିତ କେଉଁ ବର୍ଷର ମିଳନ ବା କେଉଁ ଶବ୍ଦ ସହ କେଉଁ ଶବ୍ଦର ଯୋଜନା ଆନନ୍ଦପ୍ରଦ, ସୁଖଶ୍ରାବ୍ୟ ଏବଂ ଭାବ ଓ ରସ ପ୍ରସାରକ ହୋଇପାରେ, ତାହାର ଯଥା ବିବେଚନା ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ସ୍ତଚାରୁ ପ୍ରତିଭାତ ।

ଆହ୍ଲାଦ ସହିତ ଚମହାରିତା ଗୁଣ, ନବଘନ ଅଙ୍କଲୀଳାୟୀତା କ୍ଷଣପ୍ରଭା-ବିଦ୍ୟୁଲ୍ଲତାର 'ଚଞ୍ଚଳା' ଆଖ୍ୟାକୁ ସତେ ଯେପରି ଅଚଳା ଅଭିଧାରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର କାବ୍ୟ ସଂପ୍ରଟରେ ଚିରବନ୍ଦିନୀ କରି ରଖିଦେଇଛନ୍ତି ଭକ୍ତକବି ଜୟଦେବ ।

ତେଣୁ ତାହା ମୂର୍ଖ-ପଷିତ ନିର୍ବିଶେଷରେ ସମାନ ଭାବେ ସମାଦୃତ ହୋଇ, ଅଜରତ୍-ଅମରତ୍ ଲାଭ କରି ମହାକାବ୍ୟ ଗୌରବରେ ସମ୍ମାନିତ ।

ପ୍ରସଙ୍ଗ କ୍ରମେ ଆଉ ପଦେ ଅଧେ କୁହାଯାଇ ପାରେ ଯେ, ମହାକାବ୍ୟର ସର୍ବଲକ୍ଷଣ ସଂପନ୍ନ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଆଉ ଯେଉଁ ଅଧିକ ଗୁଣାନ୍ୱିତ ହୋଇଥିବା ହେତୁ ବିଶେଷ ଭାବରେ ସମାହୃତ ଏବଂ ଚିର ସ୍ମରଣୀୟ ତାହା ଏହାର ସଂଗୀତ ବୈଭବ । ତେଣୁ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ଗୀତି-ମହାକାବ୍ୟ କହିବାରେ ଅସମୀଚୀନତା ନାହିଁ।

ଅତଏବ ପଦଗତ, ବାକ୍ୟଗତ ତଥା ବାକ୍ୟାର୍ଥଗତ ବା ରସଗତ ଦୋଷ ବର୍ଜିତ ଗୀତି-ମହାକାବ୍ୟ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ।

ଶବ୍ଦ ଏବଂ ଅଥି - ଏ ଦୁହେଁ କାବ୍ୟର ଶରୀର । ରସ ଏହାର ପ୍ରାଣ । ତେଣୁ କୁହାଯାଇଅଛି :--- ''ରସାଦ୍ୟାଧ୍ଷିଙ କାବ୍ୟ ଜୀବହୁପତୟା ଯତଃ, କଥ୍ୟତେ ତଦ୍ରସାଦୀନା କାବ୍ୟା**ଡ୍ନଙ୍** ବ୍ୟବସ୍ଥିତମ୍ ।'' (ଉଦ୍ଭଟ)

ରସର ବର୍ତ୍ତମାନତା ଘେନି କାବ୍ୟକୁ ଜୀବିତ ବୋଲାଯାଏ । ଏହାହିଁ କାବ୍ୟର ଆତ୍ନା;– ଯାହା ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଚିର ଜାଗ୍ରତ ।

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟରେ ଜୟଦେବ ଏକଧାରରେ କବି ଓ ସଂଗୀତଜ୍ଞ ଥିଲେ । ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । ସେ ପ୍ରଥମେ ସଂଗୀତଜ୍ଞ ପରେ କବି । ତେଣୁ ଧ୍ୱନିତତ୍ୱର ସର୍ବାଧିକାରୀ ରୂପେ ବନ୍ଦନୀୟ ।

ଫ୍ରଗୀତଜ୍ଞ ପୁଣି ସୁଗାୟକ-କବିକ୍କ ଗୀତ ରଚନାହିଁ ସାର୍ଥକ ଫ୍ରଗୀତ ରଚନା । ଅନ୍ୟଥା ତାହା କବିତା ବୋଲାଇପାରେ କିନ୍ତୁ ଗୀତ-ଗୁଣ ଫ୍ରପନ୍ ହେବାରେ ସେ ରଚନାରେ ଅନେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ନାନା ଅସୁବିଧା ଉପୁଳେ । ଗୀତ, ଗାୟନ ଏଙ୍କ କବିତା, ଆବୃତ୍ତି ଲାଗି ଅଭିପ୍ରେତ । କବିରାଜ ଜୟଦେବ ଯେ ବୈଷବ ମହାକବି ଏଙ୍କ ସୁଗାୟକ ଏ କଥାରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । ଗ୍ରନ୍ଥର ନାମ 'ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' । ଗୋବିନ୍ଦ ଚରିତ ରସବର୍ତ୍ତନା ସହିତ 'ଗୀତ' ଶବ୍ଦର ଫ୍ରଯୋଗ ଏଙ୍କ ଗୀତଗୁଣ-ସମୃଦ୍ଧ ସରସ ସୁନ୍ଦର ରଚନାବଳୀର ସର୍ବଜନ ପ୍ରିୟତା ଏହାର ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ପ୍ରମାଣ । ଏହି ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଗୀତ-ଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟକୁ ଗୀତି-କବିତା ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଇପାରେ । ଓଡ଼ିଶାରେ କାବ୍ୟର ସୃଷ୍ଟି ଘଟିଛି ଗୀତି-କବିତା ବା ଗୀତି-କାବ୍ୟରୁ । ଏ ପରମ୍ପରା ପ୍ରମାଣ 'ଚର୍ଯ୍ୟାପଦ' ଓ ତହିଁପରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ।

କବିତା ଦିଗରୁ ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ରଚନାର ଶବ୍ଦ ଗୁମ୍ପନବିଚିତ୍ରତାରେ ଏହା ଯେପରି ରଦ୍ଦିମନ୍ତ, ସଂଗୀତ ପକ୍ଷରୁ ବିଚାରିଲେ ସେହିପରି ଧ୍ୱନି ସଂପଦରେ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟପୂର୍ଣ୍ ।

ଯୁଗଯୁଗାବଧି ଉତ୍କଳବାସୀଙ୍କର ସ୍ମୃତି ପଟରେ ତାଙ୍କ ଘରର ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଅପାଶୋର। ହୋଇ ରହିବାର ମୁଖ୍ୟ କାରଣ ହେଉଛି ଯେ— ଏହାର ସରସ ସଙ୍ଗୀତ ମଧୁରେ ଏ ଜାତି ଏକାନ୍ତ ମତୁଆଲ । ଏହିଠାରେ ମହାକାବ୍ୟ ଗୀତିଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତି-କାବ୍ୟ ଆଖ୍ୟା ଏକାନ୍ତ ସାର୍ଥକ ।



## ଶୃଙ୍ଗାରୀ ରଚନା

ଭାରତୀୟ ବହୁ କାବ୍ୟ-କବିତା ରଚନା ଯେ ଶୃଙ୍ଗୀର ରସ ସହିତ ଓଡପ୍ରୋତ ଭାବେ ବିଜଡ଼ିତ, ଏହାର ପ୍ରମାଣ ଅଭାବ ନାହିଁ । ଅଷ୍ଟମ ଶତାବ୍ଦୀରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ରୀତି ପ୍ରଚଳନ ଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ପ୍ରାଚୀନ କାବ୍ୟ-ସାହିତ୍ୟ ରଚନାରେ ରସତତ୍ତ୍ୱ ସହିତ ଅଙ୍ଗାଙ୍ଗୀଭାବରେ ଜଡ଼ିତ ହୋଇରହିଛି ଦର୍ଶନ ଏବଂ ଅଳଙ୍କାର ଧାରା । ପ୍ଲୁଳତଃ କହିବାକୁ ଗଲେ ସାହିତ୍ୟ, ଦର୍ଶନ ଏବଂ ଅଳଙ୍କାରର ଏକ ମଧୁର ତ୍ରିବେଶୀ ସଙ୍ଗମ ହେଲା ଭାରତୀୟ କାବ୍ୟର ପରମ୍ପରା 'ସଂଷ୍କୃତି' । ପ୍ରାଚୀନ ଅଳଙ୍କାରିକ ଭୋକଦେବ କହନ୍ତି ଶୃଙ୍ଗାର ହିଁ ଏକମାତ୍ର ରସ । ତାଙ୍କ କଥାରେ—

''ଶୃଙ୍ଗାରବୀରକରୁଣାଦ୍ଭୁତରୌଦ୍ରହାସ୍ୟ, ବୀଭସବସଲ ଭୟାନକଶାନ୍ତନାମୃଃ । ଅସ୍ମାସିଷୁଦ୍ଶରସାନ୍ ସୁଧ୍ୟୋବୟଂତୁ, ଶୃଙ୍ଗାରମେବ ରସନାଦ୍ ରସମାମନାମଃ ।''

''ଶୃଙ୍ଗାର, ବୀର, କରୁଣ, ଅଦ୍ଭୂତ, ରୌଦ୍ରହାସ୍ୟ, ବୀଭହ, ବାହଲ୍ୟ, ଭୟାନକ ଓ ଶାନ୍ତ — ସୁଧୀଜନ ଏହିପରି ଦଶରସ ଗଣନା କରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଆୟେମାନେ ଶୃଙ୍ଗାରକୁ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ରସ ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର କରୁଁ ।''

"ସ ଶୃଙ୍ଗାରଃ ସୋଃଭିମାନଃ ସ ରସଃ ।"
ଏହାକୁ ହିଁ ଶୃଙ୍ଗାର, ଅଭିମାନ ବା ରସ ବୋଲାଯାଏ ।
"ଶୃଙ୍ଗାରୋହି ନାମ-ଆତ୍ନନୋଃଙ୍କାର ବିଶେଷଃ ।"
—ଆଦ୍ନାର ଅଙ୍କାର ବିଶେଷ ହିଁ ଶୃଙ୍ଗାର ।
"ନ ରତ୍ୟାଦିଭୂମା ରସଃ । କି ତହିଁ ? ଶୃଙ୍ଗାରଃ ।

imes imes imes imes ରତ୍ୟାଦିନାମୟମେବ ପ୍ରଭାବ ଇତି । ଶୃଙ୍ଗାରିଶୋହି ରତ୍ୟାଦୟୋ କାୟତେ, ନ ଅଶୃଙ୍ଗାରିଶଃ । ଶୃଙ୍ଗାରୀ ହି ରମତେ, ସ୍ନୟତେ, ଉତ୍ସହତେ, ସ୍ନିହ୍ୟତୀତି'' ।

"ରତ୍ୟାଦି ଭୂମିରେ ରସ ନାହିଁ । ରସ ହେଲା ଶୃଙ୍ଗାର । ରତ୍ୟାଦି ଶୃଙ୍ଗାର ପ୍ରଭାବ । ଶୃଙ୍ଗାରୀ (ଅଙ୍କାରୀ) ଠାରେ ରତ୍ୟାଦି ସୟବ । ଅଶୃଙ୍ଗାରୀ ପକ୍ଷେ ଏହାର ଅନୁଭବ ସୟବ ନୁହେ । ଶୃଙ୍ଗାରୀହିଁ ରମଣ କରେ, ହାସ୍ୟ କରେ, ଉହାହିତ ହୁଏ ଏବଂ ସ୍ନେହଶୀଳ ହୁଏ ।''

ମହାମୁନି ଭରତ କହତି:-

- ''ଶୃଙ୍ଗାରୋନାମ ରତିଃ ସ୍ଥାୟିଭାବ ପ୍ରଭାବ ଉଜଳବେଶାତୁକଃ ।''
- -ରତି ଶବ୍ଦ ବିଶ୍ୱେଷଣ କରି ଟୀକାକାର ଅଭିନବ ଗୁପ୍ତ କହିଛନ୍ତି :---
- ''ସ୍ତୀ ପୂରୁଷଙ୍କର ପରସ୍ପର ଅଭିଳାଷ ରୂପ କାମ ପ୍ରବୃତ୍ତିକୁ ହିଁ ଶୃଙ୍ଗାର ବା ରତି କୁହାଯାଏ । ଏହା ଶୃଙ୍ଗାରର ସ୍ଥାୟୀଭାବ ।
- ''ଏକୈବ ହ୍ୟସୌ ତାବତୀରତିଃ ଯତ୍ର ଅନୋଽନ୍ୟସଂବିଦୈକ ବିୟୋଗ ନ ଭବତି ।''

ଅର୍ଥାତ୍ :-

ଏହା ପରସ୍ପର ଜ୍ଞାନ, ଚିନ୍ତା, ଧ୍ୟାନ ବା ସମାଧି ରୂପେ ପରସ୍ପରର ଅବସ୍ଥିତ । ବାହ୍ୟିକ ମିଳନର ଇଚ୍ଛା ରତି ନୁହେ ।

ଉଜଳ ବେଶାତ୍ୱକ — ଉଜଳ ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ପରସ୍ପରର ସାନିଧ୍ୟକନିତ ମଧୁର ଆସ୍ୱାଦ । ବେଶ ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ବ୍ୟାପ୍ତି, — ପରସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ ସନ୍ନିକର୍ଷର ପରିବ୍ୟାପ୍ତି ।

ଶୃଙ୍ଗାରହିଁ ଏକମାତ୍ର ରସ । ତେଣୁ ପ୍ରାଚୀନମାନେ କହିଛନ୍ତି, ''ଶୃଙ୍ଗାରୀ ଚେତ୍ କବିଃ । ଶୃଙ୍ଗାର ରସର ଅନ୍ୟନାମ 'ଉଜଳ' ରସ, — ଯାହା ବୋଲାଏ 'ପ୍ରେମ' ।

> ''ସର୍ବଥା ଧ୍ୟସରହିତଂ ସତ୍ୟପି ଧ୍ୟସ କାରଣେ'' ଯଦ୍ଭାବ ବନ୍ଧନ୍ୟମୂନୋଃ ସ ପ୍ରେମା ପରକୀର୍ତ୍ତିତଃ

> > (ଉ: ନୀ:)

—ଧ୍ୱଂସ ହେବାର କାରଣ ବର୍ତ୍ତମାନ ଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ପ୍ରେମ ସର୍ବଥା ଧ୍ୟଂସ ରହିତ । ରତି ଦୃଢ଼ ବା ପୌଢ଼ ହେଲେ ତାହା ପ୍ରେମ ବୋଲାଏ ।

''ସ୍ୟାଦ୍ଧ୍ୱଢ଼େୟଂ ରତିଃ ପ୍ରେମାପ୍ରୋଦ୍ୟନ୍ ସ୍ନେହଃ କ୍ରମାଦୟନ୍''

(ଉଜଳନୀଳମଣି)

କୃଷେଦ୍ରିୟ ପ୍ରୀତିଇଚ୍ଛାର ନାମ ପ୍ରେମ । ପ୍ରୀତିର କାର୍ଯ୍ୟ କଅଣ ? ପ୍ରୀତି ସଂନ୍ଦର୍ଭରେ କୁହାଯାଇଅଛି :—

''ପୀତିଃଖଳୁ ଭକ୍ତଚିଉମୁଲାସ୍ୟତି,

ମମତାୟା ଯୋକୟତି, ବିସ୍ତୟୟତି ପ୍ରିୟତ୍ୱାତିଶୟନୋଭିନୟତି, ଦ୍ରାବୟତି, ସ୍ୱବିଷୟଂ ପ୍ରତ୍ୟାଭିଳାଷାତିଶୟେନ ଯୋକୟତି, ପ୍ରତିକ୍ଷଣମେବ ସ୍ୱବିଷୟଂ ନବନବତ୍ୱୋନାନୁଭାବୟତି, ଅସମୋର୍ଦ୍ଧ୍ ଚମହାରେଣୋନ୍ନାଦୟତି ।।

ପ୍ରୀତି ଉକ୍ତଚିଉରେ ବିବିଧ କ୍ରିୟାର ରୂପଗ୍ରହଣ କରେ, ଆଶ୍ୱାସନା ଦିଏ, ଚିଉକୁ ଉଲୁସାଏ, ମମତାଯୁକ୍ତ କରେ, ଗାଡ଼ ପ୍ରିୟଭାବ ଘେନି ଅଭିମାନୀ କରାଏ, ଚିଉ ଦ୍ରବ କରାଏ, ପ୍ରତ୍ୟାଭିଳାଷଦ୍ୱାରା ସ୍ୱବିଷୟ ସଂଯୁକ୍ତ କରାଏ, କ୍ଷଣକ୍ଷଣ ନବନବତ୍ୱ ପ୍ରକାଶଦ୍ୱାରା ସ୍ୱବିଷୟ ସଂଯୁକ୍ତ କରାଏ କ୍ଷଣକ୍ଷଣ ନବନବତ୍ୱ ପ୍ରକାଶଦ୍ୱାରା ସ୍ୱବିଷୟକୁ ଅନୁଭବ କରାଏ, ପୁଣି ଅସମୋର୍ଦ୍ଧ୍ୱ ଚମହାରିତା ଦ୍ୱାରା ଉନ୍ନାଦ କରାଏ ।

''ତତ୍ରୋଲ୍ଲାସ ମାତ୍ରାଧିକ୍ୟବ୍ୟଞ୍ଜକା ପ୍ରୀତିଃ ରତି ।''

ଅତି ମାତ୍ରାରେ ଉଲ୍ଲାସ ବ୍ୟଞ୍ଜକ ପ୍ରୀତି ହିଁ 'ରତି' ଆଖ୍ୟା ଧରେ । ରତି ଏବଂ ପ୍ରୀତିର ସୟନ୍ଧ ଅଭେଦ୍ୟ । ସାମନ୍ତ ସିଂହାରଙ୍କ ଭାଷାରେ :—

''ରତିଃ ସଙ୍ଗୀ ପୀତି

ପ୍ରୀତି ନ ଥିଲେ ନ ଶୋଭଇ ରତି ।।

ପୁଣି,- (ବି.ଚି.)

''ନାରୀରେ ନାରୀ ପୁରୁଷେ ପୁରୁଷ ରତିହୀନେ ପ୍ରୀତି ଦିଶେ ନୀରସ । ନାରୀ ପୁରୁଷେ ରତି ପ୍ରୀତି ଜାତ ସ୍ୱାଦୁ ସୟନ୍ଧ ମଧୁର ଆଖ୍ୟାତ ଦୁଇ ମତ ସେହି

ସ୍ମକୀୟ ପରକୀୟ ଭେଦ ତହିଁ ।।''

ପ୍ରୀତିରୁ ରତି, ରତିରୁ ପ୍ରେମ, ପ୍ରେମରୁ ପ୍ରଣୟ, ପ୍ରଣୟରୁ ଘଟେ ମାନ ଏଙ ମାନର ଆତିଶଯ୍ୟରୁ ଆସେ ଅଭିମାନ । ମନୁଷ୍ୟ ତ ଛାର, ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନ ବାସୁଦେବ ମଧ୍ୟ ଏହି ମାନ କନିତ ପ୍ରଣୟ କୋପରେ ଭୟାତୃର ।

ଅଭିମାନରୁ ଜାତହୁଏ ପ୍ରଣୟର କୁଟୀଳତା, ସଂଭୋଗରେ ବିଚିତ୍ରତା । ଭକ୍ତକବି ସାମନ୍ତସିଂହାର ଗାଇଛନ୍ତି :- ''ସଂଭୋଗେ ରୀତିମାନ ଆନ ଆନ ଭିତରେ ଆନନ୍ଦ ବାହାରେ ମାନ ତ୍ରପା କୃପା ବେନି ଅକ୍ଷ ପଲକେ ହାସ ରୋଷ ଓଷେ ଜାତ ଲବକେ ନୁହଇ ସେ କଳି ରାଗ ସରାଗ ଲୀଳା ବଳାବଳି ।।''

କ୍ରମେ ରାଗ, ସରାଗ ଓ ସ୍ନେହ — ଏ ସମୟରୁ ଜାତ ହୁଏ ଅନୁରାଗ । ପ୍ରତିନିୟତ ପ୍ରିୟଜନ ପ୍ରତି ସଂଜାତ ନବନବ ରୂପ ପ୍ରେମର ପରିପାକ 'ଅନୁରାଗ' ଆଖ୍ୟାଧରେ । ଏହି ଅନୁରାଗ ହିଁ ସମୋର୍ଦ୍ଧ୍ୱ ଚମହାର ଦ୍ୱାରା ଯେତେବେଳେ ଉନ୍ନାଦିତ ହୁଏ, ସେତେବେଳେ ତାହା ବୋଲାଯାଏ 'ମହାଭାବ' । ପ୍ରୀତି ସଂନ୍ଦର୍ଭକାର କହନ୍ତି :--

"ଅନୁରାଗଏବା ସମୋର୍ଜ୍ୱ ଚମହାରେଣାନ୍ନାଦକୋ ମହାଭାବଃ ।" ଏହି କଥାକୁ ଉଜଳ ନୀଳମଣି ଗ୍ରନ୍ଥକାର ମଧ୍ୟ କହିଅଛତି ତାଙ୍କ ଭାଷାରେ :-"ଅନୁରାଗଃ ସ୍ୱୟଂ ବେଦ୍ୟଦଶାଂ ପ୍ରାପ୍ୟ ପ୍ରକାଶିତଃ ଯାବଦାଶ୍ରୟବୃଭିଷ୍ଟେଦ୍ଭାବ ଇତ୍ୟଭିଧୀୟତେ ।। ମୁକୁନ୍ଦ ମହୀଷୀବୃଦ୍ଦୈରପ୍ୟସାବତି ଦୂର୍ଲୁଭଃ ।

କୌଣସି କାରଣ-ନିର୍ଭରଶୀଳ ନ ହୋଇ ଯେତେବେଳେ ଅନୁରାଗର ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକାଶ ଘଟେ, ସେତେବେଳେ ଅନୁରାଗବତୀମାନଙ୍କର ସେହି ରତି ବୋଲାଏ 'ଭାବ',— ଯାହା ଶ୍ରୀକୃଷ ମହିଷୀମାନଙ୍କ ପକ୍ଷେ ମଧ୍ୟ ଦୁର୍ଲୁଭ । କେବଳ କୃଷପ୍ରିୟା ବ୍ରଳଦେବୀଗଣ ଏହି ମହାଭାବ ଆଖ୍ୟା ଗ୍ରହଣର ଉପଯୁକ୍ତା । ପ୍ରେମର ଚରମ ପରିଣତି 'ମହାଭାବ' । ଗୋପୀ ପ୍ରେମର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ସମର୍ଥା-ରତି-ସୟବାରୂପେ ସଂପୂଜିତା ଏକମାତ୍ର ଶ୍ରୀରାଧା ।

ବହୁଦେବ୍ୟେକ ଫବେଦ୍ୟୋମହାଭାବାଖ୍ୟୟୋଚ୍ୟତେ ।।"

(ରହସ୍ୟମଞ୍ଜରୀ-ପ୍ରାଚୀ)

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଏହି ମହାଭାବମୟୀ ଶ୍ରୀରାଧା ଏବଂ ପରମ ପୁରୁଷ ରସରାଜଙ୍କର କେଳିଲୀଳା ବର୍ଷିତ ମହାକାବ୍ୟ । ଲୀଳା, ଶୃଙ୍ଗାର ରସର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ତେଣୁ ଶୃଙ୍ଗାର ହିଁ ରସୋଉମ– ରସ ଶ୍ରେଷ୍ଠ–ଆଦିରସ । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଶୃଙ୍ଗୀର ରସୋଭୀର୍ଷତା ଦୁଇଟି କାରଣରୁ ଘଟିଅଛି । ଗୋଟିଏ ହେଲା ତତ୍ୱଦୃଷ୍ଟିରୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ପ୍ରଭାବ, ଅନ୍ୟଟି ହେଲା ପ୍ରାକୃତିକ ସ୍ୱରୂପ ବିରହକୁ ଆଧାରକରି ଅପ୍ରାକୃତ-ଅରୂପ ଧାମକୁ ପ୍ରେମ ନିଃଶ୍ରେଣୀରେ ସୁଗମ ଯାତ୍ରା-ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକ ।

ଭାରତୀୟ ପ୍ରାଚୀନ କବି କାବ୍ୟକାରମାନଙ୍କୁ ଗ୍ରନ୍ଥ ଶୃଙ୍ଗୀର ରସାନ୍ୱିତ । ଏହା କିନ୍ତୁ ଅଶ୍ଳୀଳ ନୁହେଁ । ସଂସ୍କାର ଏବଂ ରୁଚିବୋଧ ହିଁ ଶ୍ଳୀଳା-ଶ୍ଳୀଳ ବିଚାରର ଜନକ । କିଏ ମଜେ ବା କିଏ ଭଜେ – ଏଇ ହେଲା ମାନବ ସୃଷ୍ଟିର ଧର୍ମ୍ବ ।

ଶୃଙ୍ଗାର ରସ---ରକ୍ବେଦ ନାରଦୀୟ ଶୁକ୍ତାନୁସାରେ-

''କାମଞଦଗ୍ରେ ସମବର୍ତ୍ତାଧ୍ ।''

ଛନ୍ଦୋଗ୍ୟ ଉପନିଷଦମତେ ଏହା – ସ୍ତ୍ରୀପୁରୁଷଙ୍କର ଗାଢ଼ ଆଲିଙ୍ଗନ । ଅଥର୍ବ ବେଦାନୁସାରେ କାମ ବା ପ୍ରେମ (Life) ବା କାମନା (Desire) । ପ୍ରତ୍ୟେକେ ସ୍ୱତନ୍ତ (Absolute itself)

ପ୍ରାକୃତ ଲୋକ-ସମାକ ମଧ୍ୟରେ ଶୃଙ୍ଗାର (ଆଦି) ରସ ବର୍ଣ୍ଣନାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ପ୍ରାକୃତ ରସାସ୍ୱାଦନ । ରାଧାକୃଷ୍ଣନିଷ୍ଠ ରସ ବର୍ଣ୍ଣନ ଅପ୍ରାକୃତ ପରକୀୟା ରତି (ପରୋଢ଼ାରମଣୀ ରତି) ବର୍ଣ୍ଣନାକୁ ପ୍ରାକୃତ ରସରେ କୁହାଯାଏ 'ରସାଭାସ' । ତାହା କିନ୍ତୁ ଅପ୍ରାକୃତ ରସ ବିଚାରରେ ପ୍ରକୃଷ୍ଠ ରସ । ଆଲୟନ ପ୍ରଭୃତି ଏହାର ସମୟ ବିଭାଗ ଅଲୌକିକ ।

ଶୃଙ୍ଗୀର ରସ ଘେନି ଆମର କବିକାବ୍ୟକାରମାନେ ସମ୍ମାନ ଦିଅନ୍ତି ରସଶାସ୍ତକାରଙ୍କ ଆପ୍ତ ବଚନକୁ । ଯଥା ;-

''ଶୃଙ୍ଗହିଁ ମନ୍ମଥୋଦ୍ଭେଦୟଦାଗମନହେତୁକଃ ଭଭମ ପ୍ରକୃତି ପ୍ରାୟୋ ରସଃ ଶୃଙ୍ଗାର ଇଷ୍ୟତେ ।''

ଶୃଙ୍ଗ ଶବ୍ଦ ସମ୍ଭୋଗ ଇଚ୍ଛାର ଭେଦାର୍ଥ ବୁଝାଏ । ଶୃଙ୍ଗାର ରସ ଏହି ଇଚ୍ଛାରେ ସାର୍ଥକତା ।

ଅଷ୍ଟମ-ନବମ ଶତାବ୍ଦୀଠାରୁ ଭାରତୀୟ କାବ୍ୟ-କବିତାରେ ଶୃଙ୍ଗାର ରସ ରଚନାର ଆନୁକୂଲ୍ୟ ସ୍ପଷ୍ଟ । ଏଙ ଅବଧି ମଧ୍ୟ ସେହି ପରମ୍ପରା ଧାରାକୁ ଆମର ଶ୍ରେଷ୍ଟ କାବ୍ୟ-କବିତା ପାସୋରି ନାହିଁ । ସାଧାରଣୀ ବା ପ୍ରାକୃତ ନାୟିକାଭାବ ଚିତ୍ରଣ-ପଟ୍ଟଭୂମି ଉପରେ ଅପ୍ରାକୃତ ରାଧାପ୍ରେମ ପରିଷ୍ଟୁଟିତ । କେବଳ ପ୍ରାଚୀନ ଚିତ୍ରଫଳକ ଉପରେ ଅଧ୍ୟାଦ୍ୟୁତତ୍ତ୍ୱର ଏକ ବିଶିଷ୍ଟ ବର୍ଣାଡ଼୍ୟ ଦୀପ୍ତି ଅନୂରଞ୍ଜିତ ହୋଇ ତାହା ସମୁଜ୍ୱଳ ମହିମାରେ ଉଦ୍ଭାଷିତ ହୋଇଅଛି । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟପକ୍ଷେ ଏହା କହିଲେ ବୋଧହୁଏ ଅପ୍ରାସଙ୍ଗୀକ ହେବ ନାହିଁ ଯେ ରାଧା-କୃଷ ଲୀଳା ବର୍ଣ୍ଣନାତ୍ନକ ପ୍ରେମ-କବିତା କି ଭାବ, କି ରସ ଅଥବା ପ୍ରକାଶ ରୀତି ଦିଗରୁ ଆମ ପରମ୍ପରା ରସ-ରଚନାରେ ପଦାଙ୍କ ଅନୁସରଣ କରି ଚାଲିଛି ।

ସାଧାରଣ ପ୍ରେମ କବିତାର ରଚନା ଉପରେ ସତେ ଯେପରି ରାଧାକୃଷ ପ୍ରେମ ତୁଳସୀ ମଞ୍ଜରୀ ସ୍ଥାପନକଲେ ତାହା ମହାପ୍ରସାଦ ଆଖ୍ୟାରେ ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ ବା ପବିତ୍ରଭାବେ ଗ୍ରହଣୀୟ ହେବ— ଏହି ରୀତିର ପ୍ରଭାବ ପ୍ରାୟ ମୂଳରୁ ଚୂଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚଳିଆସୁଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ଉହଳୀୟ ଛାନ୍ଦ, ଚଉପଦୀ, ଚଉତିଶା ବା ଗୀତ– କବିମାନଙ୍କ ରଚନା ଦେଖିଲେ ଏହାର ସ୍ପୃଷ୍ଟ ପ୍ରମାଣ ମିଳିବ । ଏହାହିଁ ଭାରତୀୟ କାବ୍ୟ-ସାହିତ୍ୟର ପରମ୍ପରା । କବି ଜୟଦେବଙ୍କର ବହୁ ପୂର୍ବରୁ ରାଧାଭାବ ଘେନି ଏହିପରି କାବ୍ୟକବିତାମାନ ରଚିତ ହୋଇ ଆସୁଛି । ତେଣୁ ରାଧାଗୋବିନ୍ଦ ରତିକେଳି ବର୍ଷନା ଯେ କେବଳ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାରଙ୍କ ପ୍ରଥମ ସୃଷ୍ଟି, ତାହା ନୁହେଁ । ପ୍ରାକୃତ ନାୟିକା ସହିତ ଅପ୍ରାକୃତି ପ୍ରେମାରୂଢ଼ା ରାଧ୍ୟକାଙ୍କ ପ୍ରେମର ସଂଯୋଗ ବିଚାର ଲାଗି ଅଷ୍ଟମ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରାଚୀନ ଶୃଙ୍ଗୀର ରସାତ୍ମକ ଅଗଣିତ ରଚନା ମଧ୍ୟରୁ ଗାଥାସଉସଇ (ଗାଥା ସପ୍ତସତୀ) ର ଦୁଇଟି ଗୋଟିଏ ରଚନା ଦେଖାଯାଉ ।

''ପେଚ୍ଛଇ ଅଲଦ୍ଧଲକ୍ଥଂ ଦୀହଂ

ଶୀସସଇ ଶୁଣଣଅଂ ହସଇ

କହ କପ୍ପଇ ଅଫୁଡ଼ଥଥଂ

ତହ ସେ ହିଅ ଅଟ୍ଟଠିଆ କିପି ।।'' (୩୯୬)

ବିରହୋତ୍କଣ୍ଠିତା ନାୟିକାର ଦଶା ବର୍ତ୍ତନା କରି କେହି ସହଚରୀ କହୁଅଛି :-ସେ (ନାୟିକା) ଶୂନ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଏଣେ ତେଣେ ଚାହୁଁଛି, ଦୀର୍ଘ ନିଃଶ୍ୱାସ ତ୍ୟାଗ କରୁଛି; ଶୂନ୍ୟକୁ ଚାହିଁ ହସୁଛି । କଥା ତା'ର ବାରି ହେଉନାହିଁ । ଏ ସବୁ ଦେଖି ତାହାର ହୃଦୟରେ କିଛି ଭାବନା ଛପି ରହିଛି ବୋଲି ଜଣାପଡୁଛି । ଏହି ରଚନାର ଭାବ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସଙ୍ଗୀତ :-''ପଶ୍ୟତି ଦିଶିଦିଶି ରହସି ଭବଙ ତଦଧର ମଧୁର ମଧୂନି ପିବଙ ନାଥହରେ ! ସୀଦତି ରାଧା ବାସ ଗୃହେ ।'' ଇତ୍ୟାଦି -ଏଙ୍କ ତତ୍ ପରବର୍ତ୍ତି ଗୀତଫ୍ରି ସହିତ ତୁଳନୀୟ । (ଓଡ଼ିଆ)

> ''ତା ମଧୁରାଧର ବୃ୍ୟନ ରଙ୍ଗ ହେରଇ ଚଉକତି ସେ ତବ ସଙ୍ଗ ନାଗର ହେ ! ବାସ ଘରେ ଝୁରି କାତର ସେ ।

ସେହିପରି :-

''ପାଅ ପଡ଼ିଓଣ ଗଣିଓ ପିଅ' କଣତୋ ବି ଅପ୍ପିଅ' ଭଣିଓ ବଳତୋ ବିଣ ରୁଦ୍ଧୋଭଣ କସ୍ମ୍ କଏ କଓ ମାଣୋ ।।''

ଦୂର୍ଜୟମାନ ବହି ନାୟକଙ୍କ ଅନୁନୟ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିବାପରେ ନାୟିକାର ଅନୁତାପ ଦେଖି ସହଚରୀ କହୁଛନ୍ତି :-

''(ନାୟକ) ତୋ'ର ପାଦତଳେ ପଡ଼ିଲେ ମଧ୍ୟ ତାହା ପ୍ରତି ତୁ ନିର୍ଦ୍ଦୟ ହେଲୁ । ତା'ର ପ୍ରିୟ ବଚନକୁ ଅପ୍ରିୟ କରି ଘେନିଲୁ । ସେ ବାହୁଡ଼ିଗଲେ ମଧ୍ୟ ତାର ପଥ ଆଗୁଳିଲୁ ନାହିଁ । ଏ ମାନ କାହିଁକି ?''

ଏହା ସହିତ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ଦୂର୍ଜୟମାନ ପରବର୍ତ୍ତି ଶ୍ଳୋକ (୯ମ ସର୍ଗ) ତୂଳନୀୟ ।

''ସ୍ନିଗଧେ ଯତ୍ ପରୁଷାସି ଯତ୍ ପ୍ରଣମତି

ଷବ୍ଧାସି ଯଦ୍ରାଗିଣି । -

ଦ୍ୱେଷସ୍ଥାସି ଯଦୁନୁଖେ ବିମୁଖତା ଯାତାସି ତସ୍ମିନ୍ ପ୍ରିୟୋ ତଦ୍ୟୁଙ୍ଗ ବିପରୀତକାରିଣି ତବ ଶ୍ରୀଖଣ୍ଡଚର୍ଚ୍ଚୀ ବିଷଂ ଶୀତୀଶୁୟପନୋ ହିମୀ ହୁତବହୀ କ୍ରୀଡାମୁଦୋ ଯାତନାଃ ।।'' ଏହାରି ଉହଳାନୁବାଦ :-

''ରାଧେ ନିଷୁରତା ସରାଗ ବଦଳେ, ନମ୍ରେ ଉଦାସୀନତା ପ୍ରେମାର୍ଥୀ ପ୍ରତି ବାମତା, ତୁ ଅନୁରାଗୀରେ ଡ ଦ୍ୱେଷେ ରଚୁ, ଶୀତାଂଶୁ ଖର ଚନ୍ଦନେ ବିଷ ସତେ କାମାଦିତୋ ଯାତନା, ଶାଞ୍ଜିଏ ବିପରୀତମାର୍ଗଗମନା, ତୋ କର୍ମ୍ମ ତୋରେ ଫଳେ ।'' ପ୍ରାଚୀନ ଶୃଙ୍ଗାର ରସାତ୍ନକ କାବ୍ୟ କବିତା ମଧ୍ୟରୁ ଆଉ ଗୋଟିଏ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି :-

> "ବିଷଂ ଚନ୍ଦ୍ରାଲୋକଃ କୁମୁଦବନ ବାଣେ ହୁତବହଃ କ୍ଷତକ୍ଷାରେ। ହାରଃ ସ ଖଳୁ ପଟୁପାକୋ ମଳୟକଃ । ଅୟେ କିଞ୍ଦ୍ବକ୍ରେ ଦ୍ୱୟି ସୁଭଗ ସର୍ବେ କଥ୍ୟସି ସମଂ କାତାୟସ୍ୟାମହହ ବିପରୀତ ପ୍ରକୃତୟଃ ।।"

ଚନ୍ଦ୍ର କିରଣ ବିଷ, କୁମୁଦ ବନର ପବନ ହୁତାଶନ, ହାର କ୍ଷତ କ୍ଷାର, ଚନ୍ଦନ ପୁଟ-ପାକ ପରି ମଣୁଛି, ହେ ସୁଭଗ, ତମରି ବିମୁଖତା ବା ଅନନୁକୂଳତା ହେତୁ ତା ପକ୍ଷେ ସମୟ ବିଷୟ ବିପରୀତ ଫଳଦାୟକ ହୋଇପଡ଼ିଛି ।

ଠିକ୍ ଏଇ ରୀତିର ରଚନା ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ତୁଳନୀୟ । ନିନ୍ଦତି ଚନ୍ଦନମିନ୍ଦୁକିରଣମନ୍ତ୍ରିନ୍ଦତି

ଖେଦମଧୀରଂ

ବ୍ୟାଳନିଳୟମିଳଳେନ ଗରଳମିବ

କଳୟତି ମଳୟସମୀରମ୍

ସା ବିରହେ ତବ ଦୀନା.....ଇତ୍ୟାଦି ।

ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ଆମ କବି ଲେଖିଛନ୍ତି :-

ସରିଯିବନିଟି ଜୀବନେ କିଶୋରୀ,

ହେ ବଂଶୀଧାରୀ I o I

ବିରହରେ ସଖୀ ହୋଇଛି କାତର

ସର୍ଗ ସରିଲାନି ସରୋଜ ପତର

ଦେଖିଲି ସଖୀର କଣ୍ଠରେ ମାତର

ଜୀବନକୁ ଅଛି ଧରି-ହେ ବଂଶୀଧାରୀ । । ୧ ।

"ବିକ୍ରମୋର୍ବଶୀ" ନାଟକରେ ମହାକବି କାଳିଦାସ ଲେଖିଛଡି : "ନବଳଳଧରଃ ସନ୍ନଦ୍ଧୋଃପଙ୍କ ନ ଦୃପ୍ତ ନିଶାଚରଃ
 ସୁରଧନୁ ବିଦଂ ଦୂରାକୃଷ୍ଟ ନ ତସ୍ୟ ଶରାସନମ୍ ।
 ଅୟମମି ପଟୁଧାରାସାରୋ ନ ବାଣ ପରମ୍ପରା
 କନକନିକଷସ୍ନିଗ୍ଧା ବିଦ୍ୟୁତ୍ ପ୍ରିୟା ନ ମମୋର୍ବଶୀ ।"
 ଏହି ଶ୍ଳୋକର ଅନରୂପ ରଚନା ଦୃଷ ହୁଏ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ : "ହୃଦି ବିସଲତାହାରୋ ନାଙ୍ଗ ଭୁଳଙ୍ଗମନାୟକଃ
 କୁବଳୟଦଳଶ୍ରେଣୀ କଣ୍ଠେ ନ ସା ଗରଳଦ୍ୟୁତିଃ ।
 ମଳୟକରଳୋ ନେଦଂ ଭସ୍ନ ପ୍ରିୟାରହିତେ ମୟି
 ପ୍ରହର ନହରଭାତ୍ୟାଃନଙ୍ଗ କୁଧା କିମୁ ଧାବସି ।।
 (୩ୟ ସର୍ଗ – ଗୀ:ଗୋ:)

ଅର୍ଥାତ୍ –

''ହର ତ ମୁଁ ନୁହେଁ ରୋଷେ ନ ମାର ଅନଙ୍ଗ ହେ ! ଗଳପରଚଳା ହାରେ ନ ଭାଳ ସର୍ପ, ମୃଣାଳ ସେ । କୁବଳୟ ଦଳେ ସାଜେ କଣ୍ଠେ, ନୁହେ ଗରଳ ଦ୍ୟୁତି ମଳୟଜ ରଜେ ବୋଳା କାଡାବିନେ ଭମ ଭଷ୍ପ ଏ ।''

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସୁବିଖ୍ୟାତ ''ପ୍ରିୟେ ଚାରୁଶୀଳେ'' ଗୀତଟିରେ ରସରାଜ ଶ୍ରୀକୃଷ ପ୍ରେମମୟୀ ଗୁରୁମାନବତୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ଚରଣ-ଶରଣ ଭିକ୍ଷାର ଉଲ୍ଲେଖକୁ କେହି କେହି ଅଶ୍ଲୀଳତାର ପରିପାକ ବୋଲି କହିବାର ଶୁଣାଯାଏ । ଶୃଙ୍ଗୀର ଓ ଅଶ୍ଳୀଳ ଦୁଇଟି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଲଗା କଥା । ଅପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମଲୀଳାର ଏହି 'ପଦ ଧାରଣ' ରୀତି ବର୍ଷନା ଜୟଦେବ ନୂଆକରି ଲେଖିନାହାନ୍ତି । ଏହା କବି ପରମ୍ପରା । ପୁଣି ଏ ଚିତ୍ର ସାଧାରଣ ନାୟକ ନାୟିକାଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସୁଦ୍ଧା ଅଙ୍କିତ ହୋଇଛି । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ତ ପୁରୁଷପ୍ରକୃତିଙ୍କର ପ୍ରେମଲୀଳା ।

'ଅମରୁ'ଙ୍କର ଗୋଟିଏ ରଚନା ଦୃଷାତ ରୂପେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇପାରେ – ଅମରୁ କବି ଅଭିମାନିନୀ ନାୟିକାର ମାନଭଞ୍ଜନ କଳ୍ପେ ନାୟକଙ୍କୁ କୁହାଇଛଡି :- ଓର ସୁତନୁ ! ମାନତ୍ୟାଗ କର । ପଦାନତ ମୁଁ ତୋ'ର । ଥରେ ଅନାଅଁ ମୋତେ । ଏଭଳି କୋପ ତୋ'ର ତ କେବେ ଦେଖି ନଥିଲି – ''ଦିନେ ନଥିବା ରୁଷା ଆଜ କାହିଁକି ?''

ନାୟକଙ୍କ ମିନତି ଶୁଣି ଦର ମୁକୁଳିତାନୟନା ମାନିନୀ ଧାର ଧାର ଲୁହ ଝରାଇଲା । ମୁଖ ମୂକ ପାଲଟିଗଲା ତା'ର ।

> ''ସୁତନୁ ଜହିହି ମୌଟ ପଶ୍ୟପାଦାନଙ ମାଂ ନଖଳୁ ତବ କଦାଚିତ୍ କୋପ ଏଙ୍ବିଧାଃଭୁତ୍ । ଇତି ନିଗଦତି ନାଥେ ତିର୍ଯ୍ୟଗାମୀଳିତାକ୍ଷ୍ୟ, ନୟନଜଳମନଙ୍ଗ ମୁକ୍ତମୁଙ୍ଗ ନ କିଞ୍ଚତ୍ ।''

''କଗତପିତରୌବନ୍ଦେ ପାର୍ବତୀ-ପରମେଶ୍ୱରଃ'' ବାକ୍ୟରେ ପ୍ରଣତି ନିବେଦନକାରୀ ମହାକବି କାଳିଦାସଙ୍କ କୁମାର ସମ୍ଭବମ୍ବର ପ୍ରାୟ ଏହି ମର୍ମ୍ବର ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି :- ଶୃଙ୍ଗାର ବା ସମ୍ଭୋବ ବର୍ତ୍ତନା ବ୍ୟତିରେକେ କାବ୍ୟର ଅଙ୍ଗହାନି ଘଟେ । ଏପରି ସ୍ଥଳରେ କବିଙ୍କ ରଚନା ପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟି ନ ଦେଇ କବିଙ୍କର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହିଁ ଗଭୀର ପ୍ରଣିଧାନ ଯୋଗ୍ୟ । ମହାକବି ଲେଖିଛନ୍ତି :---

> ''ପତ୍ୟୁଃ ଶିରଷ୍ଟଦ୍ର କଳାମନେନ ସ୍ପୃଶେତି ସଖ୍ୟା ପରିହାସ ପୂର୍ବମ୍ । ସାର ରଞ୍ଜୟିତା ଚରଣୌ କୃତାଶୀ-ମାଲ୍ୟେନ ତାଂ ନିର୍ଦ୍ଦଚନଂ ଜଘାନ ।

> > (କୁ: ସ: ୭ । ୧୯)

ପରିହାସ ପ୍ରିୟା ସହତରୀ ପାର୍ବତୀଙ୍କ ଚରଣ କମଳରେ ଅଳତା ଘେନାଇ ଦେଇ କହିଲେ "ଗୌରୀ, ଏଇ ଅଳତାମଖା ଚରଣ ତୋର ପତି (ହର)ଙ୍କ ମଥାର ଚନ୍ଦ୍ରକଳା ସ୍ପୂର୍ଶ କରିବ । ସଖୀ ମୁଖର ପରିହାସ ବାଣୀ ଶୁଣି ଲାଜ ମିଶା ଛଳ କୋପରେ କିଛି ନ କହି ହାତରେ ଧରିଥିବା ଫୁଲମାଳରେ ପାର୍ବତୀ ସଖୀଙ୍କୁ ପ୍ରହାର କଲେ ।

ଗୀତ ଗୋବିନ୍ଦର ଅଶ୍ଳୀଳତା ବିଚାର କରିବାକୁ ଗଲେ ତଦାନିନ୍ତନ ଦେଶକାଳପାତ୍ର ସର୍ବୋଦୌ ବିଚାର୍ଯ୍ୟ । ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ସ୍ମରଣ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେ କାବ୍ୟର ପ୍ରେରଣା ଅଶ୍ଳୀଳତା ଉପରେ ନିର୍ଭରଶୀଳ ନୁହେ । 'ମଧୁର କୋମଳକାନ୍ତ ପଦାବଳୀ' ସମନ୍ୱିତ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟର ଦ୍ୱାଦଶ ସର୍ଗ ୨୩ଗ ଗୀତ୍ତ ୪ଥି ପଦରେ ଦେବୀ ଓ ମାନବୀର ଆତ୍ମମିଳନ ଘଟାଇ ମହାକବି ଲେଖିଛନ୍ତି :—

''ପ୍ରିୟ ପରିରୟଣ ରଭସ ବଳିତମିବ ପୂଲକିତ ମତି ଦୂରବାପମ୍ ମଦୁରସି କୁଚକଳଙ ବିନିଶେୟ ଶେଷୟ ମନସିଜ ତାପମ୍ ।'' ଅଥାତ

> ଦୂଲ୍ଲିଭ କୁଚ ଯୁଗ ଉନ୍ନତ ପୂଲକେ ପରିରୟଣ କରି ଆଶ ଥାପି କୁଚ କଳସ ବକ୍ଷ ପରେ ମମ, ନାଶ ତୂ କାମ ପରାଶ ।

—ମିଳନକାଳୀନ ଏହିପରି ବର୍ତ୍ତନାକୁ ଆହୁରି ବଳାଇ ଦେଇ ମହାନାଟକରେ ଲେଖାଅଛି :--

> "ନିଦ୍ରାଳୁ ସ୍ତୀ ନିତାୟାୟ ହରଣରଣନ୍କେଖଳାରାବଧାବତ୍ କନ୍ଦର୍ପାରବ୍ଧ ବାଣବ୍ୟତିକରେତରଳାଃ କାମିନୋ ଯାମିନୀଷୁ । ତାଟଙ୍କୋ ପାନ୍ତକାନ୍ତ ଗ୍ରଥ୍ତମଣିଗଣୋଦ୍ରାଗଚ୍ଛଦଚ୍ଛପ୍ରଭାଭି-ବ୍ୟକ୍ତାଙ୍ଗାସ୍ତୁଙ୍ଗକମ୍ପା ଜଘନଗିରିଦରୀମାଶ୍ରୟନ୍ତେ ଶ୍ରୟନ୍ତୋ ।" (ମହାନାଟକ)

''ସୀତା ନିଦ୍ରାଭିଭୂତା ଥିଲାବେଳେ ରାମ ତାଙ୍କ ନିତୟରୁ ବସ୍ତ କରତେ ହରଣ । ମେଖଳାର ରବେ କନ୍ଦର୍ପର ମୁକ୍ତବାଣ, ଧାବିତ ହୋଇଲା ଶୀଘ୍ର ଗତି କରି ଜାଣ । ରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କର କର୍ଶ ଆଭରଣ ଛଟା ସୀତା ଜଘନ ଦରିରେ ହୋଇଲା ସମ୍ପଟା ।''

—ରତାତ ବର୍ତ୍ତନା କରିବାକୁ ଯାଇ ପୁଣି ମହାକବି କୁମାର ସୟବମ୍ବେ ଲେଖିଛନ୍ତି :-

> ଶୂଳିନଃ କରତଳଦ୍ୟେନ ସା ଅନିରୁଧ୍ୟ ନୟନେ ହୁତଂଶୁକା ତସ୍ୟ ପଶ୍ୟତି ଲଲାଟ ଲୋଚନେ ମୋଘଯତ୍କ ବିଧୂରା ରହସ୍ୟଭୂତ୍ । (୮ । ୭)

ଦୂର ନିର୍ଚ୍ଚନରେ ପାର୍ବତୀଙ୍କ ବସନ ହରଣ କଲାବେଳେ, ଲଜାଶୀଳା ପାର୍ବତୀ, ହର ତାଙ୍କର ନଗ୍ନଶରୀର ଦେଖି ନ ପାରିବେ ବୋଲି ଆଖି ଦୁଇଟି ମୁଦି ଧରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ତ୍ରିଲୋଚନଙ୍କର କପାଳରେ ଯେ ଚକ୍ଷୁଟିଏ ଅଛି, ସେ କଥାକୁ ତାଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ନଥିବାରୁ, କପାଳ-ଲୋଚନ ବିବସନା ପାର୍ବତୀଙ୍କୁ ଚାହିଁ ରହନ୍ତି । ଲଜା ଏଡ଼ାଇବାରେ ସମୟ ଚେଷ୍ଟା ବ୍ୟର୍ଥ ହୁଏ ।

ଶୃଙ୍ଗାର ରସବର୍ଷନାରେ ଅଫଖ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇପାରେ । ଏହିପରି ପ୍ରାଚୀନ କାବ୍ୟ ପରମ୍ପରା ଅବଧି ସୂଦ୍ଧା ଭାରତୀୟ ସାହିତ୍ୟରେ ଅନୁସୃତ । ଜୟଦେବ ଅଲୌକିକ ପ୍ରେମଲୀଳାକୁ ଲୌକିକ ବା ମାନବିକ ପ୍ରେମର ରୂପରେଖ ଦେଇ ରାଧାକୃଷ କେଳିର ବିଚିତ୍ର ବର୍ଷନା କରିଅଛନ୍ତି । ଜୟଦେବ ଦେବତା ନୁହନ୍ତି— ମନୁଷ୍ୟ । ମାନବସୟବ ଭାବଧାରାରେ ପରିଚାଳିତ ହେବା ହିଁ ତାଙ୍କର ଜୀବନ-ଧର୍ମ ହେବା ଏକାନ୍ତ ସ୍ୱାଭାବିକ । ତେଣୁ ଅଳଙ୍କାର ଏଙ୍କ କାମଶାସ୍ତର ମଧୁର ସମନ୍ୱୟ ଘଟିଛି ଗୀତଗୋବିହରେ । ଏହାହିଁ କାବ୍ୟର ଶୃଙ୍ଗାରୀ ଧର୍ମ । ଅତି ସ୍ୱଚ୍ଛଦ ଗତିରେ, ଶବ୍ଦ-ଛହର ଅପୂର୍ବ ଲାଳିତ୍ୟ ମଧ୍ୟରୁ ଅର୍ଥ ଗୌରବକୁ ଅଙ୍ଗଛଡ଼ା ନ କରି ସୌହର୍ଯ୍ୟ ବିଳାସୀ କବି ପ୍ରକୃତିର ଛତ୍ରେ ଛତ୍ରେ ଅନୁଭବ କରିଛନ୍ତି 'ଶୃଙ୍ଗାର' ରସୋଦ୍ଗମ । ପାନ କରିଛନ୍ତି ବିଶ୍ୱମୟ ସୌହର୍ଯ୍ୟ । ଏହି ସୌହର୍ଯ୍ୟ ଉପାୟନରେ ବହନା କରିଛନ୍ତି ମୂର୍ତ୍ତିମାନ ଶୃଙ୍ଗାର ରୂପୀ 'ସାକ୍ଷାତ ମନ୍ନଥ ମନ୍ନଥଃ' ବିଶ୍ୱେଶ୍ୱରଙ୍କ ଚରଣ ପଙ୍କଳ । 'ଉଦୟତି ମଦନ ବିକାରଂ' ସହିତ 'ହରି ଚରଣ ସ୍ମୃତିସାରଂ' କଥାଟି ଏକାବେଳେ ଅପାଶୋର। ତାଙ୍କର ।

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବର୍ଷିତ ରାଧାକୃଷ ରତି ଶୃଙ୍ଗୀର ବା ଉଜ୍ଜ୍ୱଳରସ ନାମରେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ । ଏହା ମଧୁର । ନରଦେହୀ ନାରାୟଣ, ମାନବୀ ରୂପିଣୀ ରାଧା । ମର୍ତ୍ତ୍ୟଭୂମି ସେମାନଙ୍କର ଲୀଳାସ୍ଥଳୀ । ତେଣୁ ମାନବୋଚିତ ଆଚାରଧର୍ମ ଘେନି ସେମାନଙ୍କର ଲୀଳା ରଚନାରେ ଅସ୍ୱାଭାବିକତା ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ଏହି ମାନବ-ଧର୍ମୀ ଆଚରଣ ମଧ୍ୟରେ ଦେବତ୍ୱର ବିଶେଷତ୍ୱ ବିଚିତ୍ର ଭାବେ ଫୁଟି ରହିଛି, ବ୍ରକଧାମର ରାସ ମହୋହବରେ । ନନ୍ଦ ଗୋପପୁରର ନଟବର ଶ୍ୟାମ, କଂସ କଟକର ସଂହାସନାଧିରୂଢ଼ ଶ୍ରୀକୃଷ ନୃହନ୍ତି । ରାଜମହିଷୀ ସତ୍ୟଭାମା କିୟା ରକ୍କିଣୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ପ୍ରେୟସୀ, କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରେମ ଗୋପୀ ପ୍ରେମ ସହିତ ତୁଳନା କରାଯାଇ ନ ପାରେ । ଗୋପପୁରରେ ଆଚରିତ ଶୃଙ୍ଗୀର ଉଜ୍ଜ୍ୱଳ-ମଧୁର । ଏହା ଅପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମର ପରାକାଷ୍ୟା- ପରକୀୟା ପ୍ରେମ ଯାହାର ନାମାନ୍ତର ।

ବହୁ ବଲୁଭ ପ୍ରେମକୁ ପରକୀୟା ବା ପରୋଢ଼ା ରତି କୁହାଯାଏ । ଯାହା ଭାରତୀୟ ରୀତିର ଶ୍ରଦ୍ଧାଭାଜନ ନୁହେଁ । କିନ୍ତୁ ତାହାକୁ ଶ୍ରେଷ ପ୍ରେମର ଆସନ ଦେଇ ଆସିଛନ୍ତି ଅଳଙ୍କାର ତଥା ଦର୍ଶନ ଶାସ୍ତବେଭାମାନେ । ଏହାର ବିଶେଷ ହେତୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ କରାଯାଇପାରେ—

ସ୍ୱକୀୟା ପ୍ରେମ ବା ଦାମ୍ପତ୍ୟ ପ୍ରଣୟରେ ପ୍ରୀତିବତୀ ରହେ ପଡିର କରଗତା, ଆୟଉ। । ପତି ବା ପଦୀ ଉଭୟ ପକ୍ଷରୁ ମିଳନ ଲାଗି କାହାରି ଆଦୃଉହର୍ଗର ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ ନାହିଁ ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ । ତେଣୁ ଆଶା, ଆକାଡକ୍ଷା ବା ଉହଣ୍ଠାରେ ନୂତନତ୍ୱ ଅନୁଭୂତିର କାରଣ ନଥାଏ । ଅନ୍ୟପକ୍ଷରେ ପରକୀୟା ପ୍ରେୟସୀ ପରାୟତା । ଏଥିଲାଗି ଆବଶ୍ୟକ ହୁଏ ଅସୀମ ତ୍ୟାଗ, ଆତ୍ନବିସର୍କନ ଓ ଧୈର୍ଯ୍ୟ । ତେଣୁ ଏହା ନିତ୍ୟ-ନୂତନ ରୂପେ ବରଣୀୟ ହୁଏ । ପରକୀୟା ପ୍ରେମରେ ସ୍ୱାର୍ଥ-ବଳିଦାନର ପ୍ରସ୍ତୁତି ପ୍ରୟୋଜନ ହୁଏ । କୁଳ-ଶୀଳ ମାନ-ମହତ୍ୱକୁ କଳାଞ୍ଜଳି ଦେଇ ପ୍ରୀତି-ମିଳନର ପଥ ଲୋଡ଼ିବାକୁ ପଡ଼େ ।

ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ପୁରୁଷ ରୂପୀ ରାଧା ଏବଂ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ରତିଲୀଳା ମଧ୍ୟରେ ଜୀବାହ୍ନା ଏବଂ ପରମାହ୍ନାର ମୂର୍ତ୍ତି ବିଦ୍ୟମାନ । ପରମାହ୍ନା ସହ ମିଳନ ଲାଗି ଜୀବାହ୍ନା ସତତ ବ୍ୟାକୁଳ । କେବଳ ବ୍ୟାକୁଳତା ନୁହେଁ, ଲକ୍ଷ୍ୟ ଲାଭ ନିମିଉ ପ୍ରଗାଢ଼ ଆକୁତି ଏବଂ ନିଷ୍ଠା ଆବଶ୍ୟକ । ପୂର୍ଶ୍ୱ ସ୍ୱାର୍ଥତ୍ୟାଗ ତଥା ଆହ୍ନୋହର୍ଗ ଭିନ୍ନ ଏହାର ପ୍ରାପ୍ତି ସୟବ ନୁହେଁ । ପରକୀୟା ପ୍ରେମର ଏଗୁଡ଼ିକ ମୂଳମନ୍ତ । ଏଥିଲାଗି ହିଁ କାବ୍ୟ, ଅଳଙ୍କାର ବ୍ରକଗୋପୀ ଏବଂ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ପ୍ରେମର ପ୍ରଶନ୍ତି ମୁଖର । ଏହି ପରକୀୟା ପ୍ରେମକୁ ଶ୍ରୀକୃଷପଦ୍ୱୀମାନଙ୍କ ସ୍ୱକୀୟା ପ୍ରେମ ସହିତ ତୂଳନା କରାଯାଇ ନ ପାରେ । ବ୍ରକଲୀଳା କାମଗନ୍ଧ ବର୍ଚ୍ଚିତ । ପ୍ରେମ ହିଁ ଏ ସ୍ଥଳରେ ସ୍ୱକୀୟ ବିଚିତ୍ରତା ଓ ବିଶିଷ୍ଟତା । ଏହା କାମ ନୁହେ-ପ୍ରେମ । ଦୁଇଟି ସ୍ୱତନ୍ତ ଚିଉବୃତ୍ତି ।

ପ୍ରେମର ନାମାନ୍ତର ଶୃଙ୍ଗାର । ଗୀତିଗୋବିନ୍ଦ ଏହି ପବିତ୍ର ଶୃଙ୍ଗାର ରସରେ ରସାଣିତ । ଯାହାକୁ ମହାକବି 'ଶ୍ରୀବାସୁଦେବ ରତିକେଳି କଥା' ବୋଲି ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ମୂର୍ତ୍ତିମାନ ଶୃଙ୍ଗାର ରୂପେ ଧାନ ପୂର୍ବକ କହିଛନ୍ତି :—

> ''ସ୍ୱଛନ୍ଦ ବ୍ରକସୂନ୍ଦରୀଭିରଭିତଃ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗମାଲିଙ୍ଗିତଃ ଶୃଙ୍ଗାରଃ ସଖି ମୂର୍ଭିମାନବ ମଧୌ ମୁଗ୍ଧୋ ହରି କୀଡ଼ିତ ।''

'ବ୍ରଳ ବିହାର'ରେ କବି ଦାସରଥି ଦାସ ଲେଖିଛନ୍ତି :—

''ଶୃଙ୍ଗାର ଉଜ୍ଜଳ ରସରେ ସାର
ଆଉ ଉହଣ୍ଠା ଅଛି କି ସାର ।

କୃଷ କହନ୍ତି ଶୁଣ ପ୍ରାଣପ୍ରିୟେ,
ଶୃଙ୍ଗାର ରସଲୀଳା ଅପ୍ରମେୟେ ।
ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ବେନି ପ୍ରକାର
ଅଇଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟରେ ସ୍ୱକୀୟ ବିଚାର ।
ପରକୀୟାରେ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ବିଶେଷ
ଉହଣ୍ଠା ପ୍ରେମଭାବ ଅଶେଷ ।''

ସେହିପରି ଶୂନ୍ୟ ସଂହିତାରେ ଅଚ୍ୟୁତାନନ୍ଦ ଦାସ ଲେଖିଛନ୍ତି :— ''ଆଗେ ରାଧା ପଛେ ମୁହିଁ ଲମ୍ପଟ ଭାବରେ ଏକ ବୀଳ ବେନି ଫାଳ ଯଗଳ ଅଙ୍ଗରେ ।।''

× × × × × ×

''ନବଧା ଭକ୍ତିରେ ଶତେ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଅଛି ରହି ମୋର ମନ ହରେ ରାଧା ପ୍ରୀତି ରସ ଦେଇ । ତାଙ୍କ ବିନୁକ୍ଷୀଣ ହେଲା ଆୟର ଶରୀର

କ୍ଷଣେ ନ ତେଳୁଁ ଯେ ଆୟେ ରାଧା ପ୍ରେମ ଆଳ ।।''

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବର୍ଷିତ ରାଧା ତଥା ଗୋପୀପ୍ରେମ ସମ୍ଭବ୍ଧେ ଭାଗବତ ବାଣୀ ହେଲା:—

''ବ୍ରଳପୁରବନିତାନାଂ ବର୍ଦ୍ଧୟନ୍ କାମଦେବମ୍ ।''

କୁହାଯାଇଅଛି— ''ଦ୍ୱେଷାତ୍ ଚୈଦ୍ୟଃ'' । ଅର୍ଥାତ୍ ଚେଦୀଶ୍ୱର ଶିଶୁପାଳ ଦ୍ୱେଷ (ଅର୍ପଣ) କରି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର କୃପା ଲାଭ କରିଥିଲା । ସେହିପରି ''କାମାତ୍ ଗୋପ୍ୟଃ'' ।

— ଅର୍ଥାତ୍ ଗୋପୀମାନେ କାମାର୍ପଣକରି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଲାଭ କରିଥିଲେ । ''କାମଂ କୋଧଂ ଭଙ୍ଗ ସେଙ ଐକ୍ୟ ସୌହ୍ଦମେବଚ

ନିତ୍ୟ ହରୌ ବିଦଧତୋ ଯାନ୍ତି ତନ୍ମୟତୀ ହିଁ ତେ ।।''

(ଭାଗବତ ୧୦ମ)

କାମ, କ୍ରୋଧ, ସ୍ନେହ, ଏକ୍ୟ ବା ସୌହାଦ୍ୟ- ଏଥ୍ମଧରୁ ଯେକୌଣସିଟିର ଅପିଣଦ୍ୱାରା ତନ୍ୟତା ପାସିହ୍ଏ । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବର୍ଣ୍ଣନା କାମାୟନ ପ୍ରାଚୂର୍ଯ୍ୟ ବୋଲି ଧରାଯାଏ । ଗୋପୀପ୍ରେମ ପ୍ରସଂଗରେ କୁହାଯାଇଅଛି :—

''ତମେବ ପରମାତ୍ୱାନଂ ଜାରବୃଦ୍ଧ୍ୟାପି ସଂଗତା''

(ଭାଗବତ ୧୦ମ)

ରାଧା ଏଙ୍ ବ୍ରଳାଙ୍ଗନାଗଣ 'ଜାର' ବା ଉପପତି ଭାବରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସହିତ ରାସ ରସରେ ପ୍ରମ୍ଭା ଥିଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ପରମାତ୍ନା । ଗୋପୀମାନଙ୍କର କାର ବୂଦ୍ଧିରେ ତାଙ୍କ ସହିତ ମିଳନ ଘଟିଛି । ଗୋପାଙ୍ଗନାଗଣ 'କୃଷୟୁ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱୟଂ'ଙ୍କଠାରେ କାମାର୍ପଣ କରିଛନ୍ତି । ତାହାଙ୍କୁ ପ୍ରିୟାଦପି ପ୍ରିୟ ବିଚାରିଛନ୍ତି—

''ପ୍ରେୟଃ ପୁତ୍ରାତ୍ ପ୍ରେୟୋବିତ୍ତାତ୍ ପ୍ରେୟଃ ଅନ୍ୟସ୍ନାତ୍ ସର୍ବସ୍ନାତ୍'' – ଏହି ବିଚାରରେ ସେମାନେ କାନ୍ତଭାବରେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍ପିତା ହୋଇ ଅଛନ୍ତି ।

କୃଷ ପ୍ରେମିକା ରାଧିକା ଏଙ ବ୍ରକବାଳାଗଣ—

''କୃଷଂ ବିଦୃଃ କାଙ୍ଗ ନତୁ ବ୍ରହ୍ମୟୋ ମୁନେ !''

---ଶ୍ରୀକୃଷକୁ ସେମାନେ ସ୍-ରମଣଂ ବିଦୃଃ-ବ୍ରହ୍ମୟୋ ମୁନେ !''

ପ୍ଥଳତଃ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଶୃଙ୍ଗାର ରସ ବର୍ଷନାରେ ମହାକବି ଏହି ଗୂଢ଼ତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଚାର କରିଅଛନ୍ତି । କାନ୍ତାଭାବରେ ଆତ୍ନନିବେଦନ ପୂର୍ବକ ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନଙ୍କର ଶ୍ରୀକୃଷ ପ୍ରାପ୍ତି ଘଟିଅଛି; — ଯେଉଁ ଶ୍ରୀକୃଷ ମାନବ ଦେହଧାରୀ ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନ୍ ।

''ଗୋପୀନା' ତତ୍ପତିନାଞ୍ଚ ସର୍ବେଷାମେବ ଦେହିନାଂ ଯୋଃନ୍ତଶ୍ଚରତି ସୋଃଧ୍ୟକ୍ଷଂ କ୍ରୀଡ଼ନେନେହ ଦେହଭାକ୍ ।।''

(ଭାଗବତ ୧୦ମ)

ଗୋପାଙ୍ଗନା, ସେମାନଙ୍କ ସ୍ୱାମୀ ଏମନ୍ତ କି ଦେହୀମାତ୍ରର ହୃଦୟରେ ନିରନ୍ତର ବିହାରକାରୀ, ନିତ୍ୟ ବିରାଜମାନ, ସର୍ବସାକ୍ଷ, ସର୍ବଧିକ୍ଷ ଭଗବାନ୍ କ୍ରୀଡ଼ା ନିମିଉହିଁ ମରଲୋକରେ ମାନବରୂପେ ଅବତୀର୍ଷ ।

ଏହାର ଅଭିନବତ୍ୱ ଏବଂ ପାରମାର୍ଥିକତ୍ୱ ସମନ୍ଧେ ଭଟ ନୃସିଂହ କହିଛନ୍ତି :— ''ଯେନ ରମ୍ୟତେ, ଯେନ ଅନୁକୂଳ ବେଦନୀୟତୟା ଦୁଃଖମପି ସୁଖ ତ୍ୱେନ ଅଭିମନ୍ୟତେ, ଯେନ ରସିକୈରଙ୍ଗ କ୍ରିୟତେ, ଯେନ ଶୃଙ୍ଗମ୍ ଉତ୍କୃୟୋ ଷେୟତେ, ସଖଳୁ ତାଦ୍ୱଶୋଃ ଭି.......''

ସାକ୍ଷାତ୍ ଶୃଙ୍ଗାର ମୂର୍ତ୍ତି ଏହି କୃଷ ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ଶୃଙ୍ଗାର ଲୀଳାବର୍ଣ୍ଣନା-ପ୍ରୋଜ୍ସଳ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଭକ୍ତ କୟଦେବଙ୍କର ଅଭୂତପୂର୍ବ ସଫଳ ସାଧନା ।



# ରୁଚି-ଫସ୍କାର୍

ମାନବ ସମାଜ ଯୁଗ-ରୁଚିର ବାହନ । ଯୁଗର ପରିବେଶ, ପରିସ୍ଥିତି ବା ପରିପ୍ରେକ୍ଷୀ ଯୁଗ ସୃଷିରେ ଆଣିଦିଏ ବିଶିଷ୍ଟତା-ବିଚିତ୍ରତା । ଯୁଗ ରୁଚି, ସୃଷ୍ଟିକରେ ମାନବ-ପୁକୃତିର ପ୍ରେଣା । ତେଣୁ କବି, କାବ୍ୟ କାରର ଲେଖନୀରେ ରସ ଢାଳିଦିଏ ଯେଉଁ ଯୁଗ-ରୁଚି, ରସ ଗୁହଣ ପାଇଁ ରସିକ ମଧ୍ୟ ସୃଷ୍ଟି କରିଦିଏ ସେଇ ଯୁଗ-ରୁଚି । ରସିକ ମନ ତାହାର ପରମ୍ପରାର ସଂସ୍କାର ଏବଂ ଚଳନ୍ତିକାର ରୁଚି ମିଶାଇ କବି-ରଚନାର ରସ ଆସ୍ୱାଦନ କରେ, ଅତି ସରଳ ଭାବରେ । ସେତେବେଳେ ମାନବର ରୁଚି ଔଚିତ୍ୟ ବା ଅନୌଚିତ୍ୟର ବିଚାରଠାରୁ ଦୂରରେ ରହି କେବଳ ଆସ୍ତାଦନ କରେ 'ରସ' । ଯେଉଁ ଯୁଗର ରଚନା ସେହି ଯୁଗକୁ ବାହୁଡି ନ ଗଲେ ଶୋତା ବା ପାଠକଙ୍କ ପକ୍ଷେ ପୁରାଣ କବିଙ୍କ ରଚନାର ରସବୋଧ ସନ୍ତବ ହେବ ନାହିଁ । ଯେ ଯୁଗର କାବ୍ୟ, ତାହା ସେ ଯୁଗର ପାଠକ ମନରେ ଆନନ୍ଦ ଦେଇପାରିଛି । ଆଜି ଯୁଗର ରୁଚି ବଦଳିଯାଇଛି । ଏହି ରୁଚି ବଦଳରେ କୌଣସି ଆସ୍ପାଭାବିକତା ନାହିଁ; ତେଣୁ ଗୀତଗୋବିଦ କେତେକ ପାଠକଙ୍କ ଦୃଷିରେ ଅଶ୍ଳୀଳ ଏବଂ ଅପାଠ୍ୟ ବୋଲି ପ୍ରଚାରିତ । ଏମାନେ ତାଙ୍କର ପ୍ରଚଳିତ ଦୃଷି ବା ରୁଚି ଘେନି ଗୁନୁ ପାଠ ଓ ବିଚାରରେ ଦକ୍ଷ । କିନ୍ତୁ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରଚୟିତାଙ୍କ ପ୍ରାଣର ସ୍ଥନ୍ଦନ ପ୍ରତି ସମ୍ୟକ୍ ଧାନ ଦେବା ପ୍ରୟୋଜନ । ଏ ସୟଦ୍ଧେ ଆମର ସଂସ୍କାର ଏବଂ ରୁଚି ଏ ଦୁଇଟି ଦିଗପୁତି ଲକ୍ଷ୍ୟ ରଖିବା ସମୁଚିତ ।

'ଗୀତିଗୋବିନ୍ଦ'ରେ ରାଧା-ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କ ରତିଲୀଳା ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି । ସମୟ ଶ୍ରେଣୀର ରତି ଚେଷ୍ଟା ଶୃଙ୍ଗୀର ରସର ଅନୁଭାବ । ସୂଚନା ଅନୁସାରେ ଏହି ରତି ଚେଷ୍ଟା ବା ଶୃଙ୍ଗୀରର ଭଲ ମନ୍ଦ ବିଚାର କରାଯାଏ । ରୂପସୀର କଟାକ୍ଷରଚନା କିମ୍ବା ଅବଗୁଣ୍ଠନର ଅପସାରଣ ଇତ୍ୟାଦି ସମ୍ବନ୍ଧେ 'ସୁ'-'କୁ'ର ବିଚାର ଉଠିପାରେ ନାହିଁ । ଏ ବିଚାର କେବଳ ସେତିକିବେଳେ ଉଠିବ, ଯେତେବେଳେ ପ୍ରୋକ୍ତ କର୍ମମାନ ସୂଚନାମୂଳକ ହେବ । ପ୍ରେମ ଏବଂ କାମ ଉଭୟର ମୂଳରେ ଏ ସୂଚନା ରହିଛି ଏବଂ ସୂଚନାର ସ୍ୱଭାବ-ଆନନ୍ଦ । ରସର ଆନନ୍ଦ ଅଶରେ କାମ ଏବଂ ପ୍ରେମର ବିଚାରଧାର। ଏକ ସମାନ । କିନ୍ତୁ ଉପାଧି ଅଂଶ୍ୱରେ ତାହା ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ । ପ୍ରେମର ବିଭାବ ଅପାର୍ଥ୍ବ, କାମର ବିଭାବ ପାର୍ଥ୍ବ ।

ଚନ୍ଦ୍ର ନିଳେ କିରଣହୀନ । ସେ ସୂର୍ଯ୍ୟର କିରଣ-ରଣୀ । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସେ କିରଣକୁ 'ଚନ୍ଦ୍ରକିରଣ' ବୋଲି କହିବା । ତାର ବର୍ଣ୍ଣନା ରୂପ ସତ୍ୟଭାବରେ ଉଦ୍ଭାସିତ ନୁହେଁ । ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ସତ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ତଥାପି ସେ କିରଣ ନିଷ୍ଟୟ ଆନନ୍ଦଦାୟୀ । କାମ ଓ ପ୍ରେମ-ଉଭୟରେ ସେହିପରି ଆନନ୍ଦ ଅଛି, ସଗୋତ୍ରତା ଅଛି । କାମରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରେମର ସଭା ଅଛି । କାମାଚାର ବର୍ଣ୍ଣନାରେ ତେଣୁ ଅଶ୍ମୀଳତା ନାହିଁ ବୋଲି କୁହାଯିବ-ଯଦି ତାହା ରସ ସୃଷ୍ଟିର ଅନୁକୂଳ ହୁଏ । ଶ୍ଳୀଳାଶ୍ମୀଳତା ସଂବାଦ ଘେନି ରୁଚି ବିଚାର ହିଁ ମୁଖ୍ୟ । ପ୍ରେମ ବା କାମ ଉଭୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଆନନ୍ଦ ବିଦ୍ୟମାନ । ଆନନ୍ଦର ରୂପ ନାହିଁ ବିଭାଗ ନାହିଁ, ବର୍ଷ ନାହିଁ ସେ କେବଳ ଆନନ୍ଦରୂପେ ପରିଚିତ । ଆନନ୍ଦ ଭିନ୍ନ ପୃଥିବୀର ସଭା ଥାଆନ୍ତା କାହିଁ ? ସୃଷ୍ଟି ବା ଥାଆନ୍ତା କେଉଁଠି ?

''କଃ ପ୍ରାଣ୍ୟାତ୍ ଯଦେବ ଆକାଶ ଆନନ୍ଦୋ ନସ୍ୟାତ୍ ।''

ଆନନ୍ଦ ହିଁ ରସ — ରସ ହିଁ ଆନନ୍ଦ । ଦୁହେଁ ସମାନ ବସ୍ତୁ । ସେଇ ଆନନ୍ଦର ପରମାନନ୍ଦ ହେଲେ ଗୋବିନ୍ଦ । ପ୍ରେମ ମଧ୍ୟରେ, କାମ ମଧ୍ୟରେ ବିଦ୍ୟମାନ ସେହି ପରମାନନ୍ଦ ଗୋବିନ୍ଦ ।

> ''ଆନନ୍ଦ ଚିନ୍ନୟ ରସାତ୍ମୟା ମନଃ ସୂ ଯଃ ପ୍ରାଶିନାଂ ପ୍ରତିଫଳନ୍ ସ୍ମରତାମୁପେତ୍ୟ । ଲୀଳାୟିତେନ ଭୁବନାନି କୟତ୍ୟକଙ୍ଗ ଗୋବିନ୍ଦମାଦି ପୁରୁଷଂ ତମହଂ ଭଳାମି ।''

ମହାକବି ଏଇ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କ ରତିକେଳି 'ଲୀଳା' ଗାୟନ କରିଛନ୍ତି 'ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ'ରେ । ଲୀଳା କଅଣ ? ପରମାନନ୍ଦମୟ କ୍ରୀଡ଼ା ଲୀଳା । ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟମୟ ଭଗବତ୍ ଯାବତ୍ କ୍ରିୟାର ନାମ କ୍ରୀଡ଼ା ବା ଲୀଳା ।

''ସର୍ବାଦ୍ଭୁତ-ଚମହାର-ଲୀଳା-କଲ୍ଲୋଳ-ବାରିଧ୍ଃ !''

(ହରିଭକ୍ତି ରସାମୃତ-ସିହୁ)

(ବୃହୁ ସଂହିତା)

ତେଣୁ ଯଦି କୁହାଯାଏ, 'ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' କାମାଚାର ବର୍ଣ୍ଣନାରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ, ତେବେ ଏ କଥା ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେ, କାମ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରେମର ଅତୁଟ ସ୍ପର୍ଶ ବିଦ୍ୟମାନ । ରସ ସୃଷ୍ଟିର ଅନୁକୂଳତା ବ୍ୟଞ୍ଜକ କାମାଚାର ବର୍ଣ୍ଣନା ଅଶ୍ଳୀଳ ବୋଲାଇ ନପାରେ । 'ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' ପାଇଁ ସହୃଦୟ ସଂବେଦନ ଲୋଡ଼ା । ''ସମାନ ହୃଦ୍ୟଂ ଯସ୍ୟ ସ ସହୃଦୟ''- ଏଇ ବିଚାରରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରସାନୁଭୂତିଶୀଳ ସହୃଦୟ ଜନର ପାଠ୍ୟରୂପେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ।

ଶ୍ଳୀଳ-ଅଶ୍ଳୀଳ ବିଚାର ରୁଚିବୋଧ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ସଂସ୍କାର ଏଙ ରୁଚି ମିଶାଇ ସହୃଦୟ ରସିକ କାବ୍ୟରସ ସହକରେ ଆସ୍ୱାଦନ କରନ୍ତି । ସଂସ୍କାର ଏଙ୍କ ରୁଚି ଦୁଇଟି ଏକ ବସ୍ତୁ ନୁହେଁ ।

ସଂସ୍କାର ହେଲା – ପରମ୍ପରା ମୁଦ୍ରାଙ୍କ ।

ରୁଚି ହେଲା – ପ୍ରଚଳିତର ଛାପ ।

ଏହାର ଉଦ୍ଭବ ଘଟେ ଶିକ୍ଷାରୁ । ସଂସ୍କାର-ସହକାତ, ସ୍ୱଭାବଳ । ପୂର୍ବ ଅନୁଭୂତି ସୃଷ୍ଟିକରେ ସଂସ୍କାର । ରୁଚି-ଶିକ୍ଷା ଏବଂ ସମାର୍ଜନାର ପରିପାକ । ସୁତରାଂ ରୁଚି ଏବଂ ସଂସ୍କାର ସମାନ ଅର୍ଥ ପ୍ରକାଶକ ନୁହେଁ । ଏଇ ବିଚାରରୁ ଏକ ବିସ୍ତୃତ ଯୁଗର ସମ୍ମାନିତ ଔଚିତ୍ୟ, ସମାର୍ଜିତ ରୁଚିର ସଂସ୍କାର ଘେନି ଅନ୍ୟ ଯୁଗର ସମାଦର ଲାଭ କରେ । ସୁନୀଳ ଆକାଶବକ୍ଷର ଶାରଦୀୟ ରାକାଶଶି କଳାଶୟରେ ନିକର ପ୍ରତିବିୟ ପ୍ରତିଫଳିତ କରାଇପାରେ ସିନା ! ଅନ୍ୟଥା ପଙ୍କିଳ, ଚଞ୍ଚଳ କଳ ଅଙ୍କରେ ତାର ସ୍ଥିତି କାହୁଁ ସୟବ ହେବ ? ରସ ସେହିପରି ନିକର ଆତ୍ମପ୍ରକାଶର ଅବକାଶ ଲାଗି ଅପେକ୍ଷାକରେ ସହ୍ଦୟର ନିର୍ମ୍ମଳ ଚିରାକାଶ ।

ପ୍ରତିବିୟିତ ଚନ୍ଦ୍ରର ଶୋଭା ହରଣ କରେ ରସିକର ଚିଉ । ଚନ୍ଦ୍ରର ପ୍ରଭା, ଯାହା ପ୍ରତିବିୟିତ ଚନ୍ଦ୍ରର ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗ ଘେରି ରହିଥାଏ, ତାହାପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟିପାତର ଅବକାଶ ନଥାଏ ରସିକର । ରସର ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକାଶ ସେହିପରି ସହୃଦ୍ୟ ଚିଉରେ ରସ- ଫବେଦନ ସୃଷ୍ଟିକରେ । ବିଭାବ, ଅନୁଭାବ ବା ଫଚାରୀଭାବ ଚନ୍ଦ୍ରବେଷ୍ଟିତ ଛାୟାଭଳି ଗୌଣ । କେବଳ ରସାନୁଭୂତିହିଁ ଏଠାରେ ମୁଖ୍ୟ । ଚନ୍ଦ୍ର ସୁନ୍ଦର, ତା'ର ପ୍ରତିବିୟ ତେଣୁ ସୁନ୍ଦର । ଶ୍ଳୀଳତା-ଅଶ୍ଳୀଳତା ବିଚାର ଚନ୍ଦ୍ରର ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରେ ବେଷ୍ଟିତ କିରଣମାଳା ଭଳି ଅନୁଭାବ ମାତ୍ର । ସୂଚନା ବା ନିର୍ଦ୍ଦେଶନା ଘେନି ଶ୍ଳୀଳ-ଅଶ୍ଳୀଳ ବିଚାର କରାଯାଏ । ମୁଖ୍ୟ ରସରେ ତାହାର ସ୍ଥାନ ନ ଥାଏ । ବସ୍ତୁର 'ସୂଚକ' ବିଚାର ହିଁ ଯଥେଷ ।

ଏହିଠାରେ ଉଠେ 'ସଂସ୍କାର' ଏବଂ 'ରୁଚି'ର ପ୍ରଶ୍ନ ।



### ଗାତିକାବ୍ୟ

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟ । କାବ୍ୟଧର୍ମୀ ରସାଳଚୂଳରେ ଗୀତିଧର୍ମୀ ବାସନ୍ତୀକ ଜୀବନଭରା ସରସ ସ୍ପୂର୍ଶ, ମୁକୁଳାଇ ଦେଇଛି ରସିକ ମଧୁକର ମନଭୁଲା-ନବ ବକୁଳର ଭାବାତିରେକ ବିକାଶ । ଗୀତିଧର୍ମରେ ତତ୍ତ୍ୱର ସ୍ଥାନ ଅତି ନଗଣ୍ୟ । ଅଙ୍ଗଭାବ, ତତ୍ତ୍ୱହିଁ ଏହାର ଜୀବନ । ଭାବ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ସହିତ ଓଡପ୍ରୋତ ଭାବେ ଅଙ୍ଗରେ ତା'ର ଜଡ଼ି ରହିଛି ଗାୟନର ବର୍ଣ୍ଣାଡ୍ୟ ମାଧୁରୀ ।

କବି ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଅନୁଭୂତିରୁ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ଭାବର ସୁସ୍ପୃଷ୍ଟ ରଚନା ନ ଥିଲେ, ପାଠକ ବା ଶ୍ରୋତା ହୃଦୟରେ ସେ ରଚନାର ବାୟବ ଧର୍ମର ଛାୟାପାତ ଦୂରେ ଥାଉ, କବି ସେ ସ୍ଥଳରେ ହେବେ ପାଠକ-ଶ୍ରୋତାର ଏକାନ୍ତ ଉପହାସ ପାତ୍ର । ଏଥିପାଇଁ କୁହାଯାଇଛି :—

> ''ଅବଧାନାତିଶୟବାନ୍ ରସତତ୍ତୈବ ସତ୍କବିଃ ଭବେଉସ୍ମିନ୍ ପ୍ରମାଦୋହି ଝଟିତ୍ୟେବୋପଲକ୍ଷ୍ୟତେ ।''

> > (ଧୂନ୍ୟାଲୋକ-୩ୟ ଉଦ୍ୟୋଗ ୨୯)

ରସବିଦଗ୍ଧ କବି ପରୋକ୍ଷାନୁଭୂତିକୁ ପ୍ରତ୍ୟାକ୍ଷାନୁଭୂତିରୂପେ ମଧ୍ୟ ସଫଳତା ସହ ଅଙ୍କିତ କରିପାରନ୍ତି — ଏହା ଅସୟବ ନୁହେଁ । ମନୁଷ୍ୟ କୌଣସି ଅସାଧାରଣ କିୟା ବିଚିତ୍ର ବସ୍ତୁ ବା କ୍ରିୟା ଦେଖିଲେ ତହିଁରୁ ଉପଲବ୍ଧ ଆନନ୍ଦ କେବଳ ନିଜେ ଭୋଗ କରି ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇ ରହିପାରେ ନାହିଁ, ଅନ୍ୟକୁ ସେ ଆନନ୍ଦ ବାଣ୍ଟି ସେ ସନ୍ତୋଷ ଲାଭ କରେ । ଏହାହିଁ ମାନବ ଧର୍ମ । ମାନବର ମନ, ତା'ର ଆତ୍ମାର ଭାବ ସହିତ ସମଧର୍ମୀ କୌଣସି ବସ୍ତୁକୁ ନିଜେ ଏକାଏକା ଉପଭୋଗ ନ କରି ସେହି ଭାବକୁ ଅପରର ହୃଦ୍ୟରେ ଭରିଦେବାଲାଗି ସତତ ଲାଳାୟିତ । ଆନନ୍ଦ ସଂଗ୍ରହରେ ନୁହେ, ଆନନ୍ଦ-ବିତରଣରେ । ଭାବର ପ୍ରକାଶନ, ଭାବ ଗୋପନରେ ନୁହେ — ଭାବର ବିଳୁରଣରେ । ସତ୍ ସାହିତ୍ୟ ବା କାବ୍ୟର ଏହା ହିଁ ଧର୍ମ ।

ଲୋକଚିଉରେ ଗୀତିକାବ୍ୟ ସହକରେ ଏହି ଧର୍ମ ପ୍ରଚାର ଲାଗି ସମର୍ଥ । ଭାବର ତୀବ୍ରତାରେ ଗଢ଼ା ଗୀତିର ଆତ୍ନା । ଛନ୍ଦ ଓ ବାଣୀର ମଧୁର ସମନ୍ୟରେ ଭାବର ଅକ୍ଲେଶ ପ୍ରକାଶନ ହିଁ ଗୀତିର ସ୍ୱାର୍ଥକତା । ଏହିରୂପ ଗୀତି ଏବଂ କାବ୍ୟର ଯୁଗର-ବନ୍ଧ ଆମର ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ଗୀତିଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟଟି ରାଧା-କୃଷଙ୍କ ବିବିଧ ଲୀଳାର ଶୃଙ୍ଗୀର ଚିତ୍ରରେ ପ୍ରୋଜ୍ୱଳ । ରାଧାଙ୍କର ବିପ୍ରଲୟ ଓ ସୟୋଗ ଶୃଙ୍ଗୀରର ସୁନ୍ଦର ବର୍ତ୍ତନା କବି କୟଦେବଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବର ପ୍ରାୟ ଏକ ଶତାବ୍ଦୀ ପୂର୍ବେ ମହାକବି କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ରପ୍ରଶୀତ ଦଶାବତାର ଚରିତରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଏ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ରାଧାଙ୍କୁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଶେଷା ପ୍ରେୟସୀ ବୋଲି ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଅଛି । ଯଥା :—

''ପ୍ରୀତ୍ୟେ ବଭୁବ କୃଷସ୍ୟ ଶ୍ୟାମାନିଚୟ ଚୁନ୍ଦିନଃ କାତି ମଧୁକରସ୍ୟେବ ରାଧୈବାଧିକ ବଲୁଭା ।''

ଫୁଲ ତ ଅନେକ ପ୍ରକାରର ଅଛି । ଥିଲେ ହେଲେ, ଭ୍ରମରର ଆଦର ଜାତୀ (ଜାଇ) ଫୁଲଠାରେ ଅଧିକ । ସେହିପରି ବହୁ ଗୋପବାଳା ମଧ୍ୟରେ ଥାଇ ସୁଦ୍ଧା ରାଧା ହିଁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ସମୟଙ୍କଠାରୁ ବଳି ପ୍ରିୟପାତ୍ରୀ ।

(ଦଶାବତାର ଚରିତ)

ଏହିପରି ଶୃଙ୍ଗାର ରସସିକ୍ତ ବହୁ ସରସ ବର୍ତ୍ତନା କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ରଙ୍କ କାବ୍ୟରେ ଦୃଷ୍ଟହୁଏ । ରଚନା ମଧ୍ୟ ସରଳ, ମଧୁର, କୋମଳ ପଦଯୁକ୍ତ । ତେଣୁ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାରଙ୍କ ବହୁ ପୂର୍ବରୁ ରାଧା-କୃଷଲୀଳା-ମାଧୁରୀରେ ରସାୟିତ କାବ୍ୟ ରଚିତ ହୋଇଥିବାର ପ୍ରମାଣ ମିଳେ । ମହାକବି କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ରଙ୍କ କାବ୍ୟ ପାଠକଲେ ମନରେ ଏପରି ଧାରଣା ଜନ୍ନେ, ଯେପରି ଭକ୍ତକବି ଜୟଦେବ ତାଙ୍କଦ୍ୱାରା ଫ୍ୟୁର୍ଗ୍ରପେ ନୋହିଲେହେଁ କେତେକଂଶରେ ପ୍ରଭାବିତ ।

ବସନ୍ତ-ରାସ ବା ବୃନ୍ଦାବନରେ ଗୋପୀ ଏବଂ କୃଷଙ୍କର ବସନ୍ତୋହବର ପୃଷଭୂମି ଉପରେ ଗୀତକାବ୍ୟଟି ରସାୟୀତ । କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ରଙ୍କର ''ଉଷା-ଅନିରୁଦ୍ଧ'' ପ୍ରେମବର୍ଷନାରେ ବସନ୍ତକାଳ ସମାଗମକୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଥମ ଓ ପ୍ରଧାନ ସ୍ଥାନ ଦିଆଯାଇଅଛି । ରାସୋହବରେ ପୁଣି କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ପ୍ରସ୍ତୁତ ରୀତି ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଦେଖାଯାଏ । ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତରେ ଶରଦ୍ରାସଲୀଳା ବର୍ଷିତ । କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ର କିନ୍ତୁ ସରସ ବସନ୍ତ ରତୁକୁ କାବ୍ୟରସର ପୃଷଭୂମି ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିଅଛନ୍ତି । ଏହି ପର୍ମ୍ପରା ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଫରକ୍ଷିତ । କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ରଙ୍କ କାବ୍ୟ-ମଧ୍ୟସ୍ଥିତ ଏକ ବିଶିଷ୍ଟ ଅଷ୍ଟପଦ ସମ୍ଦଳିତ ସଙ୍ଗୀତୋପଯୋଗୀ ଲଳିତ ପଦଯୁକ୍ତ ରଚନା ଦେଖାଯାଏ । କ୍ଷୁଦ୍ର ଚରଣମଣ୍ଠିତ ଏହି ମଧୁର ଶୃଙ୍ଗାରୀ ରଚନା ଦେଖିଲେ ଗୀତିକାବ୍ୟ

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅମର କବି ଯେ ଏହାର ରୂପ-ରସ-ଛନ୍ଦରେ ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇ ନ ଥିବେ, ମନରେ ସ୍ୱତଃ ଏଭଳି ଦୃନ୍ସ ଆସେ ।

ମହାକବି କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ରଙ୍କର ଏହିଭଳି ଏକ ରଚନାରୁ କେତୋଟି ପଦ ଦୃଷାନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି :---

> ''ଲଳିତ-ବିଳାସ କଳା ସୁଖ ଖେଳନ ଲଳନା ଲୋଭନ ଶୋଭନ ଯୌବନ ମାନିତ ନବ ମଦନେ । ଅଳିକୁଳ କୋକିଳ କୁବଳୟ କଜ୍ଜଳ । କାଳକଳିନ୍ଦସୁତା ବିବଲ୍ଜଳ

> > କାଳୀୟକୁଳ ଦମନେ ।'' ଇତ୍ୟାଦି ।

ରାଗ-ତାଳ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ନ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଏ ରଚନାଟି ଗାୟନର ସଂପୂର୍ଣ୍ଡ ଉପଯୋଗୀ । ଏଥିରେ ଉପଧା ଓ ପଦାନ୍ତର ଅକ୍ଷର-ମିଳନ ରୀତି ସୃଷ୍ଟ । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଏପରି ରଚନା ଅଧିକରୁ ଅଧିକ । କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ଦଶାବତାର କାବ୍ୟରେ ଅନ୍ୟତ୍ର ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ବହୁ କୋମଳକାନ୍ତ ପଦାବଳୀ ବିମଣ୍ଡିତ ଶୃଙ୍ଗାରରସାଶ୍ରିତ ରଚନା ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ । ମାତ୍ର ଏଗୁଡ଼ିକର ରସାନୁସାରୀ ରାଗ-ତାଳ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କାବ୍ୟରେ ଲିଖ୍ତ ନୁହେଁ; — ତଥାପି ଏହାକୁ ଗୀତିକାବ୍ୟ ଆଖ୍ୟା ଦିଆଯାଇପାରେ ।

କୟଦେବ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକରେ ରସାନୁସାରୀ ରାଗ ଏବଂ ଗାୟନର ଛନ୍ଦ ନିୟନ୍ତଣ ଲାଗି ଯଥାବିହିତ ତାଳ-ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରି ଦେଇଛନ୍ତି । ବସ୍ତୁତଃ ଗୀତିକାବ୍ୟର ଗାୟନ-ଅଙ୍ଗର ବିକାଶକଳ୍ପେ ଏପରି କରାଯାଇଅଛି ।

ମାନବ ମଧ୍ୟରେ ଦେବତାର ଦର୍ଶନ ମିଳିଛି ବାଲ୍ଲୀକି-ଯୁଗରେ । ଦେବଲୀଳାରେ ମର-ମାନବ ସଂପର୍କର ସନ୍ଧାନ ମିଳିଛି କାଳିଦାସଙ୍କ ଯୁଗରେ । କିନ୍ତୁ ଦେବ-ମାନବର ଅଭେଦତ୍ୱର ଚିତ୍ରାଙ୍କନରେ କୟଦେବ ପ୍ରଥମ । ପ୍ରାକୃତ ଏବଂ ଅପ୍ରାକୃତ ଲୀଳାବର୍ଶିତ, ସଂଷ୍ଟୃତ, ଛନ୍ଦ ଏବଂ ପ୍ରାକୃତ ଅପଭ୍ରଂଶ ରାଗ-ସମ୍ମିଳନରେ ରଚିତ ସର୍ବପ୍ରଥମ, ସର୍ବଜନାଦୃତ ଗୀତିକାବ୍ୟ 'ଗୀତିଗୋବିନ୍ଦ' ଏହାର ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ନିଦର୍ଶନ ।



### ଗାତିନାଟ୍ୟ

ଆଉ ଗୋଟିଏ ବିଶେଷ ଦିଗପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟି ଆକର୍ଷଣ କରାଯାଇପାରେ । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ନାଟ୍ୟ-ଧର୍ମପରିକଳ୍ପନାର ପ୍ରଚ୍ଛନ୍ନ ମଧୁର ସମ୍ଭାଦ ମିଳେ । ନାଟ୍ୟ ହିଁ ନାଟକ । ଗୀତ ଯେଉଁ ନାଟକର ମୁଖ୍ୟ ଅଙ୍ଗ; ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହା ଗୀତ-ବହୁଳ, ତାହାକୁ ଗୀତିନାଟ୍ୟ ବୋଲାଯାଏ । ନାଟକୀୟ ବୃତ୍ତି ରୀତି ଘେନି ଏହା ମଧ୍ୟ ପରିଚାଳିତ ।

ନାଟକ ବା ଗୀତିନାଟ୍ୟ 'ରୂପକ' ଶ୍ରେଶୀର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ''କାବ୍ୟେଷ୍ମ ନାଟଙ୍କ ରମ୍ୟମ୍ ।''

ଗୀତିନାଟ୍ୟ ପୁଣି ଆହୁରି ହୃଦୟସ୍ପର୍ଶୀ; କାରଣ ଏହା ଗୀତବହୁଳ । ସଙ୍ଗୀତ, ମନୁଷ୍ୟ କନ୍ନର ସହଚର । ମନୁଷ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତ ସହିତ ପୃଥିବୀକୁ ଆସିଛି । ସ୍ୱର ଏଙ୍ ସାହିତ୍ୟ ଏକତ୍ର ମିଶି ଦୃଶ୍ୟ ଏଙ୍କ ଶ୍ରାବ୍ୟରୂପେ ରଙ୍ଗମଣ୍ଡପରେ ମାନବର ଗତିମାନ କୀବନର ପ୍ରତିଚ୍ଛବିକୁ ମୂର୍ତ୍ତିମାନ କରି ସହୃଦୟ ରସିକଙ୍କ ନୟନ ସମ୍ମୁଖରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରାଇଦିଏ।

ଗୀତିନାଟ୍ୟକୁ ଓଡ଼ିଶାରେ ଆମେ କହୁଁ ଲୀଳା, ଯାତ୍ରା ବା ସୁଆଙ୍ଗ । ସଙ୍ଗୀତ ବହୁଳତା ହେତୁ ସହକରେ ଓ ବିନା ଆୟାସରେ ଏହା କନମନରେ ନିକର ଆସନ ପାତିବସେ । ଏକେ ଚତୁର ଫକ୍ତକବି କୟଦେବ ଛନ୍ଦରେ ସ୍ୱର, ତାଳ ଯୋଗାଡ଼ି ରଚନାକୁ ମଧୁର କରିଛନ୍ତି;— ଯାହା ଏକ ଅଭିନବ ସର୍କନା, ତହିଁଉପରେ ପୁଣି ଗୀତିକାବ୍ୟଟି ଗୀତିନାଟ୍ୟର ଛାଞ୍ଚରେ ଗଢ଼ି ଆଉ ଏକ ନବୀନ ରଙ୍ଗ ପ୍ରଲେପରେ ତାହାକୁ ମଧୁରତର କରିଦେଇଛନ୍ତି । ତେଣୁ କହିବାକୁ ହେବ ଯେ କୟଦେବ ଏକାଧାରରେ ରସିକ, ଭକ୍ତକବି, ଗୀତିକାର, ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ ଏଙ୍କ ନାଟ୍ୟକାର ମଧ୍ୟ । ଏ ଘେନି ତାଙ୍କୁ ଜାତିସ୍ୱର ଓ ଯୁଗସ୍ରଷ୍ଟା ବା ଯୁଗ-ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ବୋଲି କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବ ନାହିଁ ।

ସଂଷ୍କୃତ ନାଟକମାନ ପୂର୍ବ ରଙ୍ଗରୁ ଆରୟ ହୁଏ । ଏହାକୁ ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ ମଙ୍ଗଳାଟରଣ । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକ 'ମେଘୈର୍ମେଦୁରମୟରଂ,.....ହିଁ ଏହାର ପ୍ରୟାବନା । ଗୀତିକାବ୍ୟଟିରେ ମୋଟ ଗୀତିସଂଖ୍ୟା ଚିବଶ ଗୋଟି । ପ୍ରଥମ ଦୁଇଟି ଗୀତ ମଙ୍ଗଳାଚରଣ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇପାରେ । ଏପରି ରୀତି ଓଡ଼ିଶାରେ ଗୀତିନାଟ୍ୟ, ଲୀଳା ବା ରାସରେ ଅବଧ୍ ସୂଦ୍ଧା ପ୍ରଚଳିତ । ଏହି ଲୀଳାରେ ପ୍ରଥମେ ବୀଣାପାଣିଙ୍କର ଅନୁଗ୍ରହଲାଭ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ନଟନଟୀଙ୍କର ସମବେତ ବା ବୃନ୍ଦସଂଗୀତ ଗାଇବାର ରୀତି ପ୍ରଚଳିତ । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଏହିପରି ବୃନ୍ଦ-ଗାୟନ ରୀତି ବିଦ୍ୟମାନ। ଅନ୍ଥ କେତେକ ବର୍ଷ ହେବ, ଏହି ବୃନ୍ଦ ଗାୟନର ରୀତି କ୍ରମେ ଉଣା ହୋଇ ଆସିଲାଣି ।

ଯୁଗ-ରୁଚିର ପ୍ରଗତି ଅନୁସାରେ ମଞ୍ଚକଳାର ପରିବର୍ତ୍ତନ ଅବଶ୍ୟୟାବୀ । ଲୀଳାଯାତ୍ରାର ଆଦର ଓଡ଼ିଶାରେ ଉଣା ନୁହେଁ — ଅବଧି ମଧ୍ୟ ଏହା ଜନତାର ସମାଦର ହରାଇ ନାହିଁ । ଶତାବ୍ଦୀ ବା ତହିଁ ପୂର୍ବ ରୀତି ସୟବ୍ଧେ କହି ନୋହିଲେ ହେଁ ପଚାଶ ଷାଠିଏ ବର୍ଷଠାରୁ ଅବଧି ଯେଉଁ ଲୀଳା-ଯାତ୍ରା ପ୍ରଦର୍ଶିତ ହେବାର ଦେଖାଯାଏ, ତହିଁରେ ମଧ୍ୟ ଭୁରିଭୁରି ପରିବର୍ତ୍ତନ ଲକ୍ଷଣୀୟ । ଆଜିର ଲୀଳାଯାତ୍ରାରେ ସେତେବେଳର ମୁଖ୍ୟ ଭୂମିକାଗ୍ରହୀତା 'ଦ୍ୱାରୀ' ନାହିଁ, ସେ 'ମୁଦୁସୁଲୀ ଅପା' ନାହିଁ, ସେ 'ନାରଦ ନାହିଁ', ଏପରିକି ଗତ ଦୁଇଦଶକ ତଳର ସେ 'ମୁଲକଫେରି' ବା ସେ 'ହାଡ଼ି-ହାଡ଼ିଆଣୀ' ଭୂମିକା-ବର୍ତ୍ତମାନ ଅଚଳ । ଲୀଳା-ଯାତ୍ରା ବା 'ଅପେରା' ଆଧୁନିକ ରଙ୍ଗ ଅନୁସରଣ କରି ପରମ୍ପରା ରୀତିଠାରୁ ଦୁରେଇଗଲାଣି । ଏଥିରେ ନାଟକ ଏଙ୍କ ଚଳଚ୍ଚିତ୍ରର ଛାଇ ପଡ଼ିଲାଣି । ଆୟେମାନେ ଦେଖିଛୁଁ ଏବଂ ଶୁଣିଛୁଁ ଯେ ଲୀଳାର ବିଷୟ-ବସ୍ତୁ ପ୍ରଦର୍ଶନ ପୂର୍ବରୁ ସମବେତ କଣ୍ଠରେ ବାଣୀ-ବନ୍ଦନା ଏବଂ ଗଣପତି-ଆରାଧନା ଗୀତ ହେଉଥିଲା । ଏପରି ଗୀତ କାହାରି କାହାରି ସ୍ମରଣ ମଧ୍ୟ ଥାଇପାରେ । ସେହିପରି ଗୀତରୁ ପଦେ ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ଲେଖା ଯାଉଅଛି —

''ଅଇଲେ ସରସ୍ୱତୀ ନିର୍ମଳ ମନେ ରତନ ବିଭୂଷିତ କୁଞଳ-କର୍ଷେ । ଗଳାରେ ଗଳମୋତି ମୁକୁତା ହାର ଦିଅ ମା' ସରସ୍ୱତୀ ବିଦ୍ୟାଭଣାର ।'' ଇତ୍ୟାଦି......

ରାସଦଳରେ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ରୀତିରେ ପ୍ରଥମେ ଗୁରୁବନ୍ଦନା ଗୀତ ହେଉଥିଲା :– ''ଅଜ୍ଞାନ–ତିମିରେ ଚକ୍ଷୁ ଅନ୍ଧକାର ଥିଲା

ଜ୍ଞାନାଞ୍ଜନ ଦେଇ ଯେହୁ ପ୍ରକାଶ କରିଲା ।'' ଇତ୍ୟାଦି......

ଏହିପରି ବହୁସ୍ଥଳରେ ମଧ୍ୟ ଗୀତ ହୁଏ :--''କୟ କୟ ବ୍ରକସୁନ୍ଦର ମନ୍ଦରଧର ମୁନିକନରଞ୍ଜନୁଆ ।'' ଇତ୍ୟାଦି......

ଏହାକୁ 'ମଙ୍ଗଳାଚରଣଗୀତ' ବୋଲି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ ।

ସେହିପରି ଗୀତଗୋବିଦର 'ପ୍ରଳୟ ପୟୋଧିକଳେ' ଏବଂ 'ଶ୍ରିତ-କମଳା କୁଚମଣ୍ଡଳ' ଗୀତ ଦୁଇଟି ଗୀତିନାଟ୍ୟର ମଙ୍ଗଳାଚରଣ । ପୂର୍ବ-କଥିତ ବୃଦ୍ଦଗାୟନ ରୀତି ମଧ୍ୟ ଏଥିରେ ଦେଖା ଯାଉଅଛି :—

''ତବ ଚରଣେ ପ୍ରଣତାବୟ ମିତ ଭାବୟ......''

ଏହାପରେ ଆସେ 'ଲଳିତ ଲବଙ୍ଗଲତା' ଗୀତିଟି— ଯାହାର ପ୍ରଥମାଂଶ ଦୃଶ୍ୟସଜା ବର୍ଣ୍ଣନା ବୋଲି କୁହାଯାଇପାରେ । ଲୀଳାରେ କୌଣସି ନଟ ବା ନଟୀର ପରିଚୟ ଅବସ୍ଥା ବା ସ୍ଥଳ କାଳ ଏବଂ ଦୃଶ୍ୟ ବର୍ଣ୍ଣନାତ୍ମକ ଏପରି ଗୀତ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା । ଯେପରି କଂସ ଭୂମିକାରେ ନଟ ମଞ୍ଚ ପ୍ରବେଶ କରି ଗାଉଥିଲେ :—

''କେଡ଼େ ଶୋଭାରେ, ମୋ ମଥୁରା କଟକ....'' ଇତ୍ୟାଦି ।

ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ପ୍ରୋକ୍ତ ଗୀତଟି ସଖୀର ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କ ପ୍ରତି ଉକ୍ତି । କାରଣ କବି ତତ୍ପୂର୍ବରୁ କହିଛନ୍ତି — ''ସରସମିଦମୁଚେ ସହଚରୀ'...... ।

ଶେଷ ଗୀତଟି 'ନିକଗାଦ ସା ଯଦୁନନ୍ଦନେ' । ଏହା ନାୟିକା ନଟୀର ତହାଳୀନ କର୍ମ ଓ ଭାବ ସୂଚନା ବା Business ରୂପେ ଧରାଯାଇପାରେ ।

ଏହିପରି ପ୍ରଥମରେ ଦୂଇଟି ଏବଂ ଶେଷରେ ଗୋଟିଏ ଗୀତ ଛାଡ଼ିଦେଲେ ବାକୀ ଏକୋଇଶ ଗୋଟି ଗୀତ ନଟନଟୀମାନଙ୍କର ସଂଳାପ ବା ବଚନିକା । ଏଥି ମଧ୍ୟରୁ ସର୍ବାଧିକ ଗୀତ ଦଶଗୋଟି ସଖୀମୁଖର, ଆଠଗୋଟି ଗୀତ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କର ।

ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟ ବସ୍ତୁର ସଂଯୋଗାଂଶ । ନାଟ୍ୟ ପାତ୍ରଙ୍କର ଅବସ୍ଥା ଏବଂ ସ୍ଥାନ ଓ କାଳ ବର୍ଣ୍ଣନା ଇତ୍ୟାଦି ଏଥିମଧ୍ୟରେ ବିବୃତ । ସଙ୍ଗୀତଗୁଡ଼ିକର ସହଯୋଗରେ ମୂଳରୁ ଶେଷ ଅବଧି ନାଟ୍ୟର ଗତିମୟ ଧର୍ମର ବର୍ତ୍ତମାନତା ହେତୁ 'ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ'କୁ ଗୀତିନାଟ୍ୟ ଆଖ୍ୟା ଦେବା ସଂଗତ ହେବ ।

ନାଟକ ତଥା ଗୀତି-ନାଟ୍ୟର ନାୟକ ଧୀରୋଦାଇ, ଧୀର ଲଳିତ, ଧୀର ପୁଶାନ୍ତ ବା ଧୀରୋଦ୍ଧତ ହୋଇପାରନ୍ତି । 'ଗୀତଗୋବିଦ'ରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ପୁଥା ପ୍ରତିପାଳିତ । ନାଟକର ଅଙ୍ଗୀରୂପେ ବିଚାର୍ଯ୍ୟ ଶୃଙ୍ଗୀର, ବୀର କିୟା ଶାନ୍ତ ରସ ମଧ୍ୟରୁ ଶୃଙ୍ଗୀର ଓ ଶାନ୍ତରସ ଗୀତଗୋବିହରେ ପରିପୂର୍ଷ । ଏହା ବିୟୋଗାନ୍ତ ନୁହେ । ସର୍ଗଗୁଡ଼ିକ ଦୃଶ୍ୟ ବିଭକ୍ତି । କୂଶୀଲବଗଣଙ୍କ ମୁଖର ସଂଳାପ ଯେପରି ପାତୃକାଳୋଚିତ, ସେହିପରି ମଧୁର । ମନେ ହୁଏ ଯେପରି ଗୀତି-କାବ୍ୟଟି ସେତେବେଳେ ଗୀତିନାଟ୍ୟ ଭିଭି ଉପରେ ରଚନା କରାଯାଇଥିଲା ଏଙ୍କ ଏଭଳି ପ୍ରଚେଷ୍ଟାର ପ୍ରଥମ ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ କବି ଜୟଦେବ । ଏହି ପରମ୍ପରା ଘେନି ଯୁଗ-ଯୁଗାବଧ୍ ଉହଳରେ ଆନୁଷ୍ଟାନିକଭାବେ ବସନ୍ତରାସୋହବ ଏଙ୍କ କୃଷ୍ଟଲୀଳା ଯାତ୍ରାର ପ୍ରଚଳନ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ । ଏଣୁ ଦେଖାଯାଏ ଯେ 'ଗୀତିଗୋବିହ'ର ଗୀତିକାବ୍ୟ ରଚନାର ଅନ୍ତରାଳରେ ଗୀତି-ନାଟ୍ୟ ଧର୍ମ ମଧ୍ୟ ଅଙ୍ଗାଙ୍ଗୀଭାବେ ବିଜଡ଼ିତ ।



#### ପ୍ରସ୍ତାବନା

"ମେଘୈମେଦ୍ରମୟଙ୍କ ବନଭୁବଃ ଶ୍ୟାମଞ୍ଚମାଳଦୂମି-ନଙ୍ଗଭୀରୁରଙ୍କ ତ୍ୱମେତ ତଦିମଂ ରାଧେ ଗୃଙ୍କ ପ୍ରାପୟ । ଇତ୍ଥଂ ନନ୍ଦନିଦେଶତଷ୍ଟଳିତୟୋଃ ପ୍ରତ୍ୟଧ୍ୱକୃଞ୍ଜୁଫ୍ ରାଧାମାଧବୟୋର୍ଜୟନ୍ତି ଯମୁନ୍ୟକୃଳେ ରହଃ କେଳୟଃ ।।"

"ମେପଭରା ଆକାଶ । ଗହଳ ତମାଳ ଛାୟାରେ ସାରାବନ ଶ୍ୟାମାୟୀତ । ତହିଁରେ ପୁଣି ରାତ୍ରିକାଳ । ଭୀରୁ ବାଳକ ଶ୍ରୀକୃଷ । ରାଧେ ! ତାଙ୍କୁ ତୁମେ ଘରେ ନେଇ ପହଞ୍ଚାଇ ଦିଅ ।

—ନନ୍ଦଙ୍କର ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ଏଇ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ । ତହୁଁ ଶ୍ରୀମତୀ ଓ ଶ୍ରୀପତି ଯମୁନାତଟବାହୀ ପଥ ନିକଟସୁ କୁଞ୍ଜରେ ପ୍ରବେଶ କଲେ— ଏକାନ୍ତ ମିଳନ ଘଟିଲା । ସେହି ବିଜନ କେଳି ଜୟଯୁକ୍ତ ହେଉ ।

'ଭୀରୁ' ଶହରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଅନ୍ଧ ବୟସ୍କ ବାଳକ ବୋଲି ଘେନା ଯାଇଅଛି :— (ବାଳକତ୍ୱାତ୍ ଭୀରୁଃ) ଏକେ ରାତ୍ରିକାଳ, ତହିଁରେ ତମାଳ ଗହଳରେ ବନସ୍ଥଳୀ ଅନ୍ଧାରିତ, ପୁଣି ଆକାଶ ମେଘମାଳା ସମାଛନ୍ନ । ଏପରି ସମୟରେ ନନ୍ଦ ଗୋଚାରଣରତ ଥିଲେ । ତାଙ୍କ ସହିତ ଯାଇଥିଲେ ବାଳକ ଶ୍ରୀକୃଷ । ଗୋଷ ଘେନି ସହସା ଘରକୁ ବାହୁଡିବା ସୟବପର ହେଉନାହିଁ କିୟା କାର୍ଯ୍ୟାନ୍ତର ନିଯୋଗ ହେତୁ ହୁଏତ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ନନ୍ଦ ଗୃହକୁ ଫେରି ପାରୁନାହାନ୍ତି । ପୁଣି ପ୍ରକୃତିର ଏ ଭୟଙ୍କର ପରିସ୍ଥିତିରେ ବାଳକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଭୀତହେବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ସେ ଅବା ଏକାକୀ କିପରି ଘରକୁ ଫେରିବେ ? ବାହଲ୍ୟ ମମତାବନ୍ଧ ନନ୍ଦ ଏହିପରି ଚିନ୍ତାକୁଳ ଥିବାବେଳେ ଦୈବଯୋଗେ ସେହି ସ୍ଥାନରେ ଉପସ୍ଥିତା ଶ୍ରୀମତୀ । ଭୀରୁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ଘେନି ଘରକୁ ଯିବାପାଇଁ ନନ୍ଦ ତାଙ୍କୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଲେ ।

—ସରଳ ସାଧାରଣଭାବେ ଗ୍ରନ୍ଥାରୟର ଏ ଶ୍ଳୋକଟି (ଗୀତିନାଟ୍ୟରେ ପ୍ରୟାବନା କୁହାଯାଇପାରେ)ର ଏହିପରି ଅର୍ଥ କରାଯାଇଥାଏ ।

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବହୁଳ ସମାଦର ଓଡ଼ିଶାରେ ଥିଲା, ଅଛି, ଥିବ ମଧ୍ୟ । ଗ୍ରନ୍ଥର ପ୍ରଥମ ଓଡ଼ିଆ ଟୀକାକାର ଧରଣୀଧରଙ୍କ ଭିନ୍ନ ଏଭକ୍ତ କବି ପିଣ୍ଡିକ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ପ୍ରଯାଶ, ଦ୍ୱୀର୍ଘଛନ୍ଦ, ଡୁହା, ଚଉପଦୀ ଓ ସରଳ ସ୍ୱର ଛନ୍ଦରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁସରଣରେ ବସନ୍ତରାସ ଲେଖିଛନ୍ତି । ଏହା ଓଡ଼ିଶାର ପୁରପଲ୍ଲୀରେ ଆନୁଷାନିକ ଭାବେ ବହୁଳ ସମାଦୃତ । ତାଙ୍କ କୃତ ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକଟିର ଅନୁବାଦ ଦେଖନ୍ତୁ :—

"ଏକ ଦିନେ ନନ୍ଦସନେ କୃଷ ଗୋଷେ ଛିଲ, ଯମୁନାର କୂଲେ ନନ୍ଦ ରାଧାକେ ଦେଖିଲ ହେ । ନନ୍ଦ ବୋଲେ ଶୂନ ରାଧେ ବଚନ ଆମାର, ଗଗନେ ଆଚ୍ଛାଦି ମେଘ କୈଲ ଅନ୍ଧକାର ହେ । ବନଭୁବି ତମାଲେର ବୃଷ ଭୟଙ୍କର, ରାତ୍ର ହୈଲେ ଭୟଲଭେ ଦୁଲାଲ ଆମାର ହେ । ଏ କୃଷକେ ଗୃହେ ଲୟା କର ହେ ପ୍ରବେଶ, ଶୁନିଲେ ରାଧା ନନ୍ଦେର ଏମନି ଆଦେଶ ହେ । ଚଲିଲ କୃଷକେ ଲୟା ଭାନୁର ଦୁଲାରୀ, ପ୍ରତି ପଥେ ପ୍ରୀତି କୁଞ୍ଜେ ଦୁମତଲାୟ ମିଲି ହେ । ଯମୁନାର କୂଲେ ରାଧାମାଧବ ଏକାନ୍ତେ, ଆରୟିଲେ ରାସକ୍ରୀଡ଼ା ଜୟ ଜୟ ଯୁକ୍ତେ ହେ !"

ପୂଣି ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ଏହି ପୟାରରେ ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକଟିର ଦ୍ୱିବିଧାର୍ଥର ସୂଚନାଦେଇଅଛନ୍ତି । ଶ୍ଳୋକଟିର ସାଧାରଣ ଅର୍ଥରେ ସେ ''ଏକଦିନେ ନନ୍ଦସନେ....ରାସକ୍ରୀଡ଼ା କୟକୟସୁକ୍ତେ'' ଲେଖି ପରେ ଅନ୍ୟାର୍ଥର ସୂଚନାଦେଇଅଛନ୍ତି । ଯଥା —

''ଏଇ ଅର୍ଥେ ଆଛେ ବହୁ ବିରୁଦ୍ଧ ଲକ୍ଷଣ ମହାରସ କାବ୍ୟ କବିବରେର ବଚନ ହେ ।

× × × × × ସତ ହୃଷ୍ମକରି କରିବ ବର୍ଣ୍ନ ସବ ଭକ୍ତକନ କର୍ଶମନ ଦିୟା ଶୁନ ହେ । ୧୪ । କାତେ ଗାଢ଼ମାନ ରାଖିଛିଲ ଭାନୁ ସୁତା, ସଖୀର ବଚନେ ହୈଲ ମନ ଆନହିତା ହେ । ୧୫ । ସଖୀବଲେ ତୁମାବିନେ କୃଷ ବଡ଼ ଦୁଃଖୀ, କୁଞ୍ଜେ ଅଭିସାର ହୟ ପୂର୍ଣ୍ ଚନ୍ଦ୍ରମୁଖୀ ହେ । ୧୬ । ମେଘ ସମ ଘୋଟିଆଛେ ବହୁଲ ଅହାର, ବନଭୁବି ତମାଲେର ବୃଷ ତମ ଘୋର ହେ । ୧୭ । ପୂର୍ବରାତ୍ରେ କରିଆଛେ ଅପରାଧ ସେହି, ଆସିତେ ନାପାରେ ପ୍ରାଣନାଥ ଡରେ ଏହି ହେ । ମନୋହର କୁଞ୍ଜ ଗୃହେ ଚଲ ବିନୋଦିନୀ, ଭେଟାବ ତୋମାକେ ତବ ଶ୍ୟାମ ନୀଲମଣି ହେ, ଏଇବାନୀ ଶୁନି ରାଧାର ଆନନ୍ଦବାତିଲ, କୃଷ ଅଭିସାରେ ଧନୀ ନିକୁଞ୍ଜେ ଚଲିଲ ହେ । ଯମୁନାର କୂଲେ ରାଧାମାଧବ ରହସେ, ଏକାନ୍ତେ ରକନୀ ନିଲ ବହୁ କୀଡ଼ା ରସେ ହେ ।"

ସହଳ ସାଧାରଣ ଅଥିରେ (ନନ୍ଦ ନିଦେଶତଃ ଚଳିତୟୋ) ନନ୍ଦ (ଗୋପରାକ)ଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ — (ଶୁନିଲେ ରାଧା ନନ୍ଦେର ଏମନି ଆଦେଶ) ରାଧାମାଧବଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ଘେନିଗଲେ । ଏହାପରେ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ଅନ୍ୟାର୍ଥ ବା ଗୂଢ଼ାର୍ଥ ସୂଚନା ଦେଇ ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ :—

ଦକ୍ଷିଣ ନାୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଗତ ରାତ୍ରରେ ରାସମଷଳୀରୁ ଲୁଚି ପଳାଇ ଆସିଥିବାରୁ ଶ୍ରୀମତୀ ଅଭିମାନିନୀ । ବର୍ତ୍ତମାନ ମେଘାଛନ୍ନ ଆକାଶ । ପୁଣି ରାତ୍ରିର ଆଗମକାଳ । ବନଭୂମି ତମାଳ ଛାୟାରେ ଅହାରିତ । ଏହା ମିଳନର ଅନୁକୂଳ ବେଳା । ଅତଏବ ରାଧେ, ଅଭିସାରିକା ବେଶରେ କୁଞ୍ଜକୁ ବିଜୟକର । ଶ୍ରୀକୃଷ ପୂର୍ବରାତ୍ରକୃତ ଅପରାଧ ସ୍ମରଣରେ 'ଭୀରୁ' । ସେ ତୂମ ନିକଟକୁ ଆସିବାକୁ ଭୟ କରୁଛନ୍ତି, କାରଣ (ସଂକେତ ଦେଇ ଅନୁପସ୍ଥିତ ହେତୁ) ତୂମେ ତାଙ୍କ ଉପରେ ରୋଷ ବହିଅଛ ।

''ପୂର୍ବ ରାତ୍ରେ କରିଆଛେ ଅପରାଧ ସେହି ଆସିତେ ନା ପାରେ ପ୍ରାଣନାଥ ଡରେ ଏହି ।'' –ସଖୀର ଏବଂ ବିଧ ବଚନରେ ଆନନ୍ଦିତା ହେଲେ ଶ୍ରୀମତୀ (ବସନ୍ତ ରାସ) ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ 'ନନ୍ଦ' — ଗୋପରାକଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନ ସୁଦ୍ଧା ଉଠିନାହିଁ । ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ, ମୂଳଠାରୁ ଚୂଳପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମାନିନୀ ରାଧିକାଙ୍କ ପ୍ରୀତିପ୍ରସଙ୍ଗ ଆଧାରିତ ଗୀତିକାବ୍ୟ । ତେଣୁ ଗ୍ରନ୍ଥର ଉପକ୍ରମ ଶ୍ଳୋକଟି 'ମାନିନୀ'ଙ୍କର ମାନକନିତ ବିଷୟବସ୍ତୁର ବର୍ଣ୍ଣନା ବୋଲି ଗ୍ରହଣ କଲେ ଏକପକ୍ଷ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଅପ୍ରାଙ୍ଘଗୀକ ମନେହୁଏ ନାହିଁ ।

ପୁଣି ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ସାଧାରଣ ଅର୍ଥରେ ପ୍ରଥମରୁ ଯେପରି ଶ୍ଳୋକାର୍ଥ ଲେଖିଛନ୍ତି, ବିଶିଷ୍ଟ ଟୀକାକାର ଧରଣୀଧର ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଲେଖିଛନ୍ତି :—

> ''ମାୟା ରଚିଲେ ଦେବ ମାୟାଧର, ମେଘ ଆସି ଆହାଦିଲା ଅୟର । ନିବିଡ ନୀଳଘନ ପକାଶିଲା. ବିମିନ ଗିରି ଶ୍ୟାମଳ ଦିଶିଲା । ନୀଳ ତମାଳତରୁ ଘନଲତା, ଦେଖିଣ ନନ୍ଦ ପାଇଲେକ ଚିନ୍ତା । ରାଧାକ ବୋଲନ୍ତି ବରଳପତି. ଗୋଡାଇ ଅଇଲା ତ ଏ ଶୀପତି । ନିଶାରେ ଗୋଗୋଷେ କରିବ ଭୟ, ଗ୍ରହେ ପ୍ରବେଶ କରାଅ ତନୟ । ଏମତେ ନନ୍ଦର ଆଦେଶ ଘେନି. ଚଳିଗଲେ ରାଧାମାଧ୍ୟବ ବେନି । ଯମୁନା କଳେ ଘନ ତର୍ବର, ଲତା ନିକୁଞ୍ଜ ଗୃହର ଆକାର । ନିର୍ଜନ ପ୍ରସର ଭୂମିରେ ମିଳି, ନିକୁଞ୍ଜେ ନିକୁଞ୍ଜେ କରନ୍ତି କେଳି''..... ଇତ୍ୟାଦି ।

ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର 'ମାୟାଧର' ନାମର ସାହିକତାରେ ଧରଣୀଧର ଏଠାରେ ଶ୍ଲୋକବର୍ଷିତ ଘଟଣା ପରମ୍ପରାକୁ ବିଷୁ-ମାୟା ବୋଲି ଗ୍ରହଣ କରିଛନ୍ତି । ତାଙ୍କ ବିଚାରରେ—-

'ଏତେଚଂଶକଳାଃ ଫୁସଃ କୃଷୟୁ ଭଗବାନ ସ୍ୱୟଂ'— ଏହି ସୃତି ବଚନ ଅନୁସୃତ ହୋଇଅଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ବିଷ୍ଣୁ ମାୟାବଳରେ ପ୍ରବଳ ଝଞା ବହିଲା, ମେଘ ଗର୍ଜି ଉଠିଲା, ଥରିଉଠିଲା ସାରାବନ । ଅଦିନ ବର୍ଷା-ଅନ୍ଧକାର ଦେଖି ନନ୍ଦ ମନେ ମନେ ପ୍ରମାଦ ଗଣିଲେ, ଧେନୁ ବହା ଘେନି କିପରି ସେ ଘରକୁ ଫେରିବେ ? କି ଅବସ୍ଥା ହେବ ପୁଣି ଏଇ କାଳକ ଶ୍ରୀକୃଷର ? ମାୟାଧର ଏଡିକିବେଳେ ପ୍ରକୃତିର ଭୀଷଣ ରୂପ ଦେଖି ଭୟରେ ରୋଦନ କଲେ । ଅସହାୟ ନନ୍ଦରାଳ । ଏହିପରି ସମୟରେ ଦୈବବଶରୁ ସେଠାରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ସାକ୍ଷାତ ମିଳିଲା । ନନ୍ଦ ଆଶ୍ୱଞ୍ଚ ହେଲେ । ରୋଦନ-ପରାୟଣ ବାଳକ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ହୟରେ ସମର୍ପଣକରି ଗୃହକୁ ଘେନି ଯିବାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଲେ । ଏପରି ଅର୍ଥ ସତ୍ତ୍ୱେ 'ମାୟା ରଚିଲେ ଦେବ ମାୟାଧର— ମେଘ ଆସି ଆଚ୍ଛାଦିଲା ଅୟର' ଏଇ ଦୁଇଟି ଧାଡ଼ି ପାଠର ଗୁଡ଼ାର୍ଥ ଲକ୍ଷଣୀୟ । ଏ ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ବ୍ରହ୍ନବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣର ଶ୍ରୀକୃଷ କନ୍ନଖଣ୍ଡ ପଞ୍ଚଦଶ ଅଧ୍ୟାୟର ବର୍ଣନା ପ୍ରତି ସହୃଦୟ ପାଠକଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ଆକର୍ଦ୍ଦଣ କରାଯାଉଅଛି । କବି ଜୟଦେବ ଏହି ପୁରାଣର ପାଠକୁ ସ୍ମରଣ କରିଛନ୍ତି ଗୀତଗୋବିଦରେ ।

ବସନ୍ତର।ସକର୍ତ୍ତା ପିଣ୍ଡିକ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ଏହି ଶ୍ଳୋକର ଗୂଢ଼ାର୍ଥ ସୂଚନା ଦେଇ (ପୂର୍ବରାତ୍ରେ କରିଆଛେ ଅପରାଧ ସେହି......) ଯେପରି ବର୍ତ୍ତନା କରିଅଛନ୍ତି, ବ୍ରହ୍ମ ବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣମତେ ତାହା ପୃଥକ୍ ବରଂ ଧରଣୀଧର 'ମାୟାରଚିଲେ ଦେବ ମାୟାଧର' ମାତ୍ର କହି ଜୟଦେବଙ୍କ ପଥ ଅନୁସରିଛନ୍ତି ଏଙ୍ ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣ ମତ ଆଡ଼କୁ ଢଳିଛନ୍ତି ବୋଲି କହିବାକୁ ହେବ । ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣ ମତେ :—

"ଏକଦା କୃଷ ସହିତେ ନହୋ ବୃହାବଳ ଯଯୌ, ତତ୍ରୋପବନଭାଣୀରେ ଚାରୟାମାସ ଗୋକୁଙ । ସରଃସୁସ୍ୱାଦୁତୋୟଣ ପାୟୟାମାସତତ୍ ପପୌ, ଉବାସ ବଟମୂଳେ ଚ ବାଙ୍କକୃତ୍ୟା ସ୍ୱକକ୍ଷସି । ଏତ୍ସ୍ନିନ୍ତରେ କୃଷୋ ମାୟାବାଳିକ ବିଗ୍ରହଃ, ଚକାର ମାୟୟା କସ୍ନାନ୍ ମେଘାଛ୍ଲଙ ନଭୋ ମୂନେ । ମେଘାବୃଙ ନଭୋ ଦୃଷ୍ଟା ଶ୍ୟାମଙ୍କ କାନନାନ୍ତରଂ, ଝଞାବାଙ ମେଘଶଙ୍କ ବକ୍ରଶଙ୍କ ଚ ଦାରୁଣଂ । ଦୃଷ୍ଟିଧାରାମତିସ୍ଥୁଳା କମ୍ମମାନାଣ୍ଟ ପାଦପାନ୍,

ଦ୍ୱର୍ଷ୍ଟେବଂ ପତିତସ୍କୃଦ୍ଧାନ୍ ନହୋଭୟମବାପହ । କଥଯାସ୍ୟାମି ଗୋବଙ୍କ ବିହାୟ ସ୍ପଶ୍ରମଂ ପ୍ରତି, ଗଙ୍କ ଯଦି ନ ଯାସ୍ୟାମି ଭବିତା ବାଳକସ୍ୟ କିମ୍ । ଏଙ୍କ ନନ୍ଦେ ପ୍ରବଦତି ଗୁରୋଦ ଶ୍ରହରିଞ୍ଜା, ମାୟାଭୀୟା ଭୟେଭିଷ୍ଟ ପିହଃକଙ୍ଗ ଦଧାରସଃ I ଏତସ୍କିନତରେ ରାଧା ଜଗାମ କୃଷ ସନ୍ନିଧମ୍, × × X X ଓଡ଼ିଆ ବହୁବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣରେ ଏହାର ଅର୍ଥ ଲେଖାଯାଇଅଛି । ''ନାରାୟଣ ବୋଇଲେ ହେ ଶୁଣ ମହାମୁନି ଦିନେ ନନ୍ଦ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ସଙ୍ଗତରେ ଘେନି । ବ୍ୟାବନ ମଧ୍ୟେ ଯାଇ ପ୍ରବେଶ ହୋଇଲେ ଗୋଗୋଷକୁ ଚରାଇବା ପାଇଁ ଛାଡ଼ିଦେଲେ । ସରୋବର ସ୍ନାଦ୍ର ନୀର ପିଆଇଲେ ନେଇ କମାକଲେ ପୁଣି ବୃକ୍ଷ ମୂଳେ ଅଡ଼ିଆଇ । ସେ ଅନ୍ତରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ବକ୍ଷରେ ବସାଇ, ବଟ ବ୍ୟକୁ ଆଉଜି ବସିଲେକ ଯାଇ । ଏହି ସମୟରେ କୃଷ ମାୟା ଭିଆଇଲେ ମେଘରେ ଆକାଶ ମାର୍ଗ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଦେଲେ ।

× × × × × × 
ତାହା ଦେଖି ବ୍ରକରାକ ମହାଭୟ କଲେ 
କି ରୂପେ ଗୃହକୁ ଯିବା ବୋଲି ବିଚାରିଲେ । 
ପୁଣି ଭାବିଲେ କି ରୂପେ ଗୋଗୋଷକୁ ନେଇ ଗ୍ରାମ ସମୀପରେ ଦେବି ପ୍ରବେଶ କରାଇ । 
ଯେବେ ଏହିଠାରୁ ଆଜି ନ ଯାଇ ରହିବି ବାଳକକୁ ଯତନରେ କେମନ୍ତେ ରଖିବି ।

ଏ ରୂପେ ବହୁତ ଚିନ୍ତା କରୁଥିଲେ ନଦ ଶ୍ରୀକୃଷ ତାହାଙ୍କ କନ୍ଧେ ଦେଇ ହଞ୍ଚଛଦ । ମାୟାରେ କ୍ରଦନ କରି ଭୟ କଲା ପ୍ରାୟେ ଆଲିଙ୍ଗନ ଯାଇ ତାଙ୍କୁ କଲେ ଅତିଶୟେ । ଏହି ସମୟରେ ରାଧା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ପାଶେ ଉପଗତ ହେଲେ ଆସି ସେ ନିର୍କନ ଦେଶେ ।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

ଏହାର ପରବର୍ତ୍ତୀ ଘଟଣା ବର୍ତ୍ତନା କରି ଓଡ଼ିଆ ଟୀକାକାର ଲେଖିଛତି— ଏହି ରୂପେ ରାଧିକାଙ୍କୁ ନିର୍ଜନ ବନରେ ବିସ୍ମିତ ହୋଇଲେ ଦେଖି ନନ୍ଦ ସେ କାଳରେ । ପୂଣି ଭକ୍ତିଭରେ ତାଙ୍କ ମୁଖକୁ ଅନାଇଁ ବୋଇଲେ ଗୋ ଦେବୀ ତୂୟେ ଅଟ ମହାମାୟୀ । ଗର୍ଗଙ୍କ ମୁଖରୁ ସବୁ ଶୁଣିଅଛି ମୁହିଁ ତୂୟେ ଯେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ପ୍ରାଣପ୍ରିୟା ସହୀ । ମୋହର ନନ୍ଦନ ନିଜେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଅଟନ୍ତି ମାୟା ମନୁଷ୍ୟ ରୂପରେ ଜନମି ଅଛନ୍ତି । ଏହାଙ୍କୁ ଉତ୍ତମ ରୂପେ କାଣିଅଛି ମୁହିଁ ତଥାପି ବିଷ୍ଟୁ ମାୟାରେ ମୋହିତ ହୁଅଇ । ''ଗୃହାଣ ପ୍ରାଣନାଥଞ୍ଚ ଗଛୁ ଭଦ୍ରେ ! ଯଥା ସୁଙ୍ଖ ପଣ୍ଟାତ୍ର ଦାସ୍ୟସି ମତ୍ପୁଙ୍କ କୃତ୍ୱାପ୍ୟ ମନୋରଥମ୍ ।''

(88198)

ଏହାରି ଅର୍ଥରେ ଲେଖାଯାଇଅଛି :--ତୃୟର ପ୍ରାଣନାଥଙ୍କୁ ଯାଅ ଏବେ ଘେନି ମନୋରଥ ପୂର୍ଶକରି ଦେବ ମୋତେ ଆଣି । ଏହି ରୂପେ କହି ନନ୍ଦ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଧରି ରାଧ୍କାଙ୍କ ପାଶେ ଦେଲେ ସମର୍ପଣ କରି । ତାହା ଦେଖି ଶ୍ରୀମତୀ ଯେ ହରଷିତା ହେଲେ ନନ୍ଦଙ୍କୁ ଅନାଇଁ ଅନ୍ଥ ହସିଣ କହିଲେ । ବୋଇଲେ ତୂୟର ପୂର୍ବ ସୁକୃତ ଫଳରେ ଦେଖିଲ ଆୟଙ୍କୁ ଆଜି ଏକାନ୍ତ ସ୍ଥାନରେ । ଗର୍ଗ ମୁନିଙ୍କ ବଚନେ ତୂୟର ଯେ ଜ୍ଞାନ ହୋଇଅଛି ତାହା ଲଭି ନ ପାରଇ ଆନ । ମାତ୍ର ଆୟ ଦୁହିଙ୍କର ମିଳନ ବୃଭାନ୍ତ ଅନ୍ୟ ଲୋକ ଆଗେ ନ କରିବ ପ୍ରକାଶିତ ।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

ଏହାପରେ---

'କଗ୍ରାହ ବାଳଙ୍କ ରାଧା ଜହାସ ମଧୁରଂ ସୁଖାତ୍'

-ମନ୍ଦ ମଧୁର ହସି ଶ୍ରୀମତୀ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ବକ୍ଷରେ ଗ୍ରହଣ କଲେ । ଏବଂ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଏହିପରି ଭାବରେ ଘେନି —

'ଗତ୍। ଦରେ ଙ ନିନୟ ବାହୁଭ୍ୟାଂ ଚ ଯଥେପ୍ସିତମ୍'

ତହୁଁ ଶ୍ରୀମତୀ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଘେନି ଦୂରକୁ ଗଲେ । ନନ୍ଦ କୋଳର ଗୋବିନ୍ଦ ବର୍ତ୍ତମାନ ଆଉ ଶିଶୁରୂପୀ କୃଷ ନୁହନ୍ତି । ମାୟାଧର କିଶୋର ରୂପେ ବିରାଜମାନ—

> ''ପୁରୁଷଂ କମନୀୟଞ୍ଚ କିଶୋରଂ ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦରଂ କୋଟି କନ୍ଦର୍ପ ଲୀଳାଭଂ ଚନ୍ଦନେନ ବିଭୃଷିତମ ।''

ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ବକ୍ଷସ୍ଥ ଶିଶୁ-କୃଷ ଅନ୍ତହିତ । ସେ କିଶୋର ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର । ବିସ୍ମିତା ହେଲେ ଶ୍ରୀମତୀ । ଏହିଠାରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଛି ଶ୍ରୀମତୀ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ମର୍ତ୍ତ୍ୟମଶ୍ଚଳର ତଥାକଥିତ ପରକୀୟା ଲୀଳା ପ୍ରକଟସୂତ୍ର । ମହାକବି ଜୟଦେବ ଏହାକୁ ହିଁ ''ରହଃ କେଳୟଃ'' ବୋଲି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରୟାବନାରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଅଛନ୍ତି ।

ପଞ୍ଚମ ଶତକରେ ଏହି ରୂପକୁ ହିଁ ମେଘଦୂତ କାବ୍ୟରେ ମହାକବି କାଳିଦାସ କହିଛନ୍ତି---

''ବର୍ହେଣେବ ୟୁରିତରୁଚିନା ଗୋପବେଶସ୍ୟ ବିଷ୍ପୋଃ'' ।

ଗୋପବେଶ ବିଷ୍ଟୁ କିଶୋର ମୂର୍ତ୍ତି ଧରି କହିଲେ— ''ରାଧେ, ଗୋଲୋକର ସ୍ପୃତି ଯେବେ ତମ ମନରେ ଜାଗିଉଠିଛି, ତେବେ ତମର ମନୋବାଞ୍ଚା ପୂରଣ କରିବି ।'' ଏହା କହି ଦୁହେଁ ପ୍ରେମାଳାପରେ ମଗ୍ନ ହେଲେ । ଏତିକିବେଳେ ସହସା ବ୍ରହ୍ମା ସେଠାରେ ଉପସ୍ଥିତ । ସେ ଶ୍ରୀମତୀ ଓ ଶ୍ରୀପତିଙ୍କୁ ଅରଣ୍ୟମଧ୍ୟରେ ତଦବସ୍ଥ ଦର୍ଶନ କରି ବହୁ ସ୍ତୁତି କଲେ । ତହିଁ ପରବର୍ତ୍ତୀ 'ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ' ପୂରାଣଲିଖିତ ବର୍ତ୍ତନାନ୍ତବାଦ ଦେଖନ୍ତ ।

× × × ଅନନ୍ତରେ ପ୍ରଳାପତି ଶ୍ରୀକୃଷ ରାଧାଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କଲେ ମନରେ ପ୍ରକାଶ ଭକ୍ତିକୁ । ପୁଣି ବେଗେ ଯାଇ ଶୁଷକାଷ ହୃତାଶନ ଅଣାଇଁ ଦୃହିଁଙ୍କ ପାଶେ ଜାଳିଲେ ବହନ । ତା ଦେଖି ଶୀକୃଷ ଶଯ୍ୟାପାଖରୁ ଉଠିଲେ ରାଧାଙ୍କ ଘେନି ଅନଳ ପାଶରେ ବସିଲେ । ବେଦୋକ୍ତ ବିଧିପ୍ରକାରେ ତହଁ ପ୍ରକାପତି ତ୍ପତ କଲେ ବହିଙ୍କୁ ଦେଇଣ ଆହତି । ସେ ଅତେ ରାଧା କୃଷଙ୍କୁ ଉଠାଇଆଣିଲେ ସାତ ଥର ପଦକ୍ଷିଣ କରାଇଣଦେଲେ । ଆସନେ ବସାଇ ପଣି ଦହିଁଙ୍କ ହୟକ ଏକତ୍ ରଖି ବାହିଲେ ପଢ଼ିଶ ମନ୍ତକୁ । ପାରିଜାତ ପୁଷ୍ପମାଳା ରାଧାଙ୍କ ହୟରେ ଘେନାଇଁଦେଲେ ସେ ନେଇ ଶ୍ରୀକୃଷ-ଗଳାରେ । ସେହିପରି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ହୟେ ଏକ ମାଳା ଘେନାଇଁ ଭୂଷିତ କଲେ ରାଧାଙ୍କର ଗଳା । ପୁଣିନବ ପୀଠପରେ କୃଷଣ୍ଟ ବସାଇ ରାଧାଙ୍କୁ ରଖିଲେ ତାଙ୍କ ବାମଭାଗେ ନେଇ । କୃତାଞ୍ଜଳି କରାଇଣ ସେ ବରକନ୍ୟାକୁ ପଢାଇଲେ ବେଦବିଧପକାରେ ମନ୍ତକ ।

ଭକ୍ତିଭରେ ପୁଣି ତାଙ୍କୁ ନିଳେ ପ୍ରଣମିଲେ ରାଧାଙ୍କୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ହୟେ ସମର୍ପଣ କଲେ ।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

ବର-କନ୍ୟାଙ୍କର ମିଳନ ସଂଦର୍ଶନ କରି ବ୍ରହ୍ମା ଅନ୍ତହିତ ହେଲେ । ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ଭ ପୁରାଣର ଏବଂବିଧ ବର୍ଣ୍ଣନା ଅନ୍ୟ କୌଣସି ପୁରାଣ ବା ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତରେ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ ନାହିଁ । ଚନ୍ଦ୍ରଶେଣା ଯେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ପତି ତାହାର କୌଣସି ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ବୈଷବ-ଧର୍ମଧାରଣର ଏହା ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଭିନବ ମତ ପ୍ରଚାର; କିନ୍ତୁ ଗୋପପତି ନଦ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ କରରେ ସମର୍ପଣ କରିବା ବର୍ଣ୍ଣନା ବ୍ରହୁବୈବର୍ଭଭିନ୍ନ ଗର୍ଗ-ସାହିତ୍ୟରେ ମଧ୍ୟ ବର୍ଣ୍ଣିତ ।

ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକର ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ବିଭିନ୍ନାର୍ଥ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ । ମହାମହୋପାଧ୍ୟାୟ ଶଙ୍କର ମିଶଙ୍କ ମତେ :---

ନନ୍ଦକର ରାଧାଙ୍କପ୍ରତି ନିର୍ଦ୍ଦେଶକୋପୋକ୍ତି । ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି - 'ହେ ରାଧେ, ତର୍ଗୁମାତ୍ମେବେଙ୍ କୃଷଂ ଗୃହଂ ପ୍ରାପୟ । ଅକ୍ରୈବକାରଃ କୋପୋକ୍ତୌ । ବାଲ୍ୟେୟଂ ଯର୍ଜ୍ୟୈତାବଦୂରମାନୀତ ଓସ୍ନାଉମେବ ଗୃହମପି ପ୍ରାପୟେତ୍ୟେବାଭିପ୍ରାୟାତ୍ ।......'' ଇତ୍ୟାଦି । ଅର୍ଥାତ୍ ରାଧେ, ଯେହେତୁ ତୁମେ ଏହାକୁ (ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ) ଏତେ ବାଟ ଆଣିଛ, ତେଣୁ ତୁମେ ହିଁ ଘରକୁ ନେଇଯାଅ । କିନ୍ତୁ କାହିଁକି ବା କିପରି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ସେ (ରାଧା) ଏତେ ବାଟ (ଗୋଗୋଷକୁ) ଆଣିଲେ ତାହାର କୌଣସି କାରଣ ଦେଖାଇ ନାହାନ୍ତି ।

ରାଣା କୁୟଙ୍କ ମତରେ :---

"ମେପୈର୍ମେଦୂରଂ.....ରାଧେ ଗୃହଂ ପ୍ରାପୟ''— ଇତ୍ୟାଦି ଦୁଇଟି ପାଦ-'କୃଷୋକ୍ତି' । "କୃଷୋକ୍ତେରନୁ ନନ୍ଦନିଦେଶତ ଇତି । ନନ୍ଦସମୀପାଚ୍ଚଳିତୟୋଃ । ତମେବ ପ୍ରକାରମାହ "ହେ ରାଧେ, ତଉସ୍ନାଦ୍ଧେତୋରିମଂ ମଲ୍ଲକ୍ଷଣଂ କଳଂ ତ୍ୱମେବ ଗୃହଂ ପ୍ରାପୟ ।"

''ନନ୍ଦନିଦେଶତଃ'' କଥାର ଅର୍ଥ ରାଣା କୁୟ ତାଙ୍କ ଟୀକାରେ (ରସିକପ୍ରିୟା) କରିଛନ୍ତି— ନନ୍ଦସମୀପରୁ ବା ନନ୍ଦଙ୍କ ଗୃହରୁ । 'ଭୀରୁ' ଶନ୍ଦର ଅର୍ଥ ବୁଝାଇବାକୁ ଯାଇ ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି— ''ଯତୋଽଙ୍ଖ ମଲ୍ଲକ୍ଷଣୋ କନୋ ଭୀରୁଃ । ଭୀରୁରିତି ଏଭିର୍ଭାବହେତୁଭିଃ ସ୍ମରାହତୀଃ ସୋଢୁମସମର୍ଥଃ ।''

ପୁଣି ସେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ 'ଭୀରୁତ୍ୱ' ସୟବ୍ଧେ ଲେଖିଛନ୍ତି— 'ହେ ରାଧେ, ଇମଂ ମମ ଶିଶୁଂ ରାତ୍ରୌ ଭୀରୁଂ ତ୍ୱମେବ ଗୃହଂ ପ୍ରାପୟ ତ୍ୱପ୍ୟେବ ମମ ବିଶ୍ୱାସ ଇତି ।'' ଇତ୍ୟାଦି ।

ରାଣା କୃୟ ଏଙ ଶଙ୍କର ମିଶ୍ରଙ୍କ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଗୀତିଗୋବିନ୍ଦର ସର୍ବାଙ୍ଗସୁନ୍ଦରୀ ନାମକ ଟୀକାକାର କବିରାଜ ନାରାୟଣ ଦାଶ (ଖ୍ରୀ: ୧୨୭୮-୧୩୦୬ ଦ୍ୱିତୀୟ ନରସିଂହ ଦେବଙ୍କ କାଳ-ମହତାବ୍ ଇତିହାସ) 'ନନ୍ଦନିଦେଶ' ସୟବେ ଲେଖିଛନ୍ତି—

''କଃ ପୁନରସୌ ନନ୍ଦନିଦେଶ ଇତ୍ୟାହ—ନଙ୍ଗ ଭୀରୁରଙ୍ଗ ତ୍ୱମେବ ତଦିମଂ ରାଧେ ଗୃଙ୍ଗ ପ୍ରାପୟ ଇତି । ଏବକାରଃ କୋପାବିଷାରେ । ହେ ମୁଗ୍ଧେ, ଯତଃ କାର୍ଯ୍ୟାକାର୍ଯ୍ୟମବିଚାର୍ଯ୍ୟ ନଙ୍ଗ ଭୀରୁରଙ୍ଗ ତ୍ୱୟୈତାବତ୍ ଦୂରମାନୀତଞ୍ଚପ୍ନାତ୍ତ୍ୱମେବ ଇମଂ କୃଷଂ ଗୃଙ୍ଗ ପ୍ରାପୟେତି କୋପାବିଷାରୋର୍ଥିଃ । କୋପାବିଷାରଣ୍ଟ ରାଧେ ଇତ୍ୟାକ୍ଷେପ ସୟୋଧନ ପଦେନୈବ ଲଭ୍ୟତେ । ନ ପୁନର୍ବହେ ପୁତ୍ରି ମାତରି ଇତ୍ୟାଦିନେତି ।''

(O. M. Mss No. L/129 (B))

ପରବର୍ତ୍ତୀ ରସମଞ୍ଜରୀ ଟୀକା ଏହାସହିତ ସମାନ ଅର୍ଥଜ୍ଞାପକ । ଆହୁରି ଏହି ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକର ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାର ଅର୍ଥ ମଧ୍ୟ କରାଯାଇଥିବାର ଦେଖାଯାଏ, ଯଥା :—

''ରାତ୍ରିକାଳ । ମେଘାଛନ୍ ଆକାଶ । ତମାଳ-ଛାୟାରେ ଅନ୍ଧାରିତ ବନଭୂମି-ସାରା ବୃନ୍ଦାବନ ପ୍ରକୃତିର ଏହି ପୁଞ୍ଜୀଭୂତ ଅନ୍ଧକାରରେ ଭରିରହିଛି । ରାଧେ, ଏଇ ତ ଅଭିସାରର ସମୁଚିତ କାଳ । ଆଉ ଭୟ କାହିଁକି ? ଶୀଘ୍ର ଆସ ।'' ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ସଙ୍ଗଲିପ୍ସୁ ଶ୍ରୀକୃଷ 'ନନ୍ଦ' ନାମକ ବଂଶୀରେ ଏଇ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଲେ । ସଂକେତ ଶ୍ରବଶରେ ଅଭିସାରିକା ରାଧା ମିଳନ ଆଶାରେ ଆସୁଥିବାବେଳେ ପଥମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ଏବଂ ସଂଗ ଲାଭ କଲେ । ଯମୁନାତୀରସ୍ଥ ପ୍ରତିକୁଞ୍ଜତରୁତଳେ ମଧୁର ମିଳନ ଘଟିଲା । ଏହି ଏକାନ୍ତ ମିଳନ ଜୟଯୁକ୍ତ ହେଉ ।

ଏପରି ଅର୍ଥ ସ୍ଥଳେ 'ରଙ୍ଘ' ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ଶାଘ୍ର, ତ୍ୱରିତ ।

ନନ୍ଦ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ 'ନନ୍ଦ'— ବଂଶୀର ପ୍ରକାରବିଶେଷ । ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣରେ କୁହାଯାଇଅଛି :— ''ମହାନନ୍ଦଷଥା ନଦୋ ବିକୟେଥେ କୟଷଥା ଚଢ଼ାର ଉଉମା ବଂଶା ମତଙ୍ଗ-ମୁନି-ସମ୍ନତାଃ ।''

ଅର୍ଥାତ୍ ମତଙ୍ଗମୁନିଙ୍କ ମତାନୁସାରେ ମହାନନ୍ଦ, ନନ୍ଦ, ବିଜୟ ଏବଂ ଜୟ-ଏହି ଚାରିପ୍ରକାର ଉଉମ ବଂଶୀ । ଶ୍ରୀକୃଷ ନନ୍ଦାଖ୍ୟ ବଂଶୀବାଦନ କରି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ତୃରିତ ଆଗମନର ସଂକେତ ଦେଲେ ।

ନିତ୍ୟଳୀଳା ସୟକ୍ଷ ବିଚାର କରିବାକୁ ହେଲେ ନନ୍ଦାଖ୍ୟ ବଂଶୀର ସଙ୍କେତଭାବ ଗ୍ରହଣ ଏକାବେଳକେ ଅପ୍ରାସଙ୍ଗିକ ମନେ ହୁଏ ନାହିଁ । ଏପରି ବିଚାରିବାର ମଧ୍ୟ ଅନ୍ୟତମ କାରଣ ହେଉଛି ଯେ କବି ଏହି ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ନିତ୍ୟଲୀଳାର ସୂଚନା ଦେଇ କହିଛନ୍ତି— ''ରାଧାମାଧବୟୋର୍କୟନ୍ତୀ''।

ଏହି ଲୀଳାର ଫ୍ଟଗତି ରକ୍ଷାଲାଗି କବି ତାଙ୍କର ମହାକାବ୍ୟରେ ଶୃଙ୍ଗାର-ରସକୁ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦେଇଅଛନ୍ତି । ମେଘମେଦୂର ଗଗନମଣ୍ଡଳକୁ ଉଦ୍ଦୀପନ ବିଭାବ, ରାଧା ଆଲୟନ ବିଭାବ ଓ 'ଭୀରୁ' ଏହାର ଅନୁଭାବରୂପେ କଳ୍ପନା କରିଛନ୍ତି ବୋଲି 'ରସିକପ୍ରିୟା' ଟୀକାର ମତ ।

ଗର୍ଗଫହିତାର ଗୋଲୋକଖଣରେ ଠିକ୍ ଏହି ମର୍ଜର ଲେଖା ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ।

''ଗାଂ ଷାରୟନ୍ନଦନାମଙ୍କ ଦେଶେ ସଂଳାପୟନ୍ ଦୂରତମାତ୍ ସକାଶାତ୍ କଳିଦଳାତୀରସମୀରକମ୍ପିଙ ନଦୋଃପି ଭାଷୀରବନଂ ଜଗାମ ।''

ନନ୍ଦ କୃଷ (ବାଳକ) କୁ କୋଳରେ ଧରି ଗୋଚାରଣ କରୁ କରୁ ତାଙ୍କ ଘରଠାରୁ କିୟତ୍ ଦୂରବର୍ତ୍ତୀ ମନ୍ଦସମୀର-ଆନ୍ଦୋଳିତ ଯମୁନା ତୀର ନିକଟସ୍ଥ ଭାଷୀର ବନକୁ ଚାଲିଗଲେ । ମାୟାଧର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ମାୟା (ଇଚ୍ଛା)ବଳରୁ ଆକାଶରେ ଘନ ଘୋର ମେଘ ଘୋଟିଗଲା । ବନର ତରୁଲତା ପ୍ରବଳ ପବନରେ ଉପୁଡ଼ିପଡ଼ିଲା । ପ୍ରକୃତି ପ୍ରଳୟଙ୍କରୀ ରୂପ ଧରିଲା । ବାଳକ ଶ୍ରୀକୃଷ ନନ୍ଦ କୋଳରେ କାନ୍ଦିଉଠିଲେ । ନନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ଭୟଭୀତ ହୋଇ ହରିଶରଣାଗତ ହୁଅନ୍ତେ ରବିକରପରି ଗୋଟିଏ ସମୁଷ୍ଦଳ ତେଳରେ ସାରାବନ ଉଦ୍ଭାସିତ ହୋଇଉଠିଲା । ଏତିକିବେଳେ ସହସା ସେଠାରେ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କ ଦର୍ଶନ ପାଇ ନନ୍ଦ ତାଙ୍କୁ ବନ୍ଦନା କରି କହିଲେ :— ମୁଁ କାଣେ ରାଧେ, ତୁମେ ନିରତ ମୋର ଅଙ୍କସ୍ଥିତ ଏଇ ପୁରୁଷୋଉମ ନାରାୟଣଙ୍କର ପ୍ରିୟବତୀ ।

ମାୟାବଳରୁ ବାଳକରୂପୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ମେଘ ଦର୍ଶନରେ ଭୀତ । ତୁମେ ତାକୁ ଘରକୁ ଘେନିଯାଅ । ମୁଁ ଗର୍ଗମୁନିଙ୍କ ମୁଖରୁ ସମୟ ଗୁପ୍ତବିଷୟ ଜାଣିପାରିଛି :—

''ଗୁପ୍ତତ୍ୱିଙ୍ଦ ଗର୍ଗମୁଖେନି ବେଦ୍ମି ଗୃହାଣ ରାଧେ ନିଜନାଥମକୀତ୍ ଏଙ୍କ ଗୃଙ୍କ ପ୍ରାପୟ ମେଘଭୀଙ ବଦାମି ଚେତ୍ଥଂ ପ୍ରକୃତେର୍ଗୁଣାନାମ୍ ।''

ଏହି ରୀତି ଗୀତିଗୋବିଦର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକରେ ମଧ୍ୟ ଫୁଟିଉଠିଛି । ଏହି ଶ୍ଳୋକଟି ନିତ୍ୟଲୀଳାର ପ୍ରାଥମିକ ସଙ୍କେତ ବର୍ତ୍ତନା ବୋଲି କେହିକେହି ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି ।

ଗୂଢ଼ାର୍ଥରେ ଏଇ ଶ୍ଳୋକଟି ନିମୁରୂପେ ମଧ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇପାରେ । ସମ୍ପୂର୍ଷ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର କେବଳ ଥରେ ମାତ୍ର ଏଇ ଶ୍ଳୋକରେ 'ନନ୍ଦ' ଶନ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଜଗତର ମୋହମାୟାଚ୍ଛନ୍ନ ଅନ୍ଧକାରମଧ୍ୟରେ ରାଧାକୃଷଙ୍କର ନିତ୍ୟଲୀଳାର ଅପୂର୍ବ ମିଳନ ସଂଜାତ ପୁଣ୍ୟ ତେଜ ସଂଦର୍ଶନହେତୁ ଯେପରି ନନ୍ଦଙ୍କ ପ୍ରତି ଏହା ନିର୍ଦ୍ଦେଶବାଣୀ ।

ପରିଶେଷରେ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣୋକ୍ତ କୃଷଚରିତ ବର୍ଷନାର କେତେକ ବିଶେଷ ଉପାଖ୍ୟାନକୁ ଭିଭିକରି କବିରାଜ ଜୟଦେବ ବୋଧହୁଏ ଏହି ପ୍ରଥମ ଖ୍ଲୋକଟି ରଚନା କରିଛନ୍ତି । ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣବର୍ଷିତ ରାଧା ପ୍ରେମନୂର୍ତ୍ତି । ନାରଦ ପଞ୍ଚରାତ୍ର ଏଙ୍ ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣ ଏହି ଉଭୟ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ରାଧା ଶବ୍ଦର ବ୍ୟୁତ୍ପପରି ସମାନାର୍ଥବୋଧକ ବୋଲି ଜଣାଯାଏ । ବହୁ ପଣିତଙ୍କ ମତରେ ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣର ରାଧାବିଷୟକ ବହୁଳ ତଥ୍ୟ ବର୍ଷନା ପରବର୍ତ୍ତୀ କବିମାନଙ୍କ ପ୍ରକ୍ଷିପ୍ତ ରଚନା । ଏହି ପୁରାଣରେ ହିଁ ରାଧାକୃଷ ଲୀଳାର ଜନମନୋରଞ୍ଜକ ବର୍ଣନାମାନ ଦୃଷ ହୁଏ । ପୁରାଣବିଶେଷଜ୍ଞମାନେ ଅଧୁନା ପ୍ରଚଳିତ ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣକୁ ଅର୍ବାଚୀନ ବୋଲି ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି । ପଦ୍ମପୁରାଣବର୍ଷିତ ବୃହାବନ-ଲୀଳା ଆଖ୍ୟାନରେ 'ରାଧା' ସୟନ୍ଧରେ ଏଭଳି ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ତେଣୁ କେତେକଙ୍କ ମତରେ ବୃହାବନଲୀଳାର ରାଧା-ପରିକ୍ଷଳନା ପରବର୍ତ୍ତୀ ସ୍ୱଳନା ।



# ଶ୍ରୀବାସୁଦେବ-ର୍ତିକେଳି-କଥା

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକରେ ମହାକବି ରାଧାମାଧବଙ୍କର ନିଭୃତ କୁଞ୍ଜା-ମିଳନ ଜୟଯୁକ୍ତ ହେଉ ବୋଲି ଲେଖି ଗ୍ରନ୍ଥାରୟ କରିଛନ୍ତି । ତୃତୀୟ ଶ୍ଳୋକରେ କେବଳ ହରିସ୍ମରଣରେ ସରସମନାଙ୍କଲାଗି ଗ୍ରନ୍ଥପାଠର ନିର୍ଦ୍ଦେଶନା ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ଖ୍ଳୋକରେ ଗ୍ରନ୍ଥର କି ବିଷୟ ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି ଏଙ କାହିଁକି ହରିସ୍ମରଣରେ ସରସମନାଙ୍କ ଭିନ୍ନ ଅପର ପାଠକଙ୍କ ପଠନ ଲାଗି ସାବଧାନୀ ବାଣୀ ଶୁଣାଇଅଛନ୍ତି, ତାହାର ମର୍ମ ବା ମହତ୍ତ୍ୱ ଉଲ୍ଲେଖ କରି ମହାକବି କହିଅଛନ୍ତି ଯେ ସେ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ''ବାସୁଦେବ-ରତିକେଳି-କଥା'' ବର୍ଷନା କରୁଅଛନ୍ତି । ଅତଏବ ବିଷୟଟିକୁ ସେହି ଦୃଷ୍ଟିରେ ଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ହେବ ଏଙ ହରିନାମ-ରସପାନ-ରସିକମାନଙ୍କପାଇଁ ଏହା ଉଦିଷ୍ଟ ।

ସମଗ୍ର ଗ୍ରନ୍ଥରେ 'ବାସୁଦେବ' ଶବ୍ଦଟି ପ୍ରଥମ ଓ ଶେଷ ଥରପାଇଁ ଏହି ଏକମାତ୍ର ଶ୍ଳୋକରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଅଛି । ଅନ୍ୟତ୍ର ମାଧବ, ଗୋବିନ୍ଦ ଓ ଶ୍ରୀକୃଷ ପ୍ରଭୃତି ନାମମାନ ଦୃଷ ହୁଏ । ମହାକବି ଗ୍ରନ୍ଥର ନାମକରଣ କଲେ ''ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ, ବର୍ଶନା କଲେ, ରାଧା-କୃଷ କେଳି ରହସ୍ୟ । ତେବେ 'ବାସୁଦେବ-ରତିକେଳ-କଥା'ଟି କହିଲେ ବାହିଁକି ?

#### ବାସ୍ତଦେବ

ମହାଭାରତର ଭୀଷ୍ମପର୍ବରେ ବ୍ରହ୍ମା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କସୟଦ୍ଧେ କହିଛନ୍ତି— "ଙ ଯୋଗିନଂ ମହାତ୍ନାନଂ ପ୍ରବିଷଂ ମାନୁଷୀତନୁମ୍ ଅବମନ୍ୟେଦ୍ବାସୁଦେଙ ତମାହୁଃ ତାମସଂ ଜନାଃ ।"

ପୁରାଣରେ ପରମବ୍ରହ୍ନ ବ୍ୟୋମନାଥ ନାରାୟଣଙ୍କର ଚାରିଗୋଟି ବ୍ୟୁହ ବର୍ତ୍ତନା କରାଯାଇଛି, ଯଥା— ବାସୁଦେବ, ଶଙ୍କର୍ଷଣ, ପ୍ରଦ୍ୟୁମ୍ନ ଓ ଅନିରୁଦ୍ଧ । ଏହି ଚାରିଗୋଟି ବ୍ୟୁହମଧ୍ୟରେ ବାସୁଦେବ ଶ୍ରେଷ । ଏହା ସ୍ତିମିତ ସ୍ୱରପସ୍ଥ ପ୍ରଥମ ବ୍ୟୁହର ଉନ୍ନେଷ ଅବସା । ଏହି ବାସୁଦେବ- ତତ୍ତ୍ୱହିଁ ବିଷ୍ଟୁଶକ୍ତିର ପ୍ରଥମାବସ୍ଥା । କେତେକ ପୁରାଣକାରଙ୍କଦ୍ୱାରା ସେ କୃଷାବତାର ବୋଲି ଘୋଷିତ । ପ୍ରଥମ ବ୍ୟୁହ ବାସୁଦେବ ହେଉଛନ୍ତି ବସୁଦେବ ପୁତ୍ର ଶ୍ରୀକୃଷ । ତାଙ୍କର କ୍ୟେଷ ଭ୍ରାତା ବଳରାମ ହେଲେ ଶଙ୍କର୍ଷଣ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ପୁତ୍ର ପ୍ରଦ୍ୟୁମ୍ନ ଓ ପୌତ୍ର ଅନିରୁଦ୍ଧ । ରଗ୍ବେଦୀୟ ପୁରୁଷସୂକ୍ତ ବର୍ଶନାନୁସାରେ ସେ ପରମପୁରୁଷ ବାସୁଦେବ— ବାଙ୍ମନ ଅଗୋଚରୀଭୂତ ଅନାଦି ପରମବ୍ରହ୍ମ । ସେ ଅଚିନ୍ୟା, ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଅକ୍ଷୟ, ଅକର ଏବଂ ଅମର । ସେ ସତ୍ୟ, ନିତ୍ୟ, ସନାତନ ଭଗବତ୍ ପୁରୁଷ ।

ଅଷ୍ତିତ୍ୱ ଏବଂ र ेत्र , ଶ୍ୟ ଏବଂ ଅଦୃଶ୍ୟ, ଆସ୍ୱାଦ୍ୟ ଏବଂ ଆସ୍ୱାଦକରୂପେ ସେ ''ଅପ୍ରାକୃତଗୁଣସ୍ପର୍ଶମପ୍ରାକୃତ ଶୁଣାସ୍ପଦମ୍ ।'' (ଅହିର୍ବୁଦ୍ଧା ଫହିତା) ପ୍ରାକୃତ ଗୁଣ ତାଙ୍କୁ ସ୍ପର୍ଶ କରିପାରେ ନାହିଁ, ଅଥଚ ସେ ପୁଣି ଅପ୍ରାକୃତ ଗୁଣାସ୍ପଦ । ଏହି ହେତୃରୁ ସେ ନିର୍ଗୁଣ ପରଂବ୍ରହ୍ମ । ତାଙ୍କର ପ୍ରଥମି ଏବଂ ପରମ ଅପ୍ରାକୃତ ଗୁଣ ହେଲା 'ଜ୍ଞାନ' । ଏହି ଜ୍ଞାନସହିତ ଶକ୍ତି, ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ, ବଳ, ବୀର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ତେଳ ଫମିଶ୍ରଣ ଘେନି ସେ ଷଡ୍ଗୁଣୟୁକ୍ତ ଭଗବାନ୍ ବାସୁଦେବ ।

''ସମଞଭୂତବାସିତ୍ୱାଦ୍ ବାସୁଦେବଃ ପ୍ରକୀର୍ଡିତଃ ।''

(ଅ: ବୁ: ସଂହିତା – ୨ ।୨୮)

ସେ ''ସର୍ବପ୍ରକୃତିଶକ୍ତିତ୍ୱାତ୍ ସର୍ବପ୍ରକୃତିରୀରିତଃ'' । ଉର୍ମିମାଳାର ଜନ୍ନ ସାଗରଗର୍ଭରୁ, ପୂଣି ବିଲୟ ମଧ୍ୟ ସେଇ ସାଗରଗର୍ଭରେ । ସେହିପରି ଯାହାଙ୍କଠାରୁ 'ସମଗ୍ର'ର ଉଭବ, ପୂଣି ଯାହାଙ୍କଠାରେ 'ସମଗ୍ର' ବିଲୀନ, ସେ ହିଁ ଭଗବାନ୍ ବାସୁଦେବ । ସେ କଗତର କାରଣ, ଆଧାର ଏବଂ କଗତର ଏକମାତ୍ର ପ୍ରମାଣ । ସେଇ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ପରମପୁରୁଷ ପ୍ରଥମେ ନିଜକୁ ନିଜେ ଦର୍ଶନ କଲେ । ଏହି 'ଦର୍ଶନ' ବା 'ଈକ୍ଷଣ'ରୁ ହିଁ ଜାତ ହେଲା ବିଶ୍ୱସୃଷ୍ଟିର ଇଛା ।

ବିଶ୍-ସର୍କନା-ଇନ୍କାରେ ସେ ପ୍ରଥମେ ନିଜକୁ ଶକ୍ତି ଓ ଶକ୍ତିମାନ୍ରୂପେ ଦ୍ୱିଧା ବିଭକ୍ତ କଲେ ।

''ଶକ୍ତେଃ ଶକ୍ତିମତୋର୍ଭେଦାଦ୍ବାସୁଦେବ ଇତୀର୍ଯ୍ୟତେ ।''

(খ: বু: খে:)

ବାସୁଦେବ ହିଁ ପରମ ପ୍ରକୃତି । ତେଣୁ କୁହାଯାଇଛି — ''ଭଗବାନ୍ ବାସୁଦେବଃ ସ ପରମା ପ୍ରକୃତି ଚ ସା ।'' ସେହି ବାସୁଦେବଙ୍କର ବିଶ୍ୱସୃଷ୍ଟିଇଛାରେ ପୁରୁଷ ଓ ପ୍ରକୃତି ତଥା ଶକ୍ତିମାନ୍ ଓ ଶକ୍ତିରୂପେ ନିଜକୁ ଦ୍ୱିଧା ବିଭକ୍ତିକରଣର ନାମ 'ବାସୁଦେବ-ତକ୍ୱ' ।

ବିଶ୍ୱସୃଷ୍ଟିପୂର୍ବରୁ ବାସୁଦେବ ଥିଲେ ଅଦ୍ୱିତୀୟ— ''ଆଦ୍ୱିବ ଇଦମ୍ ଅଗ୍ର ଆସିତ ଏକ ଏବ'' । କିନ୍ତୁ ରମଣବ୍ୟତିରେକେ ସୃଷ୍ଟି ଅସୟବ । ତେଣୁ ସୃଷ୍ଟି-ମାନସରେ ସେହି 'ଏକମେବାହିତୀଙ୍ଗ'ଙ୍କ ରମଣ ଇଚ୍ଛାରୁ ସେ ଜାୟା କାମନା କଲେ । ''ସଙ୍ଗୈନୈନ ବେଦେ – ତସ୍ନାତ୍ ଏକାକୀ ନ ରମତେ ସ ଦ୍ୱିତୀୟମ୍ ଐଚ୍ଛେତ୍ – ସ ଅକାମୟତ୍ କାୟା ମେ ସ୍ୟାତ୍ ।'' (ବୃହଦାରଣ୍ୟକ – ୧ ।୪ ।୩)

ଏହି ବିଧିରେ ଅକାମ, ଆପ୍ତକାମ ଏଙ୍କ ଆଦ୍ନାରାମ ପୁରୁଷଙ୍କମଧ୍ୟରେ ପ୍ରଥମେ ଉଦିତ ହେଲା 'କାମ' ଏଙ୍କ ପରେପରେ ଆଦିପୁରୁଷ ନିଜକୁ ଦ୍ୱିଧା ବିଭକ୍ତ କଲେ । ସେ ହେଲେ 'ପତି-ପତ୍ନୀ' ।

''ସ ହ ଏତାବାନ୍ ଆସ — ଯଥା

ସ୍ତୀ-ପୁମାସୌ ସଂ ପରିଷ୍ପକୌ । ସ ଇୟମେବ ଆତ୍ନାନ୍ୟ ଦ୍ୱେଧା ଅପାୟେଂ ତତଃ ପତିଶ୍ଚ ପତ୍ନୀଶ୍ଚ ଅଭବତାମ୍ ।''

(ବୃହଦାରଣ୍ୟକ - ୧ ।୪ ।୩)

ସୁତରାଂ ଆତ୍ନାରାମ ପୁରୁଷ ଆଦିବ୍ରହ୍ନ; ଯେ ଦିନେ ଥିଲେ, ଏକ, ସେ ହେଲେ ଦୁଇ- ପତି ଓ ପତ୍ନୀ । ଏହି ପତି, ପତ୍ନୀ : — ପତି, ପରମପୁରୁଷ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏଙ ପତ୍ନୀ, ପରମା ପ୍ରକୃତି ଶ୍ରୀରାଧା । ତହୁଁ ସୃଷ୍ଟହେଲା ପ୍ରଥମେ କାମ।

କାମଞଦଗ୍ରେ ସମବର୍ତ୍ତାଧ୍ୟ ।'' (ରକ୍)

ପ୍ରଥମେ କାମ ଅନାଦି ପୁରୁଷଙ୍କମଧ୍ୟରେ ଉଦିତ ହେଲା, ଯାହା ଫଳରେ ଆହାରାମ ପୁରୁଷ ନିଜକୁ ଦ୍ୱିଧା ବିଭକ୍ତ କରି ହେଲେ ସ୍ତୀ-ପୁରୁଷ । ଏହି ମହାମିଳନଫଳରୁ ଦୁଇଟି ଦିଗର ଉପ୍ଭି; ଯଥା- ସୃଷ୍ଟି ଏଙ୍ ବିଳାସ । ବିଳାସରୁ ପ୍ରେମଭାବର ଉଦୟ ଘଟେ ।

ସୃଷିର ଫଳ-- ରାଧା-କୃଷ ବା ପ୍ରକୃତି-ପୂରୁଷ ।

ତହୁଁ ପରମ ପୁରୁଷ ଆତ୍ନାରାମ (ଆତ୍ନା ରମଣୀଶୀଳ) ରାଧା-କୃଷ ବା ପ୍ରକୃତି-ପୁରୁଷରୂପେ ବିରାଜ କଲେ । ପରମ ପୁରୁଷଙ୍କର ଇଛାସୃଷ୍ଟ ଆତ୍ନା ହିଁ ରାଧ୍କା- ଏହା ଭକ୍ତିଶାସର ମତ । ରାଧ୍କାଙ୍କସହ ରମଣହେତୂ ସେ ଆତ୍ନାରାମ ବୋଲି କଥ୍ତ । 'ଆତ୍ନାରାମ୍' ଅର୍ଥ ଯେ ଆତ୍ନାସହିତ ରାମିତ ହୁଅନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଆତ୍ନାସହିତ ରମଣ କରନ୍ତି ଯେ। ଏଣୁ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କୁ କୁହାଯାଏ 'ଆତ୍ନା' । ଆତ୍ନା ଏଙ ଆତ୍ନାରାମଙ୍କର ଯୁଗଳମିଳନ-ଶ୍ରୀବାସୁଦେବ-ରତିକେଳି-କଥା ।

''ଆତ୍ନାତୁ ରାଧ୍କା ତସ୍ୟ ତୟେବ ଚମଣାତ୍ ଅସେ ।''

(ସ୍କୃଦ ପୁରାଣ)

ଏହି ରୀତିରେ ଗୂଢ଼ତତ୍ତ୍ୱବାଦୀ ଜ୍ଞାନିଜନ ତାଙ୍କୁ କହନ୍ତି 'ଆହ୍ନାରାମ' । ପୁରାଣବର୍ଷିତମତେ ବସୁଦେବପୁତ୍ର ବାସୁଦେବ ହିଁ ଶ୍ରୀକୃଷ— ସେ ମହାବିଷୁ । ''ତଥିବ ଭୃଗୁଣାପତ୍ ବୈ ଭଗବାନ୍ ବିଷୁରବ୍ୟୟଃ ଅଂଶେନ ଭବିତା ତତ୍ର ବସୁଦେବସୁତୋ ହରିଃ ।

(ଦେବୀ-ଭାଗବତ)

''ବସୁଦେବ-ପଦ୍ନୀ ଦେବତୋପମା ଦେବକୀଙ୍କ ଗର୍ଭରେ ମୋର ଏଇ କେଶ ଉପ୍ନ ହୋଇ ଭୂଭାର ହରଣ କରିବ ।'' ବୃହ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରାର୍ଥନା ରକ୍ଷା କରି ଶ୍ରୀହରି ଏହା କହିଛନ୍ତି—

> ''ବସୁଦେବସ୍ୟ ପତ୍ନୀ ଦେବକୀ ଦେବତୋପମା ତସ୍ୟା ଗର୍ଭେଃଷମୋଃୟୀତୁ ମତ୍ଦେଷାଭବିତା ସୁରାଃ ।'' (ବ୍ରହ୍ମପୁରାଣ — ୧୮୧)

ଆହୁରି ବାସୁଦେବସୟଦେ ମହାଭାରତର ସ୍ୱର୍ଗାରୋହଣ ପର୍ବରେ କୁହାଯାଇଅଛି-

> ''ଯଃ ସ ନାରାୟଣେ ନାମ ଦେବଦେବଃ ସନାତନଃ ତସ୍ୟାଂଶୋ ବାସୁଦେବସ୍ତୁ କର୍ମଣୋଽନ୍ତେ ବିବେଶ ଚ ।''

ଯେ ଦେବଦେବ ନାରାୟଣ ତାହାଙ୍କ ଅଶରେ ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ବୀର୍ଯ୍ୟବାନ୍ ବାସୁଦେବ ଦେହ ଧାରଣ କରିଥିଲେ, ସେ କର୍ମାବସନାରେ ପୁଣି ସେହି ନାରାୟଣଙ୍କ ଅଙ୍ଗରେ ପ୍ରବିଷ୍ଟ ହେଲେ ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ହିଁ ମହାବିଷ୍ଟ ।

> ''ଙ ଯୋଗୀନଂ ମହାତ୍ନାନଂ ପ୍ରବିଷ୍ଟୁ ମାନୁଷୀତନୁମ୍ ଅବମନ୍ୟେଦ ବାସୁଦେବଂ ତମାହୁଃ ତମସଂ କନାଃ ।''

> > (ଭୀଷ୍ପପର୍ବ-ମହାଭାରତ)

ଏହିରୂପେ ବାସୁଦେବ---

''ଅନୁଗ୍ରହାୟ ଭୂତାନାଂ ମାନୁଷଂ ଦେହମାସ୍ଥିତଃ ।''

(ଭାଗବତ)

ବାସୁଦେବଙ୍କୁ ତୈତିରୀୟ ସଂହିତାରେ ପୂଣି କୁହାଯାଇୃଛି— 'ସୁକୃତି' । ''ଅସହା ଇଦମଗ୍ରଂ ଆସୀତ୍ । ତତୋ ବୈ ସଦକାୟତ । ତଦାତ୍ନାଙ୍କ ସ୍ୱୟମକୁରୁତ । ତସ୍ନାତ୍ ତତ୍ ସୁକୃତମୁଚ୍ୟତେ ।''

(ତି:ଫ-୨ 1୭)

କଗତ ସୃଷ୍ଟିପୂର୍ବରୁ ଥିଲେ ଏକମାତ୍ର ବ୍ରହ୍ମ । ସେହି 'ଅବ୍ୟକ୍ତ' ବ୍ରହ୍ମଙ୍କଠାରୁ ଏହି 'ବ୍ୟକ୍ତି' କଗତ ଉପ୍ନ ହୋଇଅଛି (ବ୍ୟକ୍ତକଗତ 'ବ୍ରହ୍ମ'ଙ୍କର ବହିରଙ୍ଗା ଶକ୍ତିର ପରିଣାମ) । ସେ ବ୍ରହ୍ମ ନିଳକୁ 'ପୁରୁଷ'ରୂପେ ପ୍ରକାଶିତ କଲେ;— ତେଣୁ ତାଙ୍କୁ କୁହାଗଲା 'ସୁକୃତି' ।

ଏହି 'ସୂକୃତି' ବାସୁଦେବ ହିଁ ମହାବିଷୁ ଶ୍ରୀକୃଷ – ''କୃଷସୁ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱଙ୍ଗ'' । ସେ ଅବତାରୀ; – ଅବତାର ନୁହନ୍ତି । ମହାକବି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ 'ଦଶାକୃତି କୃତେ' ରୂପେ ପ୍ରଣତି ନିବେଦନ କରିଛନ୍ତି । ଭାଗବତ-ବାଣୀ ମଧ୍ୟ ''ଅବତାରା ହ୍ୟଫ୍ୟେୟା ହରେଃ ସତ୍ୱନିଧେର୍ଜିକାଃ ।'' ଅବତାରୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ହିଁ ଜଗନ୍ନାଥ ।

''କୃଷ ଏବ ହି ଲୋକାନାମ୍

ଉପ୍ରତିରପି ଚାବ୍ୟୟଃ ।

କୃଷସ୍ୟ ହି କୃତେ ବିଶ୍ୱମିଦଂ

ଭୂତ ଚରାଚରମ୍ ।''

(ମହାଭାରତ, ସଭାପର୍ବ - ୩୭ ।୭୧)

ଶ୍ରୀକୃଷ ସର୍ବଲୋକର ଅବ୍ୟୟ ଉପ୍ଭି-ସ୍ଥାନ । ତାଙ୍କରିଠାରୁ ଚରାଚର ବିଶ୍ୱ ସୃଷ୍ଟି । ତେଣୁ ଯେ ବାସୁଦେବ, ସେ ଶ୍ରୀକୃଷ, – ସେ ବୈକୁଣ୍ଠପତି ଭଗବାନ୍ ପୁରୁଷୋଉମ, ନର-ନାରାୟଣ, ବୃନ୍ଦାବନବିହାରୀ ନନ୍ଦ-ନନ୍ଦନ ।

''ଯୋ ବୈକୁଣ୍ଠେ ଚତୁର୍ବାହୁ ଭଗବାନ୍ ପୁରୁଷୋଉମଃ

ସ ଏବ ଶ୍ୱେତଦ୍ୱୀପେ ଶୋ ନରନାରାୟଶୟ ଯଃ ।

ସ ଏବ ବୃନ୍ଦାବନ-ଭୂବିହାରୀ ନନ୍ଦ-ନନ୍ଦନଃ ।'

(ବୁହାଣପୁରାଣ)

ବାସୁଦେବ ତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ବିଶ୍ୱ ସର୍ଚ୍ଚନାର ମୂଳାଧାର ଶକ୍ତିମାନ୍ ଏବଂ ଶକ୍ତିବିଗ୍ରହ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ମଧୁର ବୃନ୍ଦାବନ-ଲୀଳାର ନାୟକ-ନାୟିକାରୂପେ ଅର୍ଚ୍ଚନା କରି ମହାକବି ରଚନା କରିଛନ୍ତି ଗୀତି-ମହାକାବ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ, ଯାହା କି ଶ୍ରୀବାସୁଦେବ-ରତି କେଳି-କଥା ।



### ର୍ତିକେଳି

ରତି ଶବ୍ଦ 'ରମ୍' ଧାତୁରୁ ନିଷ୍ପନ୍ନ । ରମ୍ ଧାତୁ 'କ୍ରୀଡ଼' ଅର୍ଥ ପ୍ରକାଶକ । ଶବ୍ଦଟି ସାଧାରଣତଃ ଗୋବିନ୍ଦ-ଲୀଳାରେ ବହୁଳ ବ୍ୟବହୃତ । ରତି ଶବ୍ଦକୁ କ୍ରୀଡ଼ା ଅର୍ଥରେ ଗ୍ରହଣ କରିଥିବାର ବହୁ ପ୍ରମାଣ ପୁରାଣ ଶାସ୍ତରେ ସୁପ୍ରତିଷ । 'ରମ୍' ଧାତୁ ଯେ କ୍ରୀଡ଼ା ଅର୍ଥରେ ବ୍ୟବହୃତ, ଏହାର ଅନ୍ୟତମ ପ୍ରମାଣ ହରିଙ୍ଶରୁ ମିଳେ; ଯଥା :-

> "ତଃ କ୍ରୀଡ଼ମାନ" ଗୋପାଳାଃ କୃଷ୍ଟ ଭାଶ୍ତୀରବାସିନମ୍ ରମୟନ୍ତୀ ସୁ ବହବୋ ବନ୍ଦିଃ କ୍ରୀଡ଼ନକୈଷତ। ।"

ଏଠାରେ ଗୋପାଳମାନଙ୍କସୟବେ କୁହାଯାଇଅଛି ଏଙ 'ରମୟନ୍ତି' ଶବ୍ଦଟି କ୍ରୀଡ଼ା ଅର୍ଥରେ ପ୍ରଯୁକ୍ୟ । ସେହିପରି 'ରତିପ୍ରିୟ' ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ ମଧ୍ୟ କ୍ରୀଡ଼ାର୍ଥରେ ବ୍ୟବହୃତ-

''ଅନ୍ୟେ ସ୍ମ ପରିଗାୟନ୍ତି ଗୋପା ମୁଦିତମାନସାଃ ଗୋପାଳାଃ କୃଷମେବାନ୍ୟେ ଗାୟନ୍ତିସ୍ନ ରତିପ୍ରିୟାଃ ।'' ଗୋପାଳମାନଙ୍କସୟବେ 'ରତିପ୍ରିୟ' ଶବ୍ଦ-ବ୍ୟବହାର ମଧ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ । ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତର ଟୀକାକାର 'ଖାଡ଼ଙ୍ଗା' ମହାଶୟ ମହାରାଜ ପରୀକ୍ଷିତଙ୍କ କଥା ଉଲ୍ଲେଖ କରି କହିଛନ୍ତି :---

> କୃଷଙ୍କଠାରେ ନିତି ମୋର ରତି ସୟବୁ ନିରନ୍ତର ।

> > (୧–୨୧ ଅଧ୍ୟାୟ, ଶ୍ଳୋ ୧୬ କ)

ମହାମୁନି ଭରତ ଶୃଙ୍ଗାରକୁ ରତି ଆଖ୍ୟା ଦେଇଛନ୍ତି । ସେ କହିଛନ୍ତି – ''ଶୃଙ୍ଗାରୋ ନାମ ରତିଃ'' — ଏହା ''ସ୍ଥାୟୀଭାବ ପ୍ରଭାବ – ଉଜ୍ଜଳ ବେଶାତ୍ନକ ।'' ଟୀକାକାର ଅଭିନବ ଗୁପ୍ତ କହିଛନ୍ତି – ସ୍ତୀ-ପୁରୁଷଙ୍କ କାମପ୍ରବୃତ୍ତିକୁ ରତି ବା ଶୃଙ୍ଗାର କୁହାଯାଏ ନାହିଁ । ରତିର ସଂଜ୍ଞା ହେଲା —

''ଏକୈକ ହ୍ୟସୌ ତାବତୀ ରତିଃ ଯନ୍ତ ଅନ୍ୟୋନ୍ୟ ଫବିଦୈକ ବିୟୋଗୋ ନ ଭବତି ।'' ଜ୍ଞାନ, ଧ୍ୟାନ ବା ଚିନ୍ତାମଧ୍ୟରେ ସୁଦ୍ଧା ନିରବଚ୍ଛିନ୍ନ ମିଳନ ବା ସ୍ଥିତି ହିଁ ରତି । ଅର୍ଥାତ୍ ପରସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ 'ଦୁହେଁ' — ଦୁଇ ନୁହନ୍ତି, 'ଏକ' ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ ବା ଭାବ – ଯାହାର ବ୍ୟାପ୍ତି, ବିଚ୍ଛେଦ୍ୟ ନାହିଁ; ତାହା ବୋଲାଏ ରତି । ରତି ହିଁ ଶୃଙ୍ଗାରର ସ୍ଥାୟୀ ଭାବ ।

''ପରସ୍ପର ଜୀବିତ ସର୍ବସ୍ୱାଭିମାନରୂପୀ ବେଶୟତି ଚିଉବୃଭିମ୍ ଅନ୍ୟତ୍ର ଜ୍ଞାପନୟ। ସଂକ୍ରାମୟତୀତି ବେଶୋ ବିଭାବାନୁଭାବାତ୍ନା ।'' ଅର୍ଥୀତ୍ କଣେ ଯେତେବେଳେ ଅନ୍ୟ ଜଣକୁ ଆପଣାର ପ୍ରାଣସ୍ୱରୂପ ଭାଳି ତଉତ୍ ଭାବ ଅନ୍ୟର ପ୍ରାଣରେ ମଧ୍ୟ ସଞ୍ଚାରିତ କରାଇଦିଅନ୍ତି; ସେତେବେଳେ ତାହା ଶୃଙ୍ଗାର-ରସର ସ୍ଥାୟୀ ଭାବ ବା ରତି ନାମରେ ଆଖ୍ୟାତ ହୁଏ । ପରସ୍ପରକୁ ନିକର ପ୍ରାଣସ୍ୱରୂପ ବିଚାରିବା ତଥା ପରସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ ଏହି ଭାବ ଜନ୍ମାଇବା ବୃତ୍ତିହିଁ 'ରତି' ।

''ଉଜ୍ପଳ ବେଶାତ୍କକ''ର ଟୀକାକରି ଅଭିନବ ଗୁପ୍ତ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ଯେ 'ଉଜ୍ସଳ' ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ – ପରସ୍ପରର ସମ୍ୟକ୍ ସାନ୍ନିଧ୍ୟଜନିତ ଆସ୍ୱାଦ ଏଙ 'ବେଶ' ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ପରସ୍ପରମଧ୍ୟରେ ଏହାର ବ୍ୟାପ୍ତି–ଏହା ହିଁ ରତିର ପ୍ରତୀକ ।

''ଶୃଙ୍ଗାର ପ୍ରକାଶ''ର ଗ୍ରନ୍ଥକାର ଏକାଦଶ ପ୍ରକାଶରେ ଲେଖିଛନ୍ତି :---

''ସ ଶୃଙ୍ଗାରଃ ସୋଭିମାନଃ ସ ରସଃ

ତତଃ ଏତେ ରତ୍ୟାଦୟୋ କାୟନ୍ତେ ।''

ଏହି ରତି ହିଁ ପ୍ରେମର କନକ । ତେଣୁ କୁହାଯାଇଅଛି— ''ସ୍ୟାଦ୍ୱଢ଼େୟ, ରତିଃ ପ୍ରେମା''— ଦୃଢତା ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲେ ରତି 'ପ୍ରେମ' ବୋଲାଏ । ପ୍ରେମ ଓ ପ୍ରୀତିର ସୟଦ୍ଧ ଅତୃଟ । ଚିଉର ପ୍ରସନ୍ତାଭାବ ହିଁ ପ୍ରୀତି । ପ୍ରୀତିରୁ କାତ ହୁଏ ରତି । ସ୍ତୀ ଓ ପୁରୁଷମଧ୍ୟରେ କାତ ପରସ୍ପର ପ୍ରତି ଯେଉଁ ପ୍ରୀତି, ତାହା ରତି ବା ଶୃଙ୍ଗାର-ରତି । ଆମର ଭକ୍ତକବି ସାମନ୍ତଙ୍କହାରେ କହିଛନ୍ତି—

''ରତି ସଙ୍ଗୀ ପ୍ରୀତି,

ପ୍ରୀତି ନ ଥିଲେ ନ ଶୋଭଇ ରତି ।''

#### ପୀତି :

ପ୍ରୀତିର କାର୍ଯ୍ୟ କଅଣ ? — ପ୍ରୀତି ଚିଉକୁ ଉଲ୍ଲସିତ କରେ, ଭକ୍ତଚିଉରେ ବିବିଧ ଭାବ ବା କ୍ରିୟା ସୃଷ୍ଟି କରେ । ପ୍ରୀତି, ମମତା-ବନ୍ଧନ, ଅଭିମାନ । ପ୍ରୀତି ହିଁ ନବ-ନବ ରସଭାବସ୍ତଷ୍ୟ । ଏହି ପ୍ରୀତି ଯେତେବେଳେ ଉଲ୍ଲାସର ମାତ୍ରାଧିକ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରେ, ସେତେବେଳେ ଏହା 'ରତି' ପଦବାଚ୍ୟ ହୁଏ । ଏ ସୟନ୍ଧରେ ପ୍ରୀତି-ସନ୍ଦର୍ଭକାର ତେଣୁ ଲେଖିଛନ୍ତି — ''ପ୍ରୀତିଃ ଖଳୁ ଭକ୍ତଚିଉମୁଲ୍ଲସ୍ପତି × × × ପ୍ରତିକ୍ଷଣମେବ ସ୍ୱବିଷୟଂ ନବନବତ୍ୱେନାନୁଭବ୍ୟତି''..... ଇତ୍ୟାଦି । ପ୍ରୀତିର ଉଲ୍ଲାସଜନିତ ଏହି ରତିରେ କେବଳ ପ୍ରେମାସ୍ସଦର ମମତାବନ୍ଧନ ହିଁ ମୁଖ୍ୟ- ଅନ୍ୟ ସମୟ ବିଷୟ ହେୟ, ତୃଚ୍କ ବା ଗୌଣରୂପେ ପରିଗଣନୀୟ ।

''ତତ୍ରୋଲ୍ଲାସ ମାତ୍ରାଧିକ୍ୟ ବ୍ୟଞ୍ଜିକା ପ୍ରୀତିଃ ରତିଃ ।''

—ରତିଦୃଷ୍ଟିରେ ଏକମାତ୍ର ପ୍ରେମାସ୍ସଦ ହିଁ ସର୍ବସ୍ପ; ସର୍ବଗୁଣାତ୍କକ; ଏଡଭିନ୍ନ ଅନ୍ୟସମୟ ତ୍ରୁଚ୍ଚ ସର୍ଜନା ।

ରତିରୁ ଜାତ ହୁଏ ପ୍ରେମ । ଏହା ମମତାର ଦୃତ ବନ୍ଧନ-ବ୍ୟଞ୍ଜକ । ପ୍ରେମରୁ ଆସେ ପ୍ରଣୟ । ଜାଗତିକ ତାବତୀୟ ବାଧାବନ୍ଧନ ପ୍ରଣୟ-ସୃଷ୍ଟି ନିକଟରେ ପରାଜୟ ସ୍ୱୀକାର କରେ । ପ୍ରଣୟରୁ ଘଟେ ଅଭିମାନ— ଏହା ଭାବାତିଶଯ୍ୟର ପରାକାଷ । ଏହା ହିଁ ଭାବବୈଚିତ୍ର୍ୟପୂର୍ଣ 'ମାନ' ରୂପେ ପରିଚିତ । ସ୍ୱୟଂ ବାସୁଦେବ ସୁଦ୍ଧା ଏହି ପ୍ରଣୟ-ବୈଚିତ୍ର୍ୟପୂର୍ଣ କୋପଜନିତ ମାନପ୍ରତି ଚିର-ସଚେତନ । ଏତିକିବେଳେ ହିଁ ଭଗବାନ୍ ବାସୁଦେବ ଏକାନ୍ତ ଭୀରୁ । ସେ ହୋଇପଡ଼ିନ୍ତ ମାନୀପ୍ରତି ଅତ୍ୟନ୍ତ ସ୍ନେହଶୀଳ । ସ୍ନେହ ଯେତେବେଳେ ଦୃଢ଼ତାପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇପଡ଼େ, ସେତେବେଳେ ନିୟତ ଦର୍ଶନ ବା ଅତୁଟ ମିଳନରେ ମଧ୍ୟ ଆଶା ରହେ ଅପୂର୍ଣ । ଆଶା ପଛେ ପଛେ ବୃଥା ବିଚ୍ଛେଦ-ବିରହ-କଳ୍ପନା ଜାତ କରେ ବିବିଧ ଆଶଙ୍କା । ଏହିପରି ନବନବ ଭାବୋନ୍ନେଷହେଲା ଅନୁରାଗ-ଲକ୍ଷଣ । ଏହାର ସଞ୍ଚାରରେ ପରସ୍କରପ୍ରତି ପ୍ରେମାତିଶଯ୍ୟଜନିତ ବଶ୍ୟତାର ଆତିଶଯ୍ୟ ସୃଷ୍ଟ ହୁଏ ।

'ପ୍ରୀତି ସନ୍ଦର୍ଭ' ବାକ୍ୟରେ — ''ଅନୁରାଗ ଏବାସମର୍ଦ୍ଧେ ଚମହାରେଣ ଉନ୍ନାଦକୋ ମହାଭାବଃ ।''

'ଉଜ୍ସଳ ନୀଳମଣି'କାର କହନ୍ତି – ''ଇୟମେବ ରତି ପ୍ରୌଢ଼ା ମହାଭାବଦଶଂ ବ୍ରକେତ୍ ।''

'ମହାଭାବ' ହିଁ ପ୍ରେମର ଚରମ ପରିଶତି-ପ୍ରେମର ନିର୍ଯ୍ୟାସ; ଯାହାର ଏକମାତ୍ର ପ୍ରତୀକ ବୃହାବନେଶ୍ୱରୀ ରାଧା । 'ରାଧା' ଶହର ତାପ୍ର୍ୟ୍ୟ ଘେନି ଭକ୍ତକବି ସାମନ୍ତ ସଂହାର ''ବିଦଗ୍ଧ ଚିନ୍ତାମଣି''ରେ କହିଲେ— ''ର-ରଶ୍ମିରସ ଅଗ୍ନିବିକୁଁ ଅଧିକା ବୋଲି ରାଧିକା ନାଁ ଦେଲେ ତ''। ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦବର୍ଶିତ ରତିକେଳିର ନାୟକ ରସରାଜ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏଙ ନାୟିକା ମହାଭାବମୟୀ ଶ୍ରୀମତୀ ରାଧା।

ଏ ରତି କାମକ ନୁହେଁ—ପ୍ରୀତିକ । ଏଥିରେ ସ୍ୱୀୟାନୁକୂଳ ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟତାର ଗନ୍ଧ ନାହିଁ । ଏହା ପ୍ରିୟାନୁକୂଳ ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟତା ଶୁଦ୍ଧା ପ୍ରୀତିର ଲକ୍ଷଣ । ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କର ଏ ପ୍ରୀତି କୃଷମୟୀ ପ୍ରୀତି ।

ଅପ୍ରାକୃତ ବୃନ୍ଦାବନଧାମର ନିତ୍ୟ-ଲୀଳାକୁ ସ୍ୱର-ସାହିତ୍ୟ-ମାଧ୍ୟମରେ ରୂପ ଦାନ କରିବାକୁ ଯାଇ ସାଧାରଣ ମାନବୀୟ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଏଙ୍ ଲଳିତ ଭାଷାର ଆଶ୍ରୟ ନେଇଛନ୍ତି କବି ଜୟଦେବ । ଏହିହେତୁରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଶ୍ରୀବାସୁଦେବ-ରତିକେଳିବର୍ତ୍ତନା ପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମଲୀଳାର ବିବିଧ ବୈଚିତ୍ର୍ୟ ଓ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଘେନି ପରିପ୍ରକାଶିତ । ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଆଳଙ୍କାରିକମାନଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ତରେ ଯେତେବେଳେ ପ୍ରେମକୁ ରସମୂର୍ତ୍ତିରେ ଚିତ୍ରିତ କରାଯାଇଅଛି, ସେତେବେଳେ ରତିକୁ ସ୍ଥାୟୀ ଭାବର ମହତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରାଯାଇଅଛି । ତେଣୁ ରସନାୟିକାଶ୍ରେଷା ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କପକ୍ଷେ ସ୍ଥାୟୀଭାବ ରତି ଏଙ୍ ତତ୍ସମ୍ପର୍କିତ ଅନୁଭାବ ଏଙ୍ ବ୍ୟଭିଚାରୀ ଭାବାଦିର ଯେ ବର୍ଣ୍ଣନା ଦିଆଯାଇଛି, ସେଥିରେ ଅଳଙ୍କାର-ଶାସ୍ତ ଏଙ୍ କାମଶାସ୍ତର ମଧୁର ମିଳନ ଘଟିଅଛି ।

ପ୍ରକାରଭେଦରେ ରତି ତିନି ଶ୍ରେଣୀର ; ଯଥା– ସାଧାରଣୀ, ସମଞ୍ଜସା ଏଙ ସମର୍ଥା । ସାଧାରଣୀ ରତି ନିମ୍ନତମ ଶ୍ରେଣୀୟ । ଦର୍ଶନଜନିତ ଏଙ ସୟୋଗ ଚେଷ୍ଟା ହିଁ ''ସାଧାରଣୀ ରତି''ର ଲକ୍ଷଣ । ଏ ରତି ଗୂଢ଼ତ୍ୱ ବା ଗାଢ଼ତ୍ୱବିହୀନ ।

ଗୁଣାଦି ଶ୍ରବଣରେ ମୁଗ୍ଧା, ସ୍ଥଳବିଶେଷରେ ସୟୋଗେଚ୍ଛା ଏଙ ସ୍ୱୀୟ ସୁଖ ବା ତୃପ୍ତି ବାସନାଜନିତ ରତି ହିଁ ''ସମଞ୍ଜସା ରତି'' ରୂପେ ଚିର ପ୍ରଖ୍ୟାତ ।

କାତି, କୁଳ, ମାନ, ଗୌରବ, ଅପବାଦ ବା ଲଜାପ୍ରତି ତିଳେ ହେଁ ଭୂକ୍ଷେପ ନ କରି ଆତୃସୁଖକୁ କଳାଞ୍ଜଳି ଦେଇ ଏକାତୃକଭାବ-ପ୍ରକାଶିତ ରତିର ନାମ ''ସମଥାଁ ରତି'' । ଏହା ରାଗାନୁଗା ରତି, ରାଗାନୁଗା ଭକ୍ତିର ପାରିଭାଷିକ ଆଖ୍ୟା । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ଠାରେ ଭକ୍ତି ବା ରତି ପଞ୍ଚବିଧ; ଯଥା-ଶାନ୍ତ (ଆତୃୀୟବୋଧ), ଦାସ୍ୟ (ଗୁରୁଭାବ), ଏବଂ (ସଖାଭାବ), ବାହଲ୍ୟ (ସନ୍ତାନଭାବ) ଓ ମଧୁର (କାନ୍ତଭାବ) । ବ୍ରକଗୋପୀମାନଙ୍କର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କଠାରେ ଭକ୍ତି ହି ଶାନ୍ତି-ରତି । ଏହା ରାଗାନୁଗା । ବ୍ରଜ-ଗୋପୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରେଷା ସମର୍ଥା-ରତିନାୟିକା ଏକା ଶ୍ରୀମତୀ କୃଷବଲୁଭା ରାଧ୍କା ।

ତେଣୁ ସେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ''ପ୍ରାଣେଭ୍ୟୋଃପି ଗରୀୟସୀ ।''

''ବିଦଗ୍ଧ ଚିନ୍ତାମଣି'' ଭାଷାରେ - 'ପ୍ରାଣମୂଛୀ ରାତି ହିଁ ସମର୍ଥା ରତି ।' ଅଥ ସମର୍ଥା ପ୍ରଥମ ଦଶାୟା ରତି ବୀକବତ୍, ପ୍ରେମା ଇକ୍ଷୁବତ୍ ସ୍ନେହୋ ରସବତ୍, ତତୋମାନଂ ଗୁଡ଼ବତ୍, ତତଃ ପ୍ରଣୟଃ ଖଣ୍ଡବତ୍, ତତୋରାଗଃ ଶର୍କରାବତ୍, ତତୋଃନୁରାଗ ସିତାବତ୍, ତତଃ ମହାଭାବଃ ସିତୋପଳବତ୍ । (ଉଜ୍ଜଳ ନୀଳମଣି)

'ରତି': – ପ୍ରେମ, ସ୍ନେହ, ମାନ, ପ୍ରଣୟ, ରାଗ ଏଙ୍ ଅନୁରାଗର ସୀମା ବଳିଗଲେ ତାହା ମହାଭାବରେ ପରିଣତ ହୁଏ । ଭକ୍ତି ଯେତେବେଳେ ତାବତୀୟ ବିଧି ନିଷେଧର ବହିଁଭୂତ ହୁଏ, ସେତେବେଳେ ତାହା ବୋଲାଏ 'ପ୍ରେମ'। ପ୍ରେମର ମୂଳ ହେଲା ମମତା । 'ମମତା ପ୍ରେମଙ୍ଗତା ।'

ଏହି ମମତା 'ରତି' ନାମ ଧରେ । ରତି ମମତାର ପରିଭାଷା । ମମତାମୟୀ ରାଧିକାଙ୍କ 'ରତି' – ଶରଣାଗତି । ରାଗାନୁଗା ଭକ୍ତିଭାବର ଏକାନ୍ତ ପ୍ରତୀକା ରାଧା ।

''ନିଷ୍ତୈ ଗୁଣୋପଥ୍ ବିଚରତଃ କୋବିଧିଃ କୋ ନିଷେଧଃ ।''

(ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ)

କୌଣସି ବିଧ୍-ନିଷେଧ ନ ମାନି ସକଳ ପ୍ରକାର ଆତ୍ନେନ୍ଦ୍ରିୟ ସୁଖବର୍ଜନପୂର୍ବକ କେବଳ କୃଷେନ୍ଦ୍ରିୟ ତୃପ୍ତିବାଞ୍ଛା ଯାହାଙ୍କର କାମ୍ୟ, ସେହି 'ସମର୍ଥା-ରତି' ପ୍ରତିମା ମହାଭାବମୟୀ ଶ୍ରୀମତୀ ଏବଂ ରସରାଜ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ରତିକେଳି ମହିମାମୁଖର ଗୀତିକାବ୍ୟ 'ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ ।'



# ଲ୍ଲାନିତ୍ର

କାଳକାଳାବଧ୍ ଏହି ଶକ୍ତିମାନ୍ ଏବଂ ଶକ୍ତି ବା ରସରାଜ ଓ ମହାଭାବ ପ୍ରେମିକ-ଶିରୋମଣି ଏବଂ ପ୍ରେମିକା-ସୀମନ୍ତିନୀରୂପେ ଚିତ୍ରିତ ଓ ପରିବେଶିତ ହୋଇଆସୁଥିବାର ଦେଖାଯାଏ ।

ମହାକବି ଭକ୍ତ କୟଦେବ ସ୍ୱୀୟ ଆରାଧିତ ରାଧାମାଧବଙ୍କୁ ପ୍ରେମିକ-ପ୍ରେମିକାରୂପେ ବରଣପୂର୍ବକ ତାଙ୍କର ଲୀଳା ଚିତ୍ରଣ କରିଅଛନ୍ତି । ଏହା କେବଳ ପର୍ମ୍ପରା ରୀତିପ୍ରତି ତାଙ୍କର ସମ୍ମାନ ପ୍ରଦର୍ଶନର ନିଦର୍ଶନ । ପୁଣି ଭେଦାଭେଦ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କ ଇଚ୍ଛାଶକ୍ତିହେତୁ ଘଟିଅଛି । ମହାକବି ତେଣୁ ଅଭେଦମ୍। ବାସୁଦେବ ଗୋବିଦଲୀଳା-ପ୍ରଶୟ୍ତି ଗୀତ ମାଧ୍ୟମରେ ଗାୟନ କରିଅଛନ୍ତି । ଏଣୁ 'ଶୀଗୀତଗୋବିଦ' ନାମକରଣର ସାର୍ଥକତା ପ୍ରତିପାଦିତ ହୋଇଅଛି ।

ଶକ୍ତିମାନ ଏବଂ ଶକ୍ତି ମଧ୍ୟରେ ବିଶ୍ୱ ସର୍ଜନାଭିପ୍ରାୟରେ ଅନୁଷିତ କର୍ମ ହେଲା ଉଭୟଙ୍କର ସଂଯୋଜକ ବା ସୃଷ୍ଟି-ପ୍ରକାଶକ କ୍ରିୟା । ଶକ୍ତି ଯାହାର ଅଛି, ସେ ଶକ୍ତିମାନ୍ । ଶକ୍ତି ଥିବାର ପ୍ରମାଣ ଦିଏ କର୍ମ । ଏହି କର୍ମ ହିଁ ଲୀଳା-ରହସ୍ୟରୂପେ କଥିତ । କବି-କଳ୍ପନାଦ୍ୱାରା ଏହି ଲୀଳା ଯୁଗଯୁଗାବଧି ବିଭିନ୍ନ ରଙ୍ଗରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଆସୁଥିବା ପ୍ରମାଣର ଅଭାବ ନାହିଁ । ଶକ୍ତି ଏକ ଶକ୍ତିମାନ୍ସୟହେ ପୁରାଣ ବା ସମାକରେ ଯେଉଁ ଚିତ୍ର ସାଧାରଣତଃ ପରଷା ଯାଇଅଛି, ସେଦିଗରୁ ବିଚାରିଲେ ଦେଖାଯାଏ ଯେ ଯୁଗଯୁଗ ଧରି ଅଧ୍ୟାତ୍ନ ତତ୍ତ୍ୱବୋଧ, ସମାକବୋଧ ଦ୍ୱାରା ତଥା ସମାକବୋଧ ମଧ୍ୟ ଅଧ୍ୟାତ୍ନ ତତ୍ତ୍ୱବୋଧଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଅଛି ।

କୌଣସି ଗୋଟିଏ 'ବାଦ' ଧର୍ମ ଧାରଣାର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ ହୋଇ ଲୋକରେ ଦୀର୍ଘକାଳ ଭକ୍ତି-ବିଶ୍ୱାସ ଜନ୍ନାଇବାର ଅଧିକାର ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲେ, ତାହା ପରେପରେ ଏହା ଜାଗତିକ ରୀତି-ରୂପର ଚିତ୍ରରେ ସାଧାରଣତଃ ପ୍ରଚାରିତ ହୋଇପଡ଼େ ।

''ଶକ୍ତୋଃ ଶକ୍ତିମତୋଭେଦାଃ

ବାସୁଦେବ ଇତୀର୍ଯ୍ୟତେ ।''

(ଅହିର୍ବୁଧା ଫହିତା)

ଏଇ ଯେ ବାସୁଦେବ-ତର୍ତ୍ତ୍ୱ, - ତାହାରି ଉପରେ ଆଧାରିତ ଶ୍ରୀଗୀତିଗୋବିଦରେ ରାଧାମାଧବଙ୍କୁ ନାୟକ-ନାୟିକାରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରି ତାଙ୍କର ଲୀଳା ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି । ଶକ୍ତିମୟୀ ରାଧାଙ୍କୁ ଶ୍ରୀକୃଷପ୍ରିୟାରୂପେ ବର୍ଷନା କରିଥିବାର ବହୁ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରଚନାପୂର୍ବରୁ ଧର୍ମଶାସ୍ତ ଓ ପୁରାଣମାନଙ୍କରେ ଦୃଷ୍ଟହୁଏ ।

ପ୍ଦୁପୁରାଣର ରଚନାକାଳ ଷଷ ଶତକଠାରୁ ଅଷମ ଶତକ ମଧ୍ୟରେ ବୋଲି ଧରାଯାଇଥାଏ । ରାଧାକୃଷଙ୍କ ସୟବେ ଏ ପୁରାଣର ବହୁ ସ୍ଥଳରେ ଉଲ୍ଲେଖ ପରିଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ; ଯଥା—

> ''ତତ୍ ପ୍ରିୟା ପ୍ରକୃତିୟ୍ୱାଦ୍ୟା ରାଧ୍କା କୃଷବଲୁଭା ।'' (ଉଉର ଖଣ)

> ''ପୁରୁଷ-ପ୍ରକୃତୀ ଚାଦୌ ରାଧା ବୃହାବନେଶ୍ୱରୀ ।'' (ପାତାଳ ଖଣ)

ଆହୁରି —

''ମର୍ତ୍ତ୍ୟଲକ୍ଷ୍ମୀଣ୍ଟ ସା ଦେବୀ ପଦ୍ମୀ କ୍ଷୀରୋଦଶାୟିନଃ ।''

''ସ୍ୱୟଂ ଦେବୀ ମହାଲକ୍ଷ୍ମୀଃ ପତ୍ନୀ ବୈକୁଣ୍ଠଶାୟିନଃ ।''

(ମାର୍କିଷେୟ ଚଣ୍ଡୀ)

ଏପରି କି ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣରେ ସ୍ୱୟଂ ବ୍ରହ୍ମାକର୍ତ୍ତକ ରାଧାକୃଷଙ୍କର ବିଧ୍-ପୂର୍ବକ ବିବାହ ମଧ୍ୟ ସଂଘଟିତ ହୋଇଥିବା ବର୍ଶନା ଦୃଷ୍ଟହୁଏ ।

'ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ'ର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକପ୍ରତି ଧାନ ଦେଲେ ମହାକବି ବ୍ରହ୍ମ-ବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣବର୍ତ୍ତିତ ରାଧାକୃଷ-ଲୀଳାପ୍ରତି ଲକ୍ଷ୍ୟ ଦେଇଥିବାପରି ମନେହୁଏ ।

ଗାଥା-ସପ୍ତସତୀ (ଗାହାସଉସଈରେ)ରେ 'ରାଧା' ନାମୋଲ୍ଲେଖ ରହିଅଛି । ଏ ଗ୍ରନ୍ଥର ରଚନାକାଳ ଖ୍ରୀଷ୍ଟୀୟ ପ୍ରଥମ ଶତକ ବୋଲି ଧରାଯାଏ । ସପ୍ତବାହନ ବା ସାତବାହନଙ୍କଦ୍ୱାର। ଏ ଗ୍ରନ୍ଥ ସଂକଳିତ । ତେଣୁ ଦେଖାଯାଏ ଯେ ରାଧାକୃଷ-ଲୀଳାଚିତ୍ର ଅର୍ବାଚୀନ ନୁହେଁ ।

ଧର୍ମ୍ମ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଛାଡ଼ିଦେଇ ସାହିତ୍ୟଦୃଷ୍ଠିରୁ ବିଚାରକଲେ ମଧ୍ୟ କଣାଯାଏ ଯେ, ରାଧା ହେଉଛନ୍ତି ନାରୀ-ଜଗତର ଏକ ପ୍ରେମରସାପ୍ଲୁତ ଭାବମୟୀ କବି-ମାନସୀ ।

ଚୈତନ୍ୟର ସ୍ଥିରତ। ଏଙ ଶକ୍ତିର ଗତିଚଞ୍ଚଳତା ମିଶି ଛଦୋମୟ ଶାସ୍ୱତ ଲୀଳା ପ୍ରକଟିତ ହୁଏ । ଦୁହେଁ ଏକ—ଦୁହେଁ ଅଭେଦ, ପୁଣି ଦୁହିଁଙ୍କମଧ୍ୟରେ ସୃଷ୍ଟିର ଚୂଡ଼ାନ୍ତ । ଲୀଳା ହିଁ ପୂଳନ—ଲୀଳା ହିଁ ଧର୍ମ । ସ୍ଥିର ଏଙ ଅସ୍ଥିର କେହି କାହାରିଠାରୁ ଭିନ୍ନ ନୂହେଁ । ଦୁହେଁ ବରୀୟାନ୍ — ଦୁହେଁ ଗରୀୟାନ୍ । ଦୁହେଁ ଦୁହିଁକର ଅପେଷାସାପେଷ ।

ଯୁଗଯୁଗାନ୍ତର ପରମଭକ୍ତ ଦାଦୁର୍ ଏଇ ମର୍ମରେ ଗାଇଛନ୍ତି—
''ବାସ୍ କହେ ହମ୍ ଫୁଲ୍କୋ ପାଉଁ
ଫୁଲ୍ କହେ ହମ୍ ବାସ୍,
ଭାଷ୍ କହେ ହମ୍ ସତ୍କୋ ପାଉଁ
ସତ୍ କହେ ହମ୍ ଭାଷ୍ ।
ରୂପ୍ କହେ ହମ୍ ଭାବକୋ ପାଉଁ
ଭାବ୍ କହେ ହମ୍ ରୂପ୍,
ଆପସ୍ ମେଁ ଦଉଁ ପୂଳନ୍ ଚାହେ
ପୂଜା ଅଗାଧ ଅନୁପ୍ ।''

ଅର୍ଥାତ୍ ସୁଗନ୍ଧ କହେ, ''ମୁଁ ଚାହେଁ ଫୁଲ, ଅନ୍ୟଥା ମୋର ପ୍ରକାଶର ଉପାୟ କାହିଁ ?'' ଅନ୍ୟପକ୍ଷରେ ଫୁଲ କହେ, ''ମୁଁ ତ ସ୍ଥୁଳବସ୍ତୁ, ସୁଗନ୍ଧି ବିନା ମୋ ଜୀବନର ସାର୍ଥକତା କାହିଁ ?'' ଭାଷା କହେ, ''ମୁଁ ସତ୍ୟର ଅପେକ୍ଷା କରେ । ସତ୍ୟ ବିନା ମୁଁ ଅବା କିଏ ?'' ପୁଣି ସତ୍ୟ କହେ, ''ମୁଁ ଚାହଁ ଭାଷାର ସଙ୍ଗ । ତା ବିନା ମୋର ଯେ ପ୍ରକାଶର ଉପାୟ ନାହିଁ।'' ରୂପ କହେ, ''ମୁଁ ଭାବ ଚାହେଁ, ଭାବ ବିନା ମୁଁ ପ୍ରାଣହୀନ ।'' ଭାବ କହେ, ରୂପର ସଙ୍ଗ ନ ପାଇଲେ ମୋର ଆନନ୍ଦ ଆସିବ ଅବା କାହଁ ?''

ତେଣୁ ଆପୋଷରେ ଦୁଇ ପକ୍ଷ ପରସ୍ପରକୁ ପୂଜା କରିବାରେ ତତ୍ପର । ଏହି ପୂଜାର ରହସ୍ୟ ଅ-ଭାବନୀୟ, ଅତୁଳନୀୟ । ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏହି ସଂପର୍କ-ଏହି ମିଳନ-ବାଞ୍ଚାକୁ ସରଳଭାବରେ କହିବାକୁ ହେବ 'ଲୀଳା' ।

ଭାବ ଓ ରସର ଏହିପରି ଅଙ୍ଗାଙ୍ଗୀ ସମ୍ମିଳନ ସର୍ବଥା ସିଦ୍ଧ । ଭାବ ଯେପରି ରସର ଅପେକ୍ଷା କରେ, ରସ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଭାବର ଅପେକ୍ଷା କରେ ।

''ରସ ଇତି କଃ ପଦାର୍ଥଃ ?

-ଉଚ୍ୟତେ, ଆସ୍ୱାଦ୍ୟତ୍ୱାତ୍ ।'' (ଭରତ)

ରସ କେବଳ ଆସ୍ୱାଦନ କରାଯାଏ ଏଙ୍କ ତାହାଦ୍ୱାରା ଆନନ୍ଦ ଲାଭଘଟେ । ରସ ଆସ୍ୱାଦନ କିପରି ସୟବ ହୁଏ ? ଭାବର ଆଭିମୁଖ୍ୟରେ ରସ ଆସ୍ୱାଦିତ ହୁଏ । ରସ ଓ ଭାବସମନ୍ୱିତ ଏହି ଆସ୍ୱାଦନ-କ୍ରିୟା ହେଲା ରସଲୀଳା । ମହାକବି ସ୍ୱୀୟ ଗୀତିମହାକାବ୍ୟକୁ ଅମୃତରସାୟିତ କରିଛନ୍ତି ରସଲୀଳାର ନାୟକ ବେଦବର୍ଶିତ 'ରସୋବୈ ସଃ' ରସମୂର୍ତ୍ତି ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କ ରସଫଚାରରେ । ବ୍ରକବିହାରୀଙ୍କର ଏଇ ମୂର୍ଦ୍ଦିରୂପ ମହିମା ନିମ୍ନରୂପେ ବର୍ଶିତ ହୋଇଅଛି :—

''ଗୋପବେଶଂ ସତ୍ ପୁଶ୍ଚରିକନୟନଂ ମେଘାଙ୍ ବୈଦ୍ୟୁତ୍ୟୟରମ୍,

ଦ୍ୱିଭୁଙ୍କ ମୌନମୁଦ୍ରାଢ଼୍ୟ

ବନମାଳି ନମୀଶ୍ୱରମ୍ !''

— ଗୋପାଳବେଶୀ ନିର୍ମଳପଦୃପଲାଶ ଲୋଚନ, ମେଘବର୍ଷ ଶ୍ୟାମଳଚିକ୍କଣ ଆଭାଯୁକ୍ତ ବିଦ୍ୟୁତ୍ସମ ଜ୍ୟୋଡିର୍ମୟ (ପୀତ) ବସନପରିହିତ, ଦ୍ୱିଭୁଜ, ମୌନ-ମୁଦ୍ରାନ୍ୱିତ ବନମାଳାଧାରୀଙ୍କୁ (ପରମେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ) ଯେ ଚିଉରେ ଧାରଣ କରେ, ସଂସାରରୁ ତାହାର ମୁକ୍ତି ଲାଭହୁଏ ।

(ଗୋପାଳ-ତାପିନୀ, ପର୍ବ-୧୭/୧)

ସହକରେ ଲୋକରୁଚି ଏହି ଗୋପେଶ୍ୱରଙ୍କ ଗୂଡ଼ଲୀଳାପ୍ରତି ଆକୃଷ୍ଟ ହେବ— ଏହି କଲ୍ୟାଣ–କାମନା ପାଞ୍ଚ୍ ମହାକବି ପ୍ରାକୃତ ବନକ ବୋଳି ଅପ୍ରାକୃତ ରସମୂର୍ତ୍ତି ଗଠନ କରିଛନ୍ତି । ଭକ୍ତକବି ସାମନ୍ତ ସିଂହାର ଏହି ଲକ୍ଷ୍ୟରେ ଗାଇଛନ୍ତି–

> ''ଅପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମମୂର୍ତ୍ତି କୟ ରାଧା-ହରି ଅବ୍ୟକ୍ତ ଲୀଳାକୁ ବ୍ୟକ୍ତ କଲ ଅବତରି ।''

ଅପ୍ତାକୃତ ପ୍ରେମମୂର୍ତ୍ତିଙ୍କର ବିରହ-ମିଳନକନିତ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଲୀଳା ହିଁ ''ଶ୍ରୀବାସୁଦେବ-ରତିକେଳି-କଥା''। ମହାକବି କୟଦେବ ଏହାରି ''ଲୀଳା-ଚିତ୍ର'' ଅଙ୍କନ କରିଅଛନ୍ତି ପରମ ସାଧକର ତୂଳିକା ଚାଳନରେ ।



# ର୍ତି-ର୍ବତି

କୁହାଯାଇଅଛି, ରାସ ଶହର ମୂଳ ହେଲା ରସ । ରସମୟ ରାସଲୀଳା କାମଲୀଳା ନୁହେଁ— ଏହା ପ୍ରେମଲୀଳା; ପ୍ରେମରସର ଆସ୍ୱାଦନଲୀଳା । ଭକ୍ତିମତୀ ଗୋପବାଳାମାନଙ୍କର କୃଷଭକ୍ତି ହେଲା ରାସଲୀଳାର ଉପ୍।ଦିକା । ରତିଭେଦରେ ଭକ୍ତି ପାଞ୍ଚ ପ୍ରକାର-ଶାନ୍ତ, ଦାସ୍ୟ, ସଖ୍ୟ, ବାସଲ୍ୟ ଏଙ୍ ମଧୁର । ରାସ ସଖ୍ୟ ଏଙ୍ ଦାସ୍ୟ ରତିପ୍ରଧାନ । ଏ ଦୁହେଁ ସ୍ଥାୟୀ ଭାବର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ବିଭାବ, ଅନୁଭାବ ଓ ସଞ୍ଚାରୀଭାବ ସହଯୋଗରେ ରତି ହୁଏ ରସରେ ପରିଣତ । କୁହାଯାଇଅଛି :—

''ବିଭାବେନାନୁଭାବେନ ବ୍ୟକ୍ତ ସଞ୍ଚାରିଣା ତଥା,

ରସତାମ୍ ଏତି ରତ୍ୟାଦିଃ ସ୍ଥାୟିଭାବଃ ସଚେତସାସ୍'' (ସା:ଦ:)

ସେହିପରି ଭକ୍ତି ସ୍ୱୟଂ ରସ ନୂହେଁ — ଏହା ସ୍ଥାୟୀ ଭାବ । ବିଭାବ, ଅନୁଭାବ, ସଭ୍ୱ ବା ସାଭ୍ୱିକ ଭାବ, ବ୍ୟଭିଚାରୀ ବା ସଞ୍ଚାରୀଭାବର ସହଯୋଗରେ ଭକ୍ତି ହୁଏ ରସରେ ପରିଣତ । ଏହି ପରିଣତିରୁ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ ଆନନ୍ଦ-ପରମାନନ୍ଦ । ରସଲୀଳା ଏହି ଆନନ୍ଦର ମନ୍ଦିର । ପରମାନନ୍ଦ ଏହାର ଦେବତା । ଉପାସିକା ଦେବଦାସୀ, ଗୋପାଙ୍ଗନାବୃନ୍ଦ ।

''ଅଥାନ୍ୟାଃ କେଶବରତିର୍ଲକ୍ଷିତାୟା ନିଗଦ୍ୟତେ ସାମଗ୍ରିପରିପୋଷେଣ ପରମା ରସରୂପତା । ବିଭାବୈରନୁଭାବେଷ ସାଦ୍ୱିକୈ ବ୍ୟଭିଚାରିଭିଃ ଏଷା କୃଷରତିଃ ସ୍ଥାୟୀଭାବୋ ଭକ୍ତିରସୋ ଭବେତ୍ ।

(ଭକ୍ତିରସାମୃତ ସିହୁ)

ଏହିମତେ ଶ୍ରୀକୃଷ-ଭକ୍ତିରସ-ରସାୟିତମନା ବ୍ରଜବନିତାଗଣଙ୍କ ରସଲୀଳାରୁ 'ରାସ' ଆଚରିତ ।

ରାସର ରତି-ସନ୍ଦର୍ଭରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ରସନାୟକ । ଗୋପୀମାନଙ୍କ ତୁଲରେ ତାଙ୍କର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରକଟିତ । ବ୍ରଜରତି ମଧୁର । ଏଠାରେ ରତି-ଲୀଳାଭେଦରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଧୀରୋଦାଉ, ଧୀର ଲଳିତ ଏବଂ ଧୀର ଶାନ୍ତ । ଧୀରୋଦାଭଭାବେ ସେ ଗୟୀର, ବିନୟେ, କ୍ଷମାଶୀଳ, କରୁଣ, ଆତ୍କୁଶ୍ଲାଘାଶୂନ୍ୟ ଏଙ ଅପ୍ରକାଶିତଗର୍ବ ।

ଧୀର ଲଳିତଭାବେ ସେ ରସିକତା, ନବଯୌବନତ୍ୱ ଏଙ ପରିହାସପଟୁତା ପ୍ରଭୃତି ଗୁଣଦ୍ୱାରା ଗୋପୀମାନଙ୍କର ବଶୀଭୂତ ।

ଧୀର ଶାନ୍ତଭାବେ ସେ ଶାନ୍ତ, ବିନୟୀ, ବିବେଚକ ଏଙ କ୍ଲେଶସହିଷ୍ଟୁ । ଏହା ଛଡ଼ା ଧୀରୋଦ୍ଧତଭାବେ ପୁଣି ସେ କୌଣସି କୌଣସି ଲୀଳାଭେଦରେ ମାହର୍ଯ୍ୟଗୁଣଯୁକ୍ତ, ଅଙ୍କାରୀ, କ୍ରୋଧପରାୟଣ, ଆତ୍ଲୁଶ୍ଳାଘୀ, ଚଞ୍ଚଳ ଓ ମାୟାବୀ ମାତ୍ର ବ୍ରଜଲୀଳାରେ ଏସବୁ ଗୁଣର ପରିଚୟ ନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀକୃଷ ସ୍ୱଭାବତଃ ନିରଙ୍କୁଶ, ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟବାନ୍ । ତାଙ୍କର ଅଚିତ୍ୟ ଶକ୍ତିହେତୂ ଏହି ବିରୋଧଗୁଣସମୁହର ସମଞ୍ଜସ ଉପସ୍ଥିତି ତାଙ୍କଠାରେ ସୟବି ପାରିଛି ।

ଦ୍ୱାରକାରେ ସେ ପୂର୍ଶ । ମଥୁରାରେ ସେ ପୂର୍ଷତର ଏଙ ବ୍ରକରେ ସେ ପୂର୍ଷତମ ।

ବ୍ରକରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ରତିର ଆଶ୍ରୟ; ଅର୍ଥାତ୍ ତାଙ୍କଠାରେ ରତି ବିଦ୍ୟମାନ । କୃଷଭକ୍ତର ହୃଦୟରେ ରତି ଅଧ୍ଷିତ; ତେଣୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ରତିର 'ଆଶ୍ରୟ' ।

ଗୋପୀମାନେ ରତିର 'ବିଷୟ' — ଅଥୀତ୍ ସେମାନେ କୃଷପୁତି ରତିକ୍ରିୟାବତୀ ।

ଏହି ରତି-ରୀତି ହଁ ରାସର ମୂଳ ।

ସ୍ଥାନ---ବ୍ୟାବନ, କାଳ---ମଧୁମାସ ।

''ଅଥ ସୁରଗୁରୁବାରେ ଚୈତ୍ର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଚ ଶୁକ୍ଲା ।''

(ବସନ୍ତରାସ--ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନ)

ନବବସନ୍ତ ସମାଗମ । ଚୈତ୍ର-ପୂର୍ଶିମାର ରଜତ-ଧବଳ ଚନ୍ଦ୍ରକର-ପରଶରେ ବୃନ୍ଦାବନର କୁସୁମମାଳିନୀ କୁଞ୍ଜଲତା ସମ୍ମୋହିତା। ମଦନର ପରମସଙ୍ଗୀ ମନ୍ଦମଳୟ ଏ ଅପରୂପ ଦ୍ରଶ୍ୟସନ୍ଦର୍ଶନ-ସୌଭାଗ୍ୟର ଏକମାତ୍ର ସାଥୀ ।

> "ବୃଦାରଣ୍ୟେ ପ୍ରବହମଦନେ ମଲ୍ଲିକାପୃଷ୍ପମୋଦେ ଶ୍ରୀଶୁଭ୍ରଂଶୋଃ କିରଣରୁଚିରେ କେଳିକାଦୟଙ୍ସପ୍ଥୋ । ରାତ୍ରୌ ଚୈତ୍ରେ ପଶୁପଦବଳାଚିଉଦେହାପହାରୀ ଙ୍ୟାରାତେର୍ମଧୂର ମୁରଳୀନାଦ ରାଜୋରରାଜଃ ।"

> > (ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନ-ବସନ୍ତରାସ)

ବାସନ୍ତୀ ରକନୀରେ ରସରାକ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କ ଚିଉବିମୋହନକାରୀ ମଧୁ ସଙ୍ଗୀତର ଆହ୍ୱାନ ଶୁଣି ଗଭୀର ଭାବାବେଶରେ ବିପର୍ଯ୍ୟଞ୍ଚସନ-ଭୂଷଣା ରତିନାୟିକା ରାସେଶ୍ୱରୀ ଏଙ୍ ବ୍ରକକାମିନୀଗଣ ବିଷୟାବଲ୍ୟନଙ୍କର ଶ୍ରୀଚରଣତଳେ ଆଶ୍ରୟାବଲ୍ୟନ ଆଶାରେ ଅଭିସାରିକା । ପାଶୋରିଯାଇଛି କୁଳ-ମାନ-ପସରା ନାହିଁ କାହାରି ଗୁରୁଗୌରବପ୍ରତି; ଅସର। ହେଉଛି ସତେ ସଙ୍କେତପୁଳୀ ପଥ ! ସଚେତନରେ ଚେତନହରା ହୋଇ ଅଭିସାରପଥରେ କଣେ ଜଣକୁ କେବଳ ପ୍ରଶ୍ନ କରୁଛନ୍ତି—

''କେ ମୁରଲୀ ବଜାଉଛି ବୃନ୍ଦାବନେ ଗୋ, ତା'ପରି ନାଗର ଆଉ ନାହିଁ କଣେ ଗୋ । ଘୋଷା । ମୁରଲୀ ବଡ଼ ପ୍ରମାଦ— କଲା ମୋତେ ଅବସାଦ ପତିବ୍ରତ ଛଡ଼ାଇଲାପରି ମଣେ ଗୋ ।

× × × ×
 ବନମାଳୀ ଦାସ କହେ ନନ୍ଦସୂତ ମନମୋହେ
 ଭଳି ମଜିରହିଥିବି ଶ୍ରୀଚରଣେ ଗୋ ।''
 ସବୁରି ମୁଖରେ କେବଳ ସେହି ଦୁଇଟି ଅକ୍ଷର 'କୃଷ' !

ଯନ୍ନାମଧେୟ ଶ୍ରବଶାନୁକୀର୍ତ୍ତନାତ୍ ସ୍ୱାଦୋଽପି ସଦ୍ୟଃ ସଂବନାୟ କଳ୍ପତେ ।''

(ଭାଗବତ - ୩ ୩୩୩)

ଥରେ ମାତ୍ର ଯେଉଁ ନାମ ଶ୍ରବଣ ବା କୀର୍ତ୍ତନ-ସ୍ୱାଦରେ ଜୀବନ ଶୁଦ୍ଧପୂତ ହେବ–କାହାନ୍ତି ସେ ଶ୍ରୀକୃଷ ? ରତିରସରଞ୍ଜିତ ନୟନସମ୍ମୁଖରେ ଦିଶିଯାଉଛି ସେହି :-

> " × × ମୋହନ ନଟବର ଭଙ୍ଗିଆ ଦଳିତ କଜ୍ଧ୍ୱଳ କାନ୍ତିମଞ୍ଜୁଳ କୁଞ୍ଚ ଘନନୀଳ କୁନ୍ତଳ

ପୃଷ୍ପବେଷିତ ଚଳପରିମଳ, ବରହୀ-ଚନ୍ଦ୍ରକ-ଚୂଳିଆ ।'' (ବନମାଳୀ) ମଧୁର ବୃଦ୍ଦାବନ, ମଧୁର ମାଦନ, ମଧୁର ମୋହନର ଅପୂର୍ବ ସମନ୍ୟରେ ଉଚ୍ଛନ୍ନ ମନୋପ୍ରାଣ । ନୟନ ଅଭିସାର-ପଥସାରା କେବଳ ଦେଖୁଛି--- ''ଅଧରଂ ମଧୁରଂ ବଦନଂ ମଧୁରଂ ହସିଙ ମଧୁରମ୍ । ହୃଦଙ୍ଗ ମଧୁରଂ ଗମନଂ ମଧୁରଂ ମଧୁରଂ ମଧୁରମ୍ । ବଚନଂ ମଧୁରଂ ଚରିଙ ମଧୁରଂ ବଳିଙ ମଧୁରମ୍ । ଚଳିଙ ମଧୁରଂ ଭୁମିଙ ମଧୁରଂ ମଧୁର

(ବଲୁଭାଚାର୍ଯ୍ୟ)

କୁଳବଧୂ ବ୍ରଜକାମିନୀଗଣଙ୍କୁ ଏ ରୂପ ଦେଖାଉଛି କିଏ ? ପ୍ରୀତିବସଳା ଗୋପନାଗରୀମାନଙ୍କ ସରସହୃଦୟରେ ଏ ରତି ରୀତିର ଉନ୍ନାଦନା ଦେଲା କିଏ ?

> ''ରମଙ୍କ ଗୀତଧ୍ୱନିଂ ଶୃତ୍ୱା ସତ୍ତ୍ୟକ୍ୟାବସଥାଂୟତା ଆକଗୃଷ୍କରିତା ଗୋପ୍ୟୋ ଯତ୍ରାଷ୍ଟେ ମଧୁସୂଦନଃ ।''

—ରମଣୀୟ ଗୀତଧ୍ୱନି ଶୁଣି ଗୃହ ତ୍ୟାଗ କରି ଚଞ୍ଚଳପଦରେ ଗୋପାଙ୍ଗନାଗଣ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କନିକଟରେ ଉପସ୍ଥିତା ।

କୃଷରତି ସେମାନଙ୍କୁ ପରକୀୟା ନାମଧେୟା ଏ ମୋହନମନ୍ତ ପଡ଼ାଇଛି ସିନା ! ଲୋକଲୋଚନର ଅନ୍ତରାଳରେ ଥାଇ ଏ ରତି-ରସାମୃତ ଚଖାଇଲେ ସେମାନଙ୍କୁ ପ୍ରେମ ବା ଭକ୍ତିର ଚାରି ଜଣ ଅଭେଦାଙ୍ଗ ସଙ୍ଗୀ । ତହିଁମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରଥମ ହେଲେ 'ବିଭାବ' ।

''ବିଭ୍ୟାବତେ ହି ରତ୍ୟାଦିର୍ଯତ୍ର ଯେନ ବିଭାବ୍ୟତେ । ବିଭାବୋନାମ ସ ଦ୍ୱେଧାଲୟନୋଦ୍ଦାପନାତ୍କଳଃ ।'' (ଅଗ୍ନି ପୁରାଣ) ଭାବର ପ୍ରକୃତ ଉଦ୍ବୋଧନକାରୀ 'ବିଭାବ' । ସେ ସୁସ୍ତକୁ ଜାଗ୍ରତ କରେ, ଲୁସ୍ତର ଉଦ୍ଧାର କରେ, ଗୁପ୍ତକୁ କରେ ପ୍ରକଟ-ସୂଷ୍ମକୁ କରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ । ''ବିଭାବୟନ୍ତୀତି ବିଭାବାଃ ।'' ଇପ୍ସିତ ଫଳପ୍ରାପ୍ତି ଲାଗି ସମଷ୍ଟେ ଅନ୍ୟୋନ୍ୟମୁଖାପେକ୍ଷୀ । ବିଭାବର ଏ ରୀତିରେ ସାହାଯ୍ୟକାରୀ ଦୂଇଟି ସହଚର ହେଲେ 'ଆଲ୍ୟନ' ଓ 'ଉଦ୍ଦୀପନ' । ଏହିମାନଙ୍କ ସହାୟତାରେ ନିରାକାର ହୁଏ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ– ସାକାର । ଏହିମାନେ ହିଁ ରସ-ଭାବର ଉପକରଣ ।

ରାସ-ରସରସିକିନୀ ବ୍ରକତରୁଣୀଗଣ ଉହର୍ଷ। ହୋଇ ଶୁଣିଲେ :— 'ତ୍ରିକଗନ୍ନମାନବାକର୍ଷି-ମୁରଲୀ-କଳକୂଜିତ'— ନୀରବ ନିଶିଥର ଦୂର।ଗତ ବଂଶୀଧ୍ୱନି । ଚେତିଉଠିଛି ମନରେ ଶ୍ୟାମ-ସୋହାଗା ଆଖିଆଗରେ ତାଙ୍କର କୁହୁକର ଯାଦୁକରୀ ଖେଳାଇଦେଇଛି ନଟବରଙ୍କର ରୂପ, ବେଶ, ନୂପୁର, ହାସ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦି । ଏ ସମୟ 'ଉଦ୍ଦୀପନ ବିଭାବ'ର ରହସ୍ୟ । ପୁଣି ନୀଳମେଘ କଗାଇଦେଇଛି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ବର୍ଷଭାବନା । ତହିଁ ସହିତ ଚନ୍ଦ୍ର-ଜ୍ୟୋସ୍ନା, ମନ୍ଦମଳୟ । ଏ ସମୟ ମିଶିଯାଇ ଦାଉସାଧିଛନ୍ତି ପ୍ରୀତିବିଭୋର। ଗୋପିକାମାନଙ୍କ ଉପରେ । ଭରିଉଠିଛି ଦେହ-ମନରେ ବ୍ୟାକୁଳତା, ତିନ୍ତିଯାଇଛି ଆଖିକୋଣ, ଚିଉରେ ଆସିଛି ବିସ୍ପୃତି, ଚଞ୍ଚଳ ହୋଇଉଠିଛି ସଂକେତ-କୁଞ୍ଚବାହୀ ଚରଣନୃପୁରର ଗତିବେଗ ।

ଏବେ ସମାଗତ ଅନୁଭାବର ଶାସନମୁହୂର୍ତ । ଚିଉର ଭାବାନୁସାରୀ ତନୁ-ବିକାର ତା'ର ପରିଚୟ ।

''ଅନୁଭାବାୟୁ ଚିଉସ୍ୟ ଭାବାନାମବବୋଧକଃ ।''

(ଭାବରସାମ୍ରତ)

ଚିଉସ୍ଥ ଭାବଗୁଡ଼ିକୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଗୋଚର କରାଇ ତାହାରି ପ୍ରଭାବରେ ହାସ୍ୟ, କଟାକ୍ଷ ଏବଂ ବିବିଧ ନୃତ୍ୟଛନ୍ଦରେ ବିହ୍କଳିତ କରିଦେଲା ରାସରସରଙ୍ଗିନୀ ବ୍ରକ୍ତକାଳାମାନଙ୍କୁ ଏଇ ଅନୁଭାବ । କଗାଇଦେଲା ଦେହମନରେ, ଜୀବନ-ପ୍ରାଣରେ ଅପୂର୍ବ ସ୍ପନ୍ଦନ । ଅଙ୍ଗେ ଅଙ୍ଗେ ନାଚିଉଠିଲା ହୃଦ୍ୟାବେଗସନ୍ତୂତ ତରଙ୍ଗାକୁଳିତ ମଧୁର ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି । ଅଣୀୟଉ ହେଲା ଲୀଳାୟିତ ଅବଳା-ମନ ବିଷୟାବଲ୍ୟନର ଆଶ୍ରୟାବଲ୍ୟନ ଆଶାରେ । ଜାତହେଲା ଅଷ୍ଟବିଧ ସାଭ୍ୱିକ ବିଭାବ—

''ତେ ୟନ୍ତସ୍ୱେଦରୋମାଞ୍ଚାଃ ସ୍ୱରଭେଦୋଽଥ ବେପଥୁଃ ବୈବର୍ତ୍ତ୍ୟମଶ୍ରୁ ପ୍ରଳୟ ଇତ୍ୟତ୍ତୋ ସାଭ୍ୱିକାଃ ସ୍ୱୃତାଃ ।''

ଅନୁଭାବ ସାକ୍ଷାତ୍ଭାବରେ ଦେହର ବିକାର ଜନ୍ନାଏ ସିନା, ସାତ୍ତ୍ୱିକ ତାହାକୁ ଚିତ୍ତର ବ୍ୟବହିତ ଭାବରେ ଜାତ କରାଏ । ତହୁଁ ଏକମାତ୍ର ସତ୍ତ୍ୱ ଭିନ୍ନ ଆଉ କିଛି ବାକି ରହିଲା ନାହିଁ । ଏହି ବିଭାବ ସମୂହର ଅନୁଶାସିତ। ବ୍ରକନାୟିକାଗଣ ସଙ୍କେତପୁଳରେ ମିଳିତା ହେଲେ ଭାବଗ୍ରାହୀ ବ୍ରକସୁହରଙ୍କସହିତ ଗୂଢ଼ରତିର ପ୍ରଭାବରେ ସମାଜ-ବନ୍ଧନ-ବାଧା ଉପେକ୍ଷା କରି ।

ଏଇ ରତି-ରୀତିକୁ କୁହାଯାଉଅଛି--ପରକୀୟା । ଶ୍ରୀକୃଷ ଶ୍ରୀଚରଣାର୍ପିତ ମନ ଘେନି ଭାବମୟୀ ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନଙ୍କ ସହିତ 'ସଂସାରିରପି ଙ୍କସାରି-ଶୃଙ୍ଖଳାବଦ୍ଧ ମାନସ' । ଭାବଗ୍ରାହୀ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କର ସଂସାରୀ-ରୀତି-ସୁଲଭ ଆଚରିତ ଏହି ରାସଲୀଳା ପ୍ରାକୃତ ଦୃଷ୍ଟିରେ ମଦନୋସବରୂପେ ଚିତ୍ରିତ ହୋଇଅଛି; ମାତ୍ର ଭାବୁକ ରସିକ ଭକ୍ତ ଏହାର ଗୃଡ଼ତା ଅନୁଭବ କରି କହନ୍ତି :--

''ଅପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମମ୍ଭି କୟ ରାଧାହରି ।'' (ଅଭିମନ୍ୟ)

ଏ ପ୍ରେମ କାମ-ଭାବିତ ନୁହେ । ଏ ପ୍ରେମ-'ଆନନ୍ଦ ନନ୍ଦନାତୀତମ୍ ।' ଏ ପ୍ରେମ ଆଧ୍ୟଦୈହିକ ନୁହେ, ଆଧାତ୍ୱିକ-ପ୍ରାକୃତ ନୁହେ, ଅପ୍ରାକୃତ ।

କେହି-କେହି ରସିକଳନ ଏହାକୁ ପରକୀୟା ପ୍ରସଙ୍ଗ ବୋଲି ସ୍ୱୀକୃତି ଦେବାରେ ପରାଙ୍ମୁଖ । ସେମାନଙ୍କ ମତରେ —

''ଶ୍ରୀକୃଷେନ ତାସାଂ ନିତ୍ୟଦାମ୍ପତ୍ୟେ ସତି

ପରକୀୟାତ୍ୱେ ଚ ମାୟିକ ସତି ।''

(ଲୋଚନରୋଚନୀ ଟୀକା)

ଅର୍ଥାତ୍ ନଟବର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କସହିତ ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନଙ୍କର ପ୍ରେମ ନିତ୍ୟଦାମ୍ପତ୍ୟସିଦ୍ଧ; ପରକୀୟାତ୍ୱ ମାୟିକ ମାତ୍ର ।

ଏ ମତ ଖଣ୍ଡନ କରି ପୁଣି କୁହାଯାଇଅଛି :--

''ଗୋପିନାଂ ପରକୀୟାତ୍ୱଦର୍ଶନାତ୍ ସର୍ବଗୋପୀଶିରୋମଣିଃ । ସାଃପି ପରକୀୟୈବ । ନ ତୁ ପ୍ରକଟାପ୍ରକଟଲୀଳାୟୋଃ ସ୍ୱରୂପତଃ କିଞ୍ଚନ ବୈଲକ୍ଷ୍ୟମ୍ୟୀତି ।''

ଯେହେତୁ ଗୋପୀଗଣଙ୍କର ପରକୀୟାତ୍ୱ ଅଛି, ସେହିହେତୂରୁ ସର୍ବଗୋପୀଶିରୋମଣି ରାଧିକା ପରକୀୟାତ୍ୱ ରତି-ସମ୍ପନ୍ନ । ପ୍ରକଟ ଏବଂ ଅପ୍ରକଟ ଲୀଳାର ପାର୍ଥକ୍ୟ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କସହିତ ନିତ୍ୟସିଦ୍ଧ ଭାବ 'ରତି' — ଯେପରି ଅଗ୍ନି ଏବଂ ତାର ଦାହିକାଗୁଣ । ଏହା ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନ୍ଙ୍କର ସର୍ବସମ୍ମତ ନିତ୍ୟସିଦ୍ଧଭାବ । ତେଣୁ ପରକୀୟାରେ ସ୍ୱକୀୟାଭାବ ସ୍ୱୀକୃତ । ପରକୀୟା ଭିନ୍ନ ସର୍ବତ୍ୟାଗୀ ଆତ୍କୋହର୍ଗ ସମ୍ଭବ ନୁହେଁ, ତନ୍ନୟତା ସମ୍ଭବ ନୁହେ ।

''କାମ' କ୍ରୋଧ' ଭୟଂ ସ୍ନେହମ୍ ଐକ୍ୟ ସୌହୃଦମେବ ଚ ନିତ୍ୟ ହ୍ରୌ ବିଦଧତେ। ଯାନ୍ତି ତନ୍ମ୍ୟତଂ ହି ତେ ।''

(ଭାଗବତ---୧୦ମ)

କାମ, କ୍ରୋଧ, ଭୟ, ସ୍ନେହ, ଐକ୍ୟ ବା ସୌହାର୍ଦ୍ୟ—ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କଠାରେ ଏଥିମଧ୍ୟରୁ କୌଣସି ଗୋଟିକର ସମର୍ପଣରେ ତନ୍ମ୍ୟତାପ୍ରାପ୍ତି ଘଟେ । ପରକୀୟା ପ୍ରୀତିରେ ହିଁ ଏହା ସମ୍ମବ ।

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦବର୍ଷିତ ରାସର ରତି ମୁଗ୍ଧା ବ୍ରକଗୋପିକାମାନଙ୍କର ସମସାରତି-ରୀତିର ଚାରୁଚିତ୍ର । ଏଇ ଗୋପୀମାନେ ରାସରେ ପ୍ରେମଲୀଳା ବିହାରବିୟାରକାରିଣୀ । ଏମାନଙ୍କ ରତିମୂଳରେ ଥିଲା ଚରମ ତ୍ୟାଗ । ଭାଗବତକାର କହିଛନ୍ତି—

> ''ତା ମନ୍ନନସ୍କା ମତ୍ପ୍ରାଣା ମଦର୍ଥେ ତ୍ୟକ୍ତ-ଦୈହିକାଃ ଯେ ତ୍ୟକ୍ତଲୋକଧର୍ମାୟ ମଦର୍ଥେ ତାନ୍ ବିଭର୍ମାହମ୍ ।''

> > (ଭାଗବତ ୧୦ମ)

ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ସେମାନେ (ଗୋପୀମାନେ) ଦେହ, ଗୃହ, ଲୋକଧର୍ମ ଏବଂ ବେଦଧର୍ମ ସମୟଙ୍କୁ ବିସର୍ଜନ ଦେଇ କେବଳ ମୋହରି ନିରତ ଅଙ୍ଗସଂଗିନୀ । ଆହରି କହାଯାଇଛି

''ନ ପାରୟେହେ ନିରବଦ୍ୟଫଯୁକାଂ ସ୍-ସାଧୁକୃତ୍ୟ ବିବୁଧାୟୁଷାପି ବା । ଯା ମା ଭଜନ୍ ଦୁର୍କରଗେହଶୃଙ୍ଖଳାଃ ସ ବ୍ୟୟ, ତଦ୍ବଃ ପ୍ରତିଯାତୁ ସାଧୁନା''।

(ଭାଗବତ-ଦ**ଶ**ମ)

ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ପରମାୟୂ ପାଇଲେ ସୁଦ୍ଧା ତୂମ ରଣ ମୁଁ ଶୁଝିପାରିବି ନାହିଁ ସଖୀଗଣ ! କାରଣ ମୋ ପ୍ରତି ଅନୁରାଗବତୀ ହୋଇ ତୂମେମାନେ ଲୋକଧର୍ମ, ବେଦଧର୍ମ, ଆତ୍ମୟ-ସ୍ୱଳନ ସମଞ୍ଚଳୁ ଉପକ୍ଷୋକରି ମୋଠାରେ ଆତ୍ନସମର୍ପଣ କରିଅଛ । ତୂମେମାନେ— ତ୍ୟକ୍ତ-ଲୋକ-ବେଦ-ସ୍ୱା (ଭାଗବତ)

''ସର୍ବଧର୍ମାନ୍ ପରିତ୍ୟକ୍ୟ ମାମେକ ଶରଙ ବ୍ରକ'' (ଗୀତା)

—ସକଳ ଧର୍ମ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ତୁମେମାନେ ମୋତେ ହିଁ କେବଳ ଆଶ୍ରୟ କରିଛ ।

> ''ଯା ଦୃଷକ୍ୟ ସ୍କଳନମ୍ ଆର୍ଯ୍ୟପଥଂ ଚ ହିତ୍ୱା ଭେକୁମୁକ୍ୟ-ପଦବଂ ଶତିଭିବିମଶ୍ୟାମ୍ ।'' (ଭାଗବତ-୧୦)

ଗୋପୀପ୍ରେମର ମୂଳ ହେଲା- ''ତବର୍ପିତାଖିଳାଚାରିତା, ତଦ୍ ବିସ୍ମରଣେ ପରମବ୍ୟାକୁଳତା''—ଏହାର ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ଉଦାହରଣ ଗୋପୀ-ରତି ରୀତିରେ ପ୍ରଦର୍ଶିତ । ରାସର ରସନାୟକ, ଶ୍ରୀକୃଷ, ରସପରିବେଶିକା ବ୍ରକାଙ୍ଗନା, ରତି-ରୀତି 'ସମର୍ଥା' ।

ଗୋପୀରତି ବା ରାଧାରତି 'ମଧୁରା' । ଏହା ଗୋବିନ୍ଦ ଏଙ୍ ରସବତୀ ଶ୍ରୀରାଧାଦି ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନଙ୍କ ସ୍ୱୋଗର ଆଦିକାରଣୀଭୂତ ରତି । ଯେଉଁ ଭାଗ୍ୟବତୀମାନେ ଭକ୍ତବହଳ ଭାବଗ୍ରାହୀ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଅନୁଗ୍ରହଲାଭରେ ସ୍ପର୍ଥା, କେବଳ ସେହିମାନଙ୍କ ଚିଉରେ ଏ ରତି ସଞ୍ଚାରିତ ହୁଏ । ପଞ୍ଚବିଧ ମୁଖ୍ୟ ରତି ହେଉଛି – ପ୍ରଭୁଞ୍ଜାନରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଅନୁଗ୍ରହାଭିଳାଷୀଙ୍କର ଚିଉରେ ଯେଉଁ ରତି ସଞ୍ଚାରିତ, ତାହା ଜ୍ଞାନରୂପା 'ପ୍ରୀତି – ରତି' (୧), ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କପ୍ରତି ସ୍ମ ବା ଐକ୍ୟଭାବସ୍ଥନ୍ନତିଉର ରତି ନାମ 'ସ୍ଥୟ – ରତି' (୨), ଗୁରୁତ୍ୱ ଅଭିମାନଯୁକ୍ତ ବାହ୍ୟଲ୍ୟଭାବମ୍ୟୀ ରତି 'ବାହ୍ୟୟ – ରତି' (୩), ପ୍ରମାତ୍ୟ ଜ୍ଞାନସଂପନ୍ନ ମମ୍ପତାଗନ୍ଧହୀନ ପ୍ରୀତି 'ଶାହ୍ୟ-ରତି' (୪) ଏଙ୍ ପୂର୍ବୋକ୍ତ 'ମଧୁରା ରତି' (୫) ।

ଏହା ହିଁ ଭକ୍ତିପଞ୍ଚକରୂପେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ । ଗୋପୀରତି 'କାନ୍ତ-ଭାବ' ସେବା । ଗୋପୀ---ସେବାଦାସୀ, କୃଷ-ଆରାଧ । ଗୋପୀ ପ୍ରିୟା---ଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରିୟ । ଏହି ମଧୁର ଉତି-ରୀତି-ଆଶ୍ରୟରେ ନିହିତ ଭଗବନ୍ନିଷ୍ଟାଜନିତ ଶାନ୍ତଭାବ, ଦାସ୍ୟଭାବରେ ସେବା, ସଖୀଭାବରେ ମୈତ୍ରୀ, ବାସଲ୍ୟଭାବରେ ମମତା । ସର୍ବୋପରି ଏହା କାନ୍ତାଭାବରେ ସେବନର ଅପ୍ରତ୍କଳ ମହତ୍ତ୍ୱରେ ମହିମାନ୍ୱିତ । ରାସର ଏହାହିଁ 'ରତି-ରୀତି' ।



### ସର୍ଜନା

ପୁରୁଷ ଏବଂ ପ୍ରକୃତିର ଯୁଗଳ ମିଳନ ବ୍ୟତିରେକେ ସର୍କନା ସୟବପର ନୁହେଁ । ସର୍ଚ୍ଚନାର ମୂଳରେ ସୃଷ୍ଟିର ରସପୃଷ୍ଟି ଅବଶ୍ୟ ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ । ରସଭିନ୍ନ ସୃଷ୍ଟି ନାହିଁ । ସର୍ଚ୍ଚନାମୂଳରେ ରସର ସଞ୍ଚରଣ ହିଁ ଭଗବଲ୍ଲୀଳା । ବେଦାନ୍ତ ଦର୍ଶନରେ ମହର୍ଷି ବାଦରାୟଣ କହିଛନ୍ତି :—

''ଲୋକବତ୍ ତୁ ଲୀଳା-କୈବଲ୍ୟମ୍ ।''

ନିଷ୍ପୁଯୋଜନରେ ଲୋକ ଯେପରି ଖେଳା କରେ ବାସୁଦେବଙ୍କର ଏହି ସୃଷ୍ଟି ସର୍ଜନା ସେହିପରି ଏକ ଖେଳା, ଯାହା ଗୋବିନ୍ଦଲୀଳା ନାମରେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ । ବାସୁଦେବତତ୍ତ୍ୱାନୁସାରୀ ମହାକବିଙ୍କ ଗୋବିନ୍ଦ-ଲୀଳା ସର୍ଜନାର ନାୟକ ବା ପୁରୁଷ ହେଲେ ଶକ୍ତିମାନ୍ ପୁରୁଷୋଭମ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ରସରାଜ ଏଙ୍ ନାୟିକା ବା ପ୍ରକୃତି ହେଉଛଡି ହ୍ଲାଦିନୀ ଶକ୍ତିମୟୀ ମହାଭାବ । ବିଶ୍ୱସୃଷ୍ଟି ସର୍ଜନାକାରୀ ଅନନ୍ତ ଶକ୍ତିମୟ ବାସୁଦେବଙ୍କର ସର୍ବଶକ୍ତି ମଧ୍ୟରେ ସ୍ୱରୂପ ଶକ୍ତି ସର୍ବଶ୍ରେଷ । ଏହା ଚିତ୍ ବା ବିଷ୍ପୁଶକ୍ତି ।

''ବିଷୁଶକ୍ତି ପରା ପ୍ରୋକ୍ତା ।''

(ବିଷୁ ପୁରାଣ)

ସ୍ୱରୂପ ଶକ୍ତି ତିନି ପ୍ରକାର— ସତ୍, ଚିତ୍, ଆନନ୍ଦ । ଆନନ୍ଦମୟଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ହିଁ ସତ୍ ଚିତ୍ ହେଲା ସଂବିତ୍ ଶକ୍ତି ଏବଂ ଆନନ୍ଦ ତାଙ୍କର ହୁାଦିନୀ ଶକ୍ତି । ଏହି ତ୍ରିଶକ୍ତିର ସମନ୍ୟହେତ୍ ଭଗବାନ୍ଙ୍କୁ ବୋଲାଯାଏ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ।

ସତ୍ ବା ସହିନୀ ଶକ୍ତିହେତୁ ସେ ସର୍ବବ୍ୟାପୀ, ଚିତ୍ ବା ଫବିତ୍ ଶକ୍ତିହେତୁ ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ, ଆନନ୍ଦ ବା ହ୍ଲାଦିନୀ ଶକ୍ତିହେତୁ ଆନନ୍ଦମୟ । ହ୍ଲାଦିନୀ ଶକ୍ତିଦ୍ୱାରା ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ ସୁଖାନୁଭବ କରନ୍ତି ଏଙ ଏହି ହ୍ଲାଦିନୀ ଶକ୍ତି ଭଗବାନଙ୍କୁ ଯେପରି ଆହ୍ଲାଦ ଦିଏ ରସିକ ଭକ୍ତକୁ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଆନନ୍ଦ ଦିଏ ।

ପ୍ରେମହିଁ ଭଗବାନ୍-ପ୍ରେମ ହିଁ ଆନନ୍ଦ । ହ୍ଲାଦିନୀ ଶକ୍ତି ହେଲା ପ୍ରେମର ଉଷ । ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଏକମାତ୍ର ହ୍ଲାଦିନୀ ଶକ୍ତି ରାଧିକା । ରାଧା ହିଁ ମଧୁର ରସର ଘନୀଭୂତ ବିଗ୍ରହ । ଶ୍ରୀକୃଷ ପ୍ରେମମୟ-ପ୍ରେମମୟୀ ଶ୍ରୀରାଧା । ଶ୍ରୀକୃଷ ରସରାକ-ଶ୍ରୀରାଧା ମହାଭାବ, ତାଙ୍କୁ ଘେନି ହିଁ ଲୀଳାବାଦର ଅପୂର୍ବ ବିକାଶ ଘଟିଛି । "ରା-ଶଦେଚାରଣାଦ୍ ଭକ୍ତୋ ଭକ୍ତି ମୁକ୍ତିଅ ଗତି ସଃ, ଧା-ଶଦୋଚାରଣେନୈବ ଧବତ୍ୟେବ ହରେଃ ପଦମ୍ ।" (ନାରଦ ପଅରାତ୍ର)

ରାଧା ସତ୍, ଚିତ୍, ଆନନ୍ଦଙ୍କ ପୂର୍ଣାଙ୍ଗବିକାଶ, ତେଣୁ ଅଦ୍ୱିତୀୟା । ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣର ଶ୍ରୀକୃଷ-ଜନ୍ନଖଣ୍ଡରେ କୁହାଯାଇଅଛି –

"ର।-ଶଙ୍କ କୁର୍ବତସ୍ତସ୍ତ ଦଦାମି ଭକ୍ତିମୁଉମାମ୍ ଧା-ଶଙ୍କ କୁର୍ବତଃ ପଣ୍ଟାଦ୍ୟାମି ଶ୍ରବଶଲୋଭତଃ । ଯେ ସେବନ୍ତେ ଚ ଦତ୍ତ୍ୱା ମାମୁପଚାରାଂଶ ଷୋଡ଼ଶ, ଯାବଜୀବନପର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଯା-ପ୍ରୀତିର୍ଜାୟତେ ମମ । ସା ପ୍ରୀତିର୍ମମ ଜାୟତେ ରାଧା-ଶଦ୍ଦାଉତୋଃଧ୍କଃ, ପ୍ରିୟାନ୍ମେ ତଥା ରାଧେ ରାଧା ବକ୍ତା ତତୋଃଧ୍କଃ । ଲକ୍ଷ୍ମୀଃ ସରସ୍ୱତୀ ଦୁର୍ଗା ସାବିତ୍ରୀ ପ୍ରକୃତିସଥା ମମ ପ୍ରିୟାଣ୍ଟ ଦେବାଣ୍ଟ ତାସଥାପି ନ ତତ୍ସମଃ । ତେ ସର୍ବେ ପ୍ରାଣତୂଲ୍ୟା ମେ ଙ୍କ ମେ ପ୍ରାଣାଧ୍କା ସତୀ ଭିନ୍ୟୁାନ ସ୍ଥିତାସ୍ତେ ଚ ଙ୍ ଚ ବକ୍ଷଃସୁଳେ ସ୍ଥିତା ।"

ପୁରୁଷ ଏବଂ ନାରୀର ମିଳନ ହିଁ ସର୍ଜନାର ମୂଳ । ଏହି ପୁରୁଷନାରୀତତ୍ତ୍ୱକୁ କୁହାଯାଇଅଛି ବିଷୟ-ଆଶ୍ରୟତତ୍ତ୍ୱ । କୃଷପ୍ରେମିକା ହେଲେ ପ୍ରେମର ଆଶ୍ରୟ ଏବଂ ଶ୍ରୀକୃଷ ହେଉଛନ୍ତି ପ୍ରେମର ବିଷୟ । ଆଶ୍ରୟ ଅର୍ଥାତ୍ ସେବାଶ୍ରୟ, ସେବକ ଭୋଗ୍ୟ-ଯାହା ହେଲା ନାରୀ-ତତ୍ତ୍ୱ ଏବଂ ଭୋକ୍ତା ବା ସେବାଭୋଗୀ ହେଲା ପୁରୁଷତତ୍ତ୍ୱ – ଯାହା ରସରାଜ ଏବଂ ମହାଭାବଙ୍କ ଅଭେଦରେ ଭେଦ ସର୍ଜନାର ମୂଳକଥା ।"

#### ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନ୍

''କଗତ୍-ପ୍ରକୃତି ଭାବୋ ଯଃ ସ ଶକ୍ତିପରିକୀର୍ତ୍ତିତା ।'' (ଅ:ବୁ:ସଂ) ପୂର୍ବରେ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନ୍ ବିଭେଦହୀନ । ଯାହାର ଶକ୍ତି ଅଛି, ସେ ଶକ୍ତିମାନ୍ । ଶକ୍ତିମାନ୍ ସେ, ଯାହାର ଶକ୍ତି ଅଛି ଅର୍ଥାତ୍ ଦୁହେଁ ଏକ ।

ଦୂଇଟି କଥାମଧ୍ୟରେ ଅଭେଦ ଏବଂ ଭେଦତତ୍ତ୍ୱ ବିଦ୍ୟମାନ । ଏହା କିନ୍ତୁ ଚିନ୍ତାର ଅତୀତ । ଏହି ଅଚିନ୍ୟ ଭେଦାଭେଦ-ତତ୍ତ୍ୱ ହେଲା ବାସୁଦେବ-ତତ୍ତ୍ୱ ।

ଶକ୍ତି-ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ସାପେକ୍ଷ । ଶକ୍ତି କୌଣସି ବିଷୟ ବା କର୍ମର ଆଶ୍ରିତ ଅର୍ଥାତ୍ କାହାରି ଅପେକ୍ଷମାଣ । ଶକ୍ତି କହିଲେ ମନରେ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ – ଶକ୍ତି କାହାର ? କାହାର ଆଶ୍ରିତ ? ଶକ୍ତି କେଉଁ ବିଷୟକ ? ଏବଂ ସେ କେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟକରଣରେ ସମର୍ଥ ?

ଶକ୍ତିମାନ୍ କିଏ ? – ଯାହାର ଶକ୍ତି ଅଛି ଅର୍ଥାତ୍ ଶକ୍ତିର ଯେ କନକ । ଶକ୍ତିମାନ୍ର ଧର୍ମ କ'ଣ ? =ଶକ୍ତି । ଏହି ଶକ୍ତିଦ୍ୱାରା କାର୍ଯ୍ୟର ଉପ୍ଭି ଘଟେ । ଶକ୍ତି ଏଙ ଶକ୍ତିମାନ୍ – ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପରିଚାୟକ ବ୍ୟବଧାନ କ'ଣ ? – କାର୍ଯ୍ୟ । ତେଣୁ ଶକ୍ତି, ଶକ୍ତିମାନ୍ ଓ କର୍ମ ଏ ତିନିଗୋଟି ବିଷୟର ସୟନ୍ଧ ଅଭିନ୍ନ । ଶକ୍ତି ଏଙ ଶକ୍ତିମାନ୍ର ସମ୍ପର୍କ ଅଭେଦ ଅର୍ଥାତ୍ ଦୁଇ ନୁହେଁ ଏକ ।

''ଶକ୍ତି ଶକ୍ତିମତୋଣ୍ଟାପି ନ ବିଭେଦ କଥଞ୍ଚନ ଅବିଭିନ୍ନୋଽପି ସ୍ୱେଚ୍ଛାଦି ଶବ୍ଦୈରପି ବିଭାଷ୍ୟତେ ।''

(ଭାଗବତ)

ଅଗ୍ନି ଏଙ ଦାହିକାଶକ୍ତି ଯେପରି ଅଭିନ୍ନ, ସେହିପରି ଶକ୍ତି ଏଙ ଶକ୍ତିମାନ୍ କେହି କାହାରିଠାରୁ ଭିନ୍ନ ନୂହନ୍ତି । ଶକ୍ତି ହିଁ ବିଶ୍ୱ-ପ୍ରକୃତି ଏଙ ପରମା ପ୍ରକୃତି । ଏହି ବିଧିରେ ଯେ ପରମପୁରୁଷ, ସେ ପରମା ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟ, ଏକ ଆତ୍ମା ।

ଶକ୍ତିମାନ୍ ପୁରୁଷ ଏକ ବୟୁ, ଶକ୍ତି ତାର ଇଚ୍ଛାଧୀନ ଗୁଣ ବା ଧର୍ମ । ଶକ୍ତି କୌଣସି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ବୟୁ ନୁହେଁ – ଏହା ବୟୁର ଧର୍ମ । ଶକ୍ତି ଏହି ବୟୁରୁ ପୃଥକ୍ ରହି ନପାରେ । ଏସୟଦ୍ଧେ କିଞ୍ଚ୍ ଆଲୋଚନାପୂର୍ବରୁ ପ୍ରଥମେ ଚୈତନ୍ୟସ୍ୱରୂପ କୌଣସି ବୟୁକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଶକ୍ତି ଶୁଦ୍ଧଚୈତନ୍ୟକୁ ଆଶ୍ରୟ କରି ନିଜ କାର୍ଯ୍ୟର ପରିଚୟ ଦେଉଥିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଶକ୍ତିମାନ୍ଙ୍କଠାରୁ ଅଭେଦ ଚୈତନ୍ୟରୂପା, ଇଚ୍ଛାମୟୀ, ତ୍ରିଗୁଣାତୀତା ବୋଲାଏ । ଇଚ୍ଛା ଏଙ୍ ଚୈତନ୍ୟ ପୁରୁଷାଶ୍ରିତଶକ୍ତି ନିକଟରେ ବା ଶକ୍ତିଠାରେ ଇଚ୍ଛାର ସ୍ୱତନ୍ତ ଠାବ ନାହିଁ । ଶକ୍ତି ପୁରୁଷର ଇଚ୍ଛାଧୀନା । ଯେପରି, ଆମର କଥା କହିବାର ବା ଏକ ସ୍ଥାନରୁ ଅନ୍ୟ ସ୍ଥାନକୁ ଚାଲିଯିବାର ଶକ୍ତିଅଛି; କିନ୍ତୁ ଇଚ୍ଛାହେଲେ ତେବେ ସିନା ଆମେ କହିପାରିବା ଅବା ଚାଲିପାରିବା । ବାସୁଦେବ ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ଏକମାତ୍ର ଶକ୍ତି 'ଚିତ୍ର' । କାର୍ଯ୍ୟକରଣରେ ତାହାର ନାମ

'ଚିଚ୍ଚକ୍ତି' ଏଙ ଅଚିତ୍ ବା କଡ଼ କାର୍ଯ୍ୟକରଣରେ ତାହା 'ଅଚିଚ୍ଚକ୍ତି ବୋଲାଏ । ଜଡ଼କାର୍ଯ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ କଡ଼ଶକ୍ତି ବା ମାୟା । ଏହା ପୁଣି ତ୍ରିଗୁଣଧାରିଣୀ । **ବିଶ୍ର ସୃଷ୍ଟି** ଏଙ୍କ ବିନାଶ ଏହାର କାର୍ଯ୍ୟ । ପୁରାଣଶାସ୍ତ ଏହାକୁ କହେ 'ବିଷୁମାୟା' ବା 'ମହାମାୟା' ।

ଶ୍ରୀରାଧା ଚିଚ୍ଛକ୍ତିସ୍ୱରୂପା । ଶକ୍ତିମାନ୍ ବାସୁଦେବ ଶ୍ରୀକୃଷ ସନ୍ତତ ଏହାଙ୍କୁ ଧାରଣ କରିଥାଆତି । ରାଧାକୃଷ-ଲୀଳାର ସେ ପରମା ସଙ୍ଗିନୀ ।

''ତବ ବକ୍ଷସି ରାଧାଃଙ ରାସେ ବୃନ୍ଦାବନେ ବନେ ।'' (ନାରଦ ପଞ୍ଚରାତ୍ରରେ ଦୂର୍ଗାଦେବୀଙ୍କ ଉକ୍ତି)

ଶକ୍ତିଭିନ୍ନ ଜୀବନର ଗତିମୁକ୍ତି ନାହିଁ । ଜୀବସୃଷ୍ଟି ଶକ୍ତିହେତୂ ଉତ୍ଥିତ, ଶକ୍ତିରେ ବିଲୀନ । ଶକ୍ତିସେବା ହିଁ ମୂଳ । ବାସୁଦେବ ତତ୍ତ୍ୱରେ ଶକ୍ତିମାନ୍ ତେଣୁ ଶକ୍ତିସହ ମିଳିତ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାର ଜୟଦେବଙ୍କୁ ଏ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ପରମ ଶାକ୍ତ ବୋଲି କହିଲେ ମଧ୍ୟ ଅସମୀଚୀନ ହେବ ନାହିଁ ।

ଅତଏବ ବାସୁଦେବ-ତତ୍ତ୍ୱବିଚାରରୁ ଶକ୍ତିମାନ୍ ଭଗବାନ୍ ବାସୁଦେବଙ୍କର 'ସୃଷ୍ଟି-ସର୍କନା' ଇଚ୍ଛାର ସଫଳତାଲାଗି ପ୍ରୟୋଗ ହୋଇଛି ଶକ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଶକ୍ତିମାନ୍ ଏବଂ ଶକ୍ତି ଅଭିନ୍ନ, ଅଭେଦ । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଭେଦ ଘଟିଛି ସୃଷ୍ଟିର କଳ୍ପନାରୁ; କିନ୍ତୁ ଏହା ବାହ୍ୟ ଭେଦ ।

ଏହା ହିଁ ବାସୁଦେବ-ଲୀଳାବାଦର ତାପୂର୍ଯ୍ୟ । ଏ ସୟବ୍ଧେ ପଞ୍ଚରାତ୍ର ଏବଂ ବୃହଦାରଣ୍ୟକ ଉପନିଷଦ୍ଗ୍ରନ୍ଥ-ଉଭୟେ ସହମତପ୍ରକାଶକ । ମହାପ୍ରଳୟକାଳରେ ସର୍ବଶକ୍ତିମୟୀ ବିଶ୍ୱପ୍ରକୃତି ପୂରୁଷ (ତାଙ୍କର ସ୍ୱାମୀ) ଅଙ୍ଗରେ ଲୀନା ହେଲେ । ପରଂବ୍ରହ୍ମଙ୍କପକ୍ଷେ ରମଣ ସୟବହେଲା ନାହିଁ । ତେଣୁ ସେ ଆପଣାକୁ ସ୍ତୀ ଏବଂ ପୁରୁଷ ଦ୍ୱିଧା ବିଭକ୍ତ କଲେ । ଅତଏବ ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନ୍ ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯେଉଁ ଭେଦକଳ୍ପନା, ତାହା ଅଳିକ-ଛଳ ମାତ୍ର । ପ୍ରକୃତି-ପୁରୁଷରୂପେ ଶକ୍ତି-ଶକ୍ତିମାନ୍ ସୃଷ୍ଟି-ସର୍ଜନାଲାଗି ଦ୍ୱିଧା ବିଭକ୍ତ । ଏହା ଅଭେଦ ସର୍ଭ୍ୱେ ଭେଦ ମାତ୍ର ।

''ମମାର୍ଦ୍ଧୀଶ-ସ୍ୱରୂପା ତ୍ୱ ମୂଳପ୍ରକୃତିରୀଶ୍ୱରୀ ।''

ଯେପରି ଦୁଗ୍ଧରେ ଧବଳତା, ଅଗ୍ନିରେ ଦାହିକା, ପୃଥିବୀରେ ଗନ୍ଧ – ସେହିପରି ଏହା ନାମତଃ ଭେଦ ମାତ୍ର । ଏହି ଭେଦାଭେଦ ସମ୍ପର୍କରେ ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣ ବଚନ :- ''ଯଥା ତ୍ୱଞ୍ଚ ତଥାହେଞ୍ଚ ଭେଦୋ ହି ନାବୟୋଧ୍ରୁବମ୍ ଯଥା କ୍ଷୀରେ ଚ ଧାବଲ୍ୟ ଯଧାଗ୍ନୌ ଦାହିକା ଶକ୍ତିଃ ଯଥା ପୃଥିବ୍ୟଂ ଗନ୍ଧଣ୍ଟ ତଥାହେ ତ୍ୱୟି ସମ୍ଭବମ୍ ।''

ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏ ସୟଦ୍ଧରେ ପୁଣି କହିଛନ୍ତି - ''ତୁମେ ସୃଷ୍ଠିର ଆଧାରୀଭୂତା, ମୁଁ ଅଚ୍ୟୁତ-ବୀଳରୂପୀ । ମୁଁ ତୁମପାଖରୁ ଅଲଗା ହୋଇ ରହିଲାବେଳେ କେବଳ କୃଷ ବୋଲାଏ ଏଟଂ ତୁମସହିତ ମିଳିତାବସ୍ଥାରେ ଲୋକେ ମୋତେ କହନ୍ତି 'ଶ୍ରୀକୃଷ' । ତୁମେ ସମୟଙ୍କର ତଥା ମୋର ସର୍ବଶ୍ରିସ୍ରୂପା ।

''ସୃଷ୍ଟେରାଧାରଭୂତା ଫ୍ ବୀଜରୂପୋହେମବ୍ୟୁତଃ କୃଷ୍ଟ ବଦନ୍ତି ମାଂ ଲୋକାଷ୍ଟ୍ରୟୈବ ରହିଙ ଯଦା, ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ତଦା ତେ ହି ତ୍ୱ୍ୟେବ ସହିଙ ପରମ୍, ସର୍ବଶକ୍ତିସ୍ୱରୂପାସି ସର୍ବେସାଞ୍ଚ ମମାପି ଚ ।''

ଏହି ରୂପେ ଶ୍ରୀ+କୃଷ୍ଣ ହିଁ ବାସୁଦେବ-ତତ୍ତ୍ୱ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଏହି ଶ୍ରୀ-କୃଷ ବା ରାଧା-କୃଷଙ୍କର 'ରତିକେଳି' ବର୍ଷିତ । ବାସୁଦେବତତ୍ତ୍ୱ ନ ହୋଇ କେବଳ ବାସୁଦେବଙ୍କ ଚରିତ ବର୍ଷିତ ହୋଇଥିଲେ କାବ୍ୟରେ ଚତୁର୍ଭୁକ ବାସୁଦେବଙ୍କ ବର୍ଷନା ସ୍ଥାନ ପାଇଥାଆନ୍ତା । ଏ ହେଉଛନ୍ତି –

''ଯଷ୍ଟୁ ନାରାୟଣୋ ନାମ ଦେବଦେବଃ ସନାତନଃ ତସ୍ୟଂଶୋ ମାନୁଷେଷ୍ପାସିଦ୍ ବାସୁଦେବଃ ପ୍ରତାପବାନ୍ ।'' (ମହାଭାରତ-ଆଦି-୬୭ । ୫୧)

ଶକ୍ତିମାନ୍ ବାସୁଦେବ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ ଶକ୍ତି ଚିତ୍-ଶକ୍ତିରେ ପ୍ରକାଶିତ -ସ୍ୱରୂପ ଶକ୍ତିର ବିକୃତି ମାୟାଶକ୍ତିରେ ବିକଶିତ । ସ୍ୱରୂପ ଶକ୍ତିର ଅନ୍ୟ ତିନି ପ୍ରକାର ସ୍ୱଭାବ - ହାଦିନୀ, ସହିନୀ ଓ ଫବିତ୍ ।

> "ସ ବୈ ହାଦିନ୍ୟାୟାଃ ପ୍ରଣୟବିକୃତେହାଁଦନରତଃ, ତଥା ସଂବିଚ୍ଛକ୍ତି-ପ୍ରକଟିତରହୋଭାବ-ରସିତଃ ତୟା ଶ୍ରୀସନ୍ଧିନ୍ୟା କୃତବିଶଦତବ୍ଧାମନିଚୟେ ରସାୟୋଧୌ ମଗ୍ନୋ ବ୍ରଜରସବିଳାସୀ ବିଜୟତେ ।"

> > (ଦଶମୂଳ)

ସ୍ୱରୂପ ଶକ୍ତି ତିନିଗୋଟି ବିଭାବଦ୍ୱାର। ପ୍ରକାଶିତ; ଯଥା: – ହ୍ଲାଦିନୀ, ଫବିତ୍ ଓ ସହିନୀ । ଶ୍ରୀକୃଷ ସର୍ବଦା ହ୍ଲାଦିନୀର ପ୍ରଣୟବିକାରପ୍ରଭାବରେ ଅନୁରକ୍ତ ଏଙ୍ ଫବିଚ୍ଛକ୍ତିପ୍ରକୃଟିତ ଭାବଦ୍ୱାର। ସେ ସର୍ବଦା ରସିତ-ସ୍ୱଭାବ । ସହିନୀ ଶକ୍ତିର ପ୍ରକାଶସ୍ଥଳୀ ହେଲା ନିର୍ମଳ ବୃଦାବନ । ଏଠାରେ ବ୍ରକବିଳାସୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ସ୍ୱ-ଇଚ୍ଛାରେ ନିତ୍ୟ ରସସାଗର ନିମ୍ମ ।

ସ୍ୱରୂପ ଶକ୍ତିର ହ୍ଲାଦିନୀ-ବୃଦ୍ଧି ରାଧାରୂପେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଙ୍କୁ ସର୍ବଦା ଆହ୍ଲାଦ ପ୍ରଦାନ କରେ । କୃଷପ୍ରିୟାରୂପେ ସେ ମହାଭାବସ୍ୱରୂପା । ନିଜର କାୟବୃ୍ୟହସ୍ୱରୂପେ ଅଷ୍ଟବିଧ ଭାବକୁ ସେ ଚାରି ପ୍ରକାର ସେବାଭାବରେ ଚାରି ପ୍ରକାର ସଖୀରୂପେ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି । ଏହି ଚାରି ପ୍ରକାର ସଖୀ ଯଥା: ଅଷ୍ଟସଖୀ ବା ପ୍ରିୟସଖୀ, ନର୍ମ୍ମସଖୀ, ପ୍ରାଣସଖୀ ଓ ପରମଶ୍ରେଷ ସଖୀ । ଏମାନେ ଚିତ୍ କଗତ୍ରୂପେ ବ୍ରକର ନିତ୍ୟସିଦ୍ଧା ସଖୀ ।

ସ୍ୱରୂପ ଶକ୍ତିର 'ଫବିତ୍' ବ୍ରକର ସକଳ ସୟନ୍ଧଭାବପ୍ରକାଶକ । ସ୍ୱରୂପ ଶକ୍ତିର 'ସନ୍ଧିନୀ' ବ୍ରକଭୂମି, ବ୍ରକବନ, ଯମୁନା, କାଳିନ୍ଦୀ, ଗିରୀଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ବ୍ରକର ସଖାସଖୀ ତଥା ବିଳାସକୁଞ ଇତ୍ୟାଦିରେ ବିକଶିତ ।

ହ୍ଲାଦିନୀ ଶକ୍ତିର ପ୍ରଣୟବିକାରରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ସତତ ପରମାନନ୍ଦମୁଗ୍ଧ । ଫବିତ୍ ଶକ୍ତିଦ୍ୱାରା ପ୍ରକଟିତ ରହସ୍ୟକନିତ ଭାବନିଚୟସହିତ ସେ କ୍ରିୟାବାନ୍ । ବଂଶୀବାଦନପୂର୍ବକ ଗୋପୀମନ ଆକର୍ଷଣ, ଗୋଚାରଣ ଏବଂ ରାସଲୀଳା ଇତ୍ୟାଦି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଫବିତ୍-ବୃତ୍ତି ବା ଫବିତ୍ପ୍ରଭାବିତ କ୍ରିୟା । ସହିନୀକୃତ ଧାମରେ ବ୍ରକବିଳାସୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ସର୍ବଦା ରସମଗ୍ନ । ଲୀଳାଧାମମଧ୍ୟରେ ବ୍ରକଧାମ ହିଁ ସର୍ବଶ୍ରେଷ । ଏହି ବୃନ୍ଦାବନ ବ୍ରକଧାମରେ ପ୍ରାକୃତ ଲୀଳାଛଳରେ ଅପ୍ରାକୃତ ଲୀଳାବିଳାସୀ ପରମାନନ୍ଦମୟ ପରଂବ୍ରହ୍ନ ଶକ୍ତିମାନ୍ ଆଦିପୁରୁଷ ହିଁ 'ଗୋବିନ୍ଦ' ନାମରେ ସତତ ପରିପୂଳିତ ।

> ''ଆନନ୍ଦ-ଚିନ୍କୟ-ରସାତ୍ମତୟୋ ମନଃସୁ ଯଃ ପ୍ରାଣିନାଂ ପ୍ରତିଫଳନ୍ ସ୍ମରଣମୁପେତ୍ୟ ଲୀଳାୟିତେନ ଭୁବନାନି କୟତ୍ୟ ଯଙ୍ଗ ଗୋବିନ୍ଦମାଦିପୁରୁଙ୍ଧ ତମଙ୍କ ଭଜାମି ।''

> > (ବ୍ରହ୍ମସଂହିତା)

ଆଦିପୁରୁଷ ଗୋବିନ୍ଦ ହିଁ ଶକ୍ତିମାନ୍ । ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନ୍ ହେଉଛନ୍ତି ଜୀବ ଏବଂ ଈଶ୍ୱର । ଭୋଗ ଘେନି ମୁକ୍ତକୀବ ବ୍ରହ୍ମସମାନ ହେଲେ ସୁଦ୍ଧା 'ସ୍ୱରୂପ' ଏବଂ 'ସାମର୍ଥ୍ୟ' ଦୃଷ୍ଟିରେ ଦୁହେଁ ନିତ୍ୟ-ପୃଥକ; କିନ୍ତୁ କେହି କାହାରିଠାରୁ ଅଲଗା ନୁହନ୍ତି ।

କଣେ ପ୍ରକୃତି, କଣେ ପୁରୁଷ । ପ୍ରକୃତି ସ୍ୱତନ୍ତା ନୁହେଁ, ସେ ଈଶ୍ୱରସ୍ୱରୂପୀ ପୁରୁଷର ଆଶ୍ରିତା ।

ଏହି ରୀତିରେ ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନ୍ ଦୃହେଁ ନିତ୍ୟସୟଦ୍ଧିତ । ଗୋବିନ୍ଦ ହେଉଛନ୍ତି ଜୀବ ଏବଂ ଈଶ୍ୱର । ଭୋଗ ଘେନି ମୁକ୍ତଜୀବ ବ୍ରହ୍ମସମାନ ହେଲେ ସୁଦ୍ଧା 'ସ୍ୱରୂପ' ଏବଂ 'ସାମର୍ଥ୍ୟ' ଦୃଷିରେ ଦୂହେଁ ନିତ୍ୟ—ପୃଥକ; କିନ୍ତୁ କେହି କାହାରିଠାରୁ ଅଲଗା ନୁହନ୍ତି ।

କଣେ ପ୍ରକୃତି, କଣେ ପୁରୁଷ । ପ୍ରକୃତି ସ୍ୱତନ୍ତା ନୁହେଁ, ସେ ଈଶ୍ୱରସ୍ୱରୂପୀ ପୁରୁଷର ଆଶ୍ରିତା ।

ଏହି ରୀତିରେ ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନ୍ ଦୁହେଁ ନିତ୍ୟସୟଦ୍ଧିତ । ଗୋବିହ ହେଉଛନ୍ତି ଶକ୍ତିମାନ୍ ପରଂବ୍ରହ୍ମ । ଏହାଙ୍କର ଶକ୍ତି ତ୍ରିବିଧ; ଯଥା:— ପରାଶକ୍ତି; 'ବିଷୁ' ବା 'ସ୍ୱରୂପ' ଶକ୍ତି; ଅପରାଶକ୍ତି, 'ଜୀବ'-ଶକ୍ତି ଏବଂ ଅବିଦ୍ୟାଶକ୍ତି, 'କର୍ମ', 'ମାୟା' ବା 'ତମଃ' ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଏହି ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କ ନିତ୍ୟ-ମିଳନ-ଜନିତ ଅଭେଦତକ୍ସ-ବର୍ଶନାସଂବଳିତ ଅମର ରଚନା ।



#### ର୍ସର୍ଭ

ମୟୂର କଣ୍ଠର ବର୍ଣ ନୀଳ; କିନ୍ତୁ ନୀଳକଣ୍ଠ କହିଲେ ମୟୂରକୁ ବୁଝାଏ ନାହିଁ । ଏ ଶବ୍ଦ କେବଳ ମହାଦେବଙ୍କର ପ୍ରତି-ନାମ ! ମହାଦେବ ହିଁ ନୀଳକଣ୍ଠ ।

ସେହିପରି 'ରସରାଜ' ଆଖ୍ୟାର ଏକମାତ୍ର ପରିଚିତ ଗୋବିନ୍ଦ ବା କୃଷ ।

''× × × × ଦଶାକୃତି କୃତେ କୃଷାୟ ଦୃଭ୍ୟ ନମଃ ।''

ଦଶାବତାରପ୍ରକାଶୀ ଅବତାରୀ କୃଷଙ୍କୁ ଏହି ଭାଷାରେ ମହାକବି ପ୍ରଣତି ନିବେଦନ କରିଅଛନ୍ତି ।

ଭାଗବତ-ବାଣୀ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି-

''ଏତେ ଚାଂଶ କଳାଫୁସ କୃଷୟୁ ଭଗବାନ୍ ସୃଙ୍ଘ ।''

ଇଚ୍ଛାମୟ କୃଷ ସୃଷ୍ଟି ବା ସର୍ଜନାମାନସରେ ଭେଦାଭଦେ-ଲୀଳା-ପ୍ରକାଶଲାଗି ଭିନ୍ନ-ଭିନ୍ନ ରୂପରେ ପ୍ରକଟିତ । କୃଷଙ୍କର ପ୍ରଣୟ-ବିକୃତି ରାଧା । ସେ ହ୍ଲାଦିନୀ ଶକ୍ତି ।

ଏହି ଶକ୍ତି ସନ୍ତତ ଶକ୍ତିମାନ୍ଙ ଶରୀରଲୀନା । କସ୍ତୂରୀକୁ ବସ୍ତରେ ଲେପନ କଲେ କିଛି ସମୟପରେ ବସ୍ତରୁ ସୁବାସ ଉଡ଼ିଯାଏ; କିନ୍ତୁ କସ୍ତୂରୀର ଗନ୍ଧ କସ୍ତୂରୀ ଅଙ୍ଗରୁ ନିରନ୍ତର ଅବିଛିନ୍ନ । ପ୍ରଥମ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସୁଗନ୍ଧ ହେଲା 'ଆଗନ୍ତୁକ' ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏହା 'ସ୍ୱାଭାବିକ' । ଏହି ସ୍ୱାଭାବିକ ସଂଗତି ଅଭେଦ, ବାଙ୍ମନ ଅଗୋଚର । ଏହା ହିଁ ଅଚିତ୍ୟଭେଦାଭେଦ-ତକ୍ୱ । ରସ ସେହିପରି ରସରାଜଙ୍କସହିତ ଅଭେଦ ଏବଂ ଏହି ରସ ହିଁ ରସିକିନୀ ଶ୍ରୀରାଧା ।

''ରାଧୟା ସହ କୃଷଣ ପୂର୍ଶବ୍ରହ୍ମସନାତନଃ ।''

ସ୍ଥଳତଃ କହିବାକୁ ଗଲେ ନିର୍ବିଶେଷରେ ସବିଶେଷତ୍ୱ ପ୍ରକାଶ ହିଁ ରାଧା ଏଙ କୃଷ । ଦୂହେଁ ଏକାତ୍କା ପୁଣି ଦୁହେଁ ଦ୍ୱିଧା । ଶକ୍ତିମାନଙ୍କସହିତ ତାଙ୍କର ଆହ୍ଲାଦଦାୟନୀ ହ୍ଲାଦିନୀ ଶକ୍ତିର ସମ୍ମିଳନ ଘଟିଛି ସୃଷ୍ଟି-କଳ୍ପନାହେତୁ । ରସ ଏହି ଆହ୍ଲାଦର ନାମାନ୍ତର ମାତ୍ର ଆଭ ସର୍ବରସ ଯାହାଙ୍କଠାରେ ଠୁଳ ସେ ରସରାଜ । କବି କର୍ଶପୂରଙ୍କ ଭାଷାରେ — ''ହ୍ଲାଦିନୀଶକ୍ତି ହିଁ ଆନନ୍ଦାତ୍ନକବୃଭିରୂପ'' । ସୃଷ୍ଟି - ସର୍ଚ୍ଚନା ଇଚ୍ଛାରେ ଏହି ହ୍ଲାଦିନୀଶକ୍ତି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କସହ କୃଷଙ୍କର ମିଳନ ହେବାପରେ ହିଁ ସେ (କୃଷ) ହେଲେ 'ଶ୍ରୀ - ଯୁକ୍ତ'; ତହୁଁ ବୋଲାଇଲେ ଶ୍ରୀକୃଷ – ରସରାଜ ।

ପ୍ରେମ ହିଁ ଏ ମିଳନର ମୁଖ୍ୟ । ରସଭିନ୍ନ ପ୍ରେମର ଉଦ୍ଭବ ଅସୟବ । ଭଟ୍ଟନାୟକଙ୍କ କଥାରେ ରସ ଅଲୌକିକ । ଏହାର ଉପ୍ଭି, ପ୍ରତୀତି ବା ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ନାହିଁ । ଏହା କେବଳ ପରମାନନ୍ଦ, ଅଲୌକିକ ଦିବ୍ୟାଦିବ୍ୟର ସଭା; କେବଳ ଆସ୍ୱାଦନ-ଆନନ୍ଦ ।

> ''ଆନନ୍ଦୋ ବ୍ରାହ୍ମେତି ବ୍ୟକାନାତ୍ । ଆନନ୍ଦାଧ୍ୟବ ଖଲ୍ସିମାନ ଭୂତାନି କାୟନ୍ତେ । ଆନନ୍ଦାନି କାତାନି ଭବନ୍ତି । ଆନନ୍ଦ ପ୍ରକନ୍ତ୍ୟଭି ସମ୍ନିସନ୍ତୀ ଇତି ।'' (ତୈତିରୀୟ ଉପନିଷଦ୍)

ଆନନ୍ଦ ହିଁ ବ୍ରହ୍ନ । ଭୂତ-କଗତ ଆନନ୍ଦ-ଫକାତ । ତାହା ଆନନ୍ଦଦ୍ୱାରା ବିକୃତ ଏବଂ ଆନନ୍ଦରେ ହିଁ ଲୟପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ । ଏହି ଆନନ୍ଦର ମୂଳାଧାର ସକଳ କଳାସମ୍ପନ୍ନ ପରମାନନ୍ଦମୟ ପରଂବୃହୁ ପ୍ରେମିକପ୍ରବର ରସରାଜ ଭଗବାନ୍ ଶୀକ୍ଷ ।

''ରସୋ ବୈ ସଃ ।

ରସଂ ହ୍ୟେବାଙ୍ଘ ଲବଧ୍ୱାନନ୍ଦୀଭବତି ।''

(ତୈତିରୀୟ ଉପନିଷଦ୍)

ଭାବତନ୍ପୟ-ଚିଉୟରେ ଆନନ୍ଦର ଆସ୍ୱାଦ ହିଁ ରସ । ଏହା ସ୍ଥାୟୀଭାବର ପରିଶତି । ପ୍ରଥମ ରସ-ତତ୍ତ୍ୱର ଆଲୋଚକ ଭରତ ମୁନିଙ୍କ ମତରେ ରସଙ୍କ୍ୟା। ଆଠ :---

''ଶୃଙ୍ଗାର-ହାସ୍ୟ-କରୁଣ-ରୌଦ୍ର-ବୀର-ଭୟାନକାଃ ବୀଭ୍ୟାଦ୍ଭୁତ ସଂଜ୍ଞୌ ଚେତ୍ୟଷ୍ଟୌ ନାଟ୍ୟେ ରସାଃ ସ୍ମୃତାଃ ।'' ତତ୍ପରବର୍ତ୍ତୀ ଭୋଜଦେବ 'ଶୃଙ୍ଗାର ପ୍ରକାଶ' ଗ୍ରନୁରେ କହିଲେ :— ''ଶୃଙ୍ଗାର-ବୀର-କରୁଣାଦ୍ଭୁତ-ରୌଦ୍ରହାସ୍ୟ-ବୀଭ୍ୟ-ବ୍ୟଲ-ଭ୍ୟାନକ-ଶାନ୍ତ ନାମଃ ଆମ୍ନାସିଷ୍ଟୁଃ ଦଶରସାନ୍ ସୁଧ୍ୟୋ ବଙ୍ଗ ତୂ ଶୃଙ୍ଗାରମେବ ରସନାଦ୍ ରସମାମ ନାମଃ ।''

ଅର୍ଥାତ୍ ଶୃଙ୍ଗାର, ବୀର, କରୁଣ, ଅଭୁତ, ରୌଦ୍ର, ହାସ୍ୟ, ବୀଉହ, ବହଲ, ଭୟାନକ ଏବଂ ଶାନ୍ତ—ଏହିପରି ଦଶ ରସ ବୋଲି କହିଲେ ହେଁ ଏକା ଶୃଙ୍ଗାର ରସକୁ ଆମେମାନେ ରସ ବୋଲି କହୁଁ ।

କବି କର୍ଶପୁର କହିଛନ୍ତି 'ଅଳଙ୍କାର କୌୟୁଉ' ଗ୍ରନ୍ଥରେ :---

(৪।୭୪)

''ପ୍ରେମରସେ ସର୍ବେ ରସାଃ ଅନ୍ତର୍ଭବନ୍ତି x x x'' ''ଉନ୍ନଜନ୍ତି ନିମଜନ୍ତି ପ୍ରେମ୍ନା ଖଣ୍ଡରସତ୍ୱତଃ ସର୍ବେ ରାସାଣ୍ଟ ଭାବାଣ୍ଟ ତରଙ୍ଗା ଇବ ବାରିଧୌ ।''

ସାଗର-ତରଙ୍ଗପରି ଅଖଣ ପ୍ରେମରସରେ ସକଳ ଭାବ, ରସର ଉଦୟ ଏବଂ ବିଲୟ ଘଟେ । ପ୍ରେମ ହି ଶୃଙ୍ଗାର । ଶୃଙ୍ଗାର-ରସ ସର୍ବରସର ମୁଖ୍ୟ ବୋଲି ବିଜ୍ଞମଣ୍ଡଳୀଦ୍ୱାର। ସ୍ୱୀକୃତ । ସେହିପରି 'ଶୃଙ୍ଗାର ପ୍ରକାଶ' ଗ୍ରନ୍ତୁରେ କୁହାଯାଇଅଛି:---

> ''....ସ ଶୃଙ୍ଗାରଃ ସୋଃଭିମାନଃ ସ ରସଃ ତତଃ ଏତେ ରତ୍ୟାଦୟୋ କାୟନ୍ତେ ।''

ଏହିପରି ସର୍ବରସ ଯାହାଙ୍କଠାରେ ସମନ୍ୱିତ, ସେ ରସରାଜ; ସେ ଶୃଙ୍ଗାର-ମୂର୍ଭି ଶ୍ରୀକୃଷ-ଗୋବିନ୍ଦ ।

ମହାକବି ଜୟଦେବ ବାସୁଦେବ-ତତ୍ତ୍ୱ-ବ୍ୟାଖ୍ୟାନମଧ୍ୟରେ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ରସରାଜରୂପେ ଦିବ୍ୟଦୃଷ୍ଟିରେ ଦେଖି ଗାଇଛନ୍ତି —

''ଶୃଙ୍ଗାର ସଖିମୂର୍ଭିମାନିବ ମଧୌ ମୁଗ୍ଧୋ ହରି କ୍ରୀଡ଼ିତ ।''



### ମହାଭାବ

''ସ୍ୟାଦ୍ରତେଙ୍କ ରତିଃ ପ୍ରେମା ।''

'ରତି' ଦୃଢ଼ତା ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲେ 'ପ୍ରେମ' ବୋଲାଏ । 'ମହାଭାବ' ପ୍ରେମର ଚରମପରିପାକ । ଏହି ଚରମପରିପାକ-ଅବସ୍ଥା କେବଳ 'ସମର୍ଥା ରତି'ରେ ହିଁ ସୟବ । ସମର୍ଥା ରତି କଅଣ ? ସକଳପ୍ରକାର ଆହୃସୁଖ ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟପ୍ରତି କଳାଞ୍ଜଳି ତୋଳିଦେଇ ଯେଉଁ ମଧୁରାତି ଏକମାତ୍ର ଶ୍ରୀକୃଷ-ସୁଖ-ତାପ୍ର୍ୟ୍ୟରେ ପର୍ଯ୍ୟବସିତ ହୁଏ, ତାହାର ନାମ 'ସମର୍ଥା ରତି' । କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ସମର୍ଥା ରତି ପ୍ରେମ, ସ୍ନେହ, ମାନ, ପ୍ରଣୟ, ରାଗ ଏବଂ ଅନୁରାଗର ପରିଣତି – 'ମହାଭାବ' । 'ଉଜ୍ଜଳ ନୀଳମଣି'-ଗୁନ୍ଲାକାର କହନ୍ତି :—

''ଇୟମେବ ରତିଃ ପ୍ରୌଢ଼ା ମହାଭାବ ଦଶାଂ ବ୍ରକେତ୍ ।''

-ପୌଢ଼ା ରତିର ନାମ 'ମହାଭାବ' ।

''ଅନୂରାଗଃ ସ୍ୱସଂବେଦ୍ୟଦଶଂ ପ୍ରାଜ୍ୟ ପ୍ରକାଶିତଃ

ଯାବଦାଶ୍ରୟ ବ୍ରିଷେତ୍ ଭାବ ଇତ୍ୟଭିଧୀୟତେ ।

ମୁକୁନ୍ଦ-ମହିଷୀବ୍ୟୈରପ୍ୟସାବତି ଦୁର୍ଲୁଭଃ

ବ୍ରକଦେବ୍ୟେକ ସଂବେଦ୍ୟୋ ମହାଭାବାଖ୍ୟୟୋଚ୍ୟତେ ।।''

(ଉଜ୍ଜଳ ନୀଳମଣି)

ଯେତେବେଳେ ସ୍ୱତଃ ଅନୁରାଗର ପ୍ରକାଶ ଘଟେ ଏଙ ତାହା ବାହାରର ଅନ୍ୟ କୌଣସି କାରଣଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ନାହିଁ, ସେତେବେଳେ ଅନୁରାଗବତୀମାନଙ୍କର ସେହି ରତିକୁ 'ଭାବ' କୁହାଯାଏ । ଏମନ୍ତ କି ଏହା ମୁକୁହ (ଶ୍ରୀକୃଷ) ମହିଷୀ (ରୁକ୍ଲିଣୀ, ସତ୍ୟଭାମା ଇତ୍ୟାଦି) ମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ସୁଦୁର୍ଲୁଭ । କେବଳ ବ୍ରଳଦେବୀଗଣଙ୍କର ଏହି 'ରତି' ମହାଭାବ ନାମରେ କଥିତ।

ଆହୁରି କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ ହ୍ଲାଦିନୀର ସାର ହେଲା 'ପ୍ରେମ'; ପ୍ରେମର ସାର – 'ଭାବ'; ଭାବର ସାର ହେଉଛି 'ମହାଭାବ' ।

'ଉଜ୍ଜଳ ନୀଳମଣି'ରେ କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ ବ୍ରଇଦେବୀଗଣଙ୍କର ରତି-ଭାବ ହିଁ ମହାଭାବ ।

କୁହାଯାଇଅଛି :- ''ମହାଭାବ-ସ୍ୱରୂପେଙ୍କ ଗୁଣୈରତି ବରୀୟସୀ ।''

(ଭ:ନୀ:)

ବସ୍ତୁତଃ ଅନୁରାଗ ହିଁ ମହାଭାବର କନକ । ପ୍ରୀତିସହର୍ଭକାର କହନ୍ତି :— ''ସ ଏବ ରାଗେଃନୁକ୍ଷଣଂ ସ୍ୱବିଷଙ୍ଘ ନବନବତ୍ୱେନାନୁଭାବୟନ୍ ସ୍ୱଙ୍ଘ ଚ ନବନବୀଭବନୁନୁରାଗଃ।''

ଯାହା ନିରନ୍ତର ନବନବ ଭାବକୁ ଅନୁଭବ କରାଏ ଏଙ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ଅନୁକ୍ଷଣ ନବନବ ଭାବ ଧାରଣ କରେ, ତାହା 'ଅନୁରାଗ' ।

ଏହି 'ଅନୁରାଗ'ର ଫଚାରଦ୍ୱାର। ପରସ୍ପର ବଶ୍ୟତାଭାବର ଆତିଶଯ୍ୟ ଅଟେ । ଏତଦ୍ୱାରା ପ୍ରେମବୈଚିତ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରିୟସାନ୍ନିଧ୍ୟରେ ଥାଇ ମଧ୍ୟ ପ୍ରିୟ-ବିରହାନୁଭୂତି, ପ୍ରିୟହେତ୍ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରାଣୀରୂପେ ଦେହପରିଗ୍ରହର ଆକାତ୍ୟା ଏଙ ବିପ୍ରଲୟରେ ୟୁର୍ଭିହୀନତା ପ୍ରଭୃତି ଘଟେ । ଏହି ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅସମୋର୍ଜ୍ୱ-ଚମହାରିତାଦ୍ୱାରା ଉନ୍ନାଦକ ହେଲେ ତାହା 'ମହାଭାବ'ରେ ପରିଣତ ହୁଏ ।

''ଅନୁରାଗ ଏବାସମୋର୍ଜ୍ୱ ଚମହାରେଣୋନ୍ନାଦକୋ ମହାଭାବଃ ।'' (ପ୍ରୀତିସଦର୍ଭ)

ପୁଣି ବିଶିଷ ଶାସ୍ତକାରମାନେ 'ରତି' ମଧୁରଭାବକୁ ସ୍ଥାୟୀଭାବରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରି ଅଛତି । ଅଳଙ୍କାର-ଶାସ୍ତବିଧ୍ ରେ ନାୟକ-ନାୟିକାଙ୍କର ବିବିଧ ଭେଦବିଚାରପୂର୍ବକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏଙ୍ ଶ୍ରୀରାଧା ସର୍ବଶ୍ରେଷ ନାୟକ-ନାୟିକାରୂପେ ସମ୍ମାନିତ । ଏହି ଯୁଗଳ ହିଁ ରସରାଳ ଏଙ୍ ମହାଭାବ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦରେ 'ମହାଭାବ'-ମହତ୍ତ୍ୱର ଚରମବିକାଶ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ଶ୍ରୀ ଜୟଦେବ । ପୁରାଣାନ୍ତରେ ବିରହପରେ ରାଧିକା କୃଷଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରି ପରମାନଦ ଲାଭ କରିଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ରାଧିକା କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ କୁଞ୍ଜରୁ ନିରାଶ କରିଛନ୍ତି । ଶୃଙ୍ଗାର -ରସର ଏହା ଯେପରି ଚରମ ବିକାଶ, ମହାଭାବ-ତାପ୍ର୍ଯ୍ୟର ସେହିପରି ଏହା ପରମ ନିଦର୍ଶନ ।

ଭାବ ହିଁ ରସପ୍ରବଣ ଚିଉର ଦ୍ରବ । ରସରାଜ ଭାବାଧୀନ – ଭାବ ବିମୋହିତ । ''ଭାବଗମ୍ୟୋ ହି କେଶବଃ ।'' ମହାଭାବ ପୁଣି ତ୍ରିଦିବଦୁର୍ଲୁଇ । ବ୍ରକେଶ୍ୱରୀ ଶ୍ରୀରାଧିକାଙ୍କ ଭିନ୍ନ ଏହି 'ମହାଭାବ'– ଆଖ୍ୟାର ଅଧିକାରିଣୀ ଅନ୍ୟ କେହି ନୁହନ୍ତି ।



# ଗୁନ୍ଥୁପାଠ

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗ୍ରନ୍ଥ ସର୍ଗବନ୍ଧ ମହାକାବ୍ୟରୂପେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ । ଅଳଙ୍କାର-ଶାସ୍ତବିଧିରେ ଏହାର ସର୍ଗବିଭାଗ କରାଯାଇଅଛି । ପ୍ରତିଗୀତର ପୂର୍ବେ ଏବଂ ପରେ ବିଷୟବର୍ଣ୍ଣନାତ୍ନକ ଶ୍ଳୋକ ସନ୍ନିବେଶିତ । ବ୍ୟାଖ୍ୟାନପର୍ମ୍ପରାଦୃଞ୍ଜିରୁ ବିଷୟ-ବସ୍ତୁର କାଳ ଦୁଇଟି ରାତ୍ରି ଏବଂ ଗୋଟିଏ ଦିନ ମଧ୍ୟରେ ସଂଘଟିତ । ଏହା ମହାକାବ୍ୟର ଲକ୍ଷଣ ପୂରଣ କରିଅଛି । ଫଳତଃ ବିରହ-ମିଳନାତ୍ନକ ରାସଲୀଳାର ନାୟକ-ନାୟିକାଙ୍କ ସାନ୍ନିଧ୍ୟରେ ପ୍ରଭାତରୁ ସନ୍ଧ୍ୟା ଅବଧି ଅପେକ୍ଷା କରିଥିବାର ଦେଖାଇଦିଆଯାଇଅଛି । ଶୃଙ୍ଗାର-ରସାତ୍ନକ ରାସଲୀଳା ଦିବାକାଳରେ ମଧ୍ୟ ଘଟିଥିବାର ସୂଚନା ଗ୍ରନ୍ଥରେ ସ୍ଥାନ ପାଇଅଛି ।

ମହାକାବ୍ୟ-ରୀତି-ରକ୍ଷା-ବିଚାରରୁ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପ୍ରଭାତ, ସଦ୍ଧ୍ୟା, ଚହ୍ରୋଦୟ, ସୂର୍ଯ୍ୟ-ଚନ୍ଦ୍ରର ଅଞ୍ଚକାଳ ଇତ୍ୟାଦି ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି । କିନ୍ତୁ ନିମ୍ନଲିଖିତ ବର୍ଷନା କାଳକଳନାସୟଦ୍ଧେ ଏକ ବିଚାର୍ଯ୍ୟ ବିଷୟ ବୋଲିମନେ ହୁଏ ।

ପଞ୍ଚମ ସର୍ଗର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଲୋକରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଛନ୍ତି :--

''ଅହମିହ ନିବସାମି ଯାହି ରାଧାମନୁନୟ ମଦ୍ବଚନେନ ଚାନୟେଥା ।''

(ମୁଁ ଏଇଠି ଅପେକ୍ଷା କରିଛି, ଯାଇ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ଜଣାଇ ଏଠାକୁ ଘେନିଆସ ।) ଶ୍ରୀକୃଷ-ନିଯୁକ୍ତା ସଂବାଦବାହିକା ସଖୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଇ କହିଛନ୍ତି-

''ହରିରଭିମାନୀ

ରଜନିରିଦାନୀ-

ମିୟମପି ଯାତି ବିରାମମ୍ ।

କୁରୁ ମମ ବଚନମ୍ ସତ୍ର ରଚନଂ

ପୂରୟ ମଧୁରିପୁ-କାମମ୍ ।'' (୧୧ଶ ଗୀତ)

—''ହରି ଅତିଶୟଭାବରେ ତୁମର ଅନୁରାଗୀ । ରାତି ଆଉ ଅନ୍ଥ ବାକି ଅଛି । ମୋ କଥା ରଖ । ମଧୁରିପୁଙ୍କ କାମନା ପୂର୍ଣ କର ।''

ପରବର୍ତ୍ତୀ ଦ୍ୱିତୀୟ ଶ୍ଳୋକରେ ପୁଣି ସେହି ସଖୀ କହିଛନ୍ତି :---

''ତ୍ୱଦ୍ବାମ୍ୟେନ ସମଂ ସମଗ୍ରମଧୁନା ତିଗ୍ନଂଶୂରଙ୍କ ଗତଃ ।''

-ତମର ବାମତା (ପ୍ରତିକୂଳତା) ସଙ୍ଗରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଅୟ ଗଲେ ।

ସ୍ଥାନ, ପାତ୍ର ଓ ସମୟର ବ୍ୟବଧାନ-ବିଚାରରେ କାଳ-ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ସୁଫଗତ ମନେ ହୁଏ ନାହିଁ । ସ୍ଥଳବିଶେଷରେ ପୂଣି ଜଣାଯାଏ ଶ୍ରୀମତୀ ବହୁସଖୀପରିବେଷ୍ଟିତା; କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କର ଉପସ୍ଥିତିର ପ୍ରମାଣ କିଛି ନାହିଁ । ଯେପରି ଏକାଦଶ ସର୍ଗର ବର୍ଣ୍ଣନାନୁସାରେ—

 $\times$   $\times$   $\times$ 

''ରଚିତରୁଚିରଭୂଷାଂ ଦୃଷିମୋଷେ ପ୍ରଦୋଷେ ଷୁରତି ନିରବସାଦାଂ କାପି ରାଧାଂ କଗାଦ୍ ।''

ରୁଚିରବେଶସଜିତା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ କେହି ଜଣେ ସଖୀ କହିଲେ :-

''ମୁଗ୍ଧେ ମଧୁମଥନମନୁଗତମନୁସର ରାଧ୍କେ !''

ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବହୁ ସହଚରୀଙ୍କ ଉପସ୍ଥିତିର କୌଣସି ସୂଚନା ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଏହି ଗୀତର ସପ୍ତମ ପଦରେ କୁହାଯାଇଅଛି—

> ''ଅଧ୍ଗତମଖିଳସଖୀଭିରିଦ ତବ ବପ୍ରପି ରତିରଣସଜମ ।''

ତୂମେ ଯେ ରତିରଣ-ସଜାରେ ସଜିତା ଏକଥା ସଖୀବୃନ୍ଦ କାଣନ୍ତି । ଏଠାରେ ଶ୍ରୀମତୀ ବହୁସଖୀପରିବେଷିତା ।

ସର୍ଗାରୟର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଲୋକର ବର୍ତ୍ତନାସହିତ ସେହି ସର୍ଗର ପ୍ରଥମ ଗୀତର (ଗ୍ରନ୍ଥର ୨୦ଶ ଗୀତ) ୭ମ ଚରଣର ବର୍ତ୍ତନାନୁସାରେ ସମାନ ସ୍ଥଳକାଳରେ ପାତ୍ରଫଖ୍ୟାର ଉପସ୍ଥିତି ବିଚାରଣୀୟ । ଗ୍ରନ୍ଥବର୍ତ୍ତିତ ଚରିତ୍ରଗୁଡ଼ିକର ଉପସ୍ଥାପନାଦିଗରୁ ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ମାତ୍ର ତିନିଗୋଟି ଚରିତ୍ର ସକ୍ରିୟ, ଯାହାଙ୍କୁ ଘେନି ଗୀତିକାବ୍ୟଟି ରଚିତ ।

ଯଥା:- ଶ୍ରୀକୃଷ, ଶ୍ରୀମତୀ ଏବଂ କଣେ ମାତ୍ର ସଖୀ । ସଖୀଗଣଙ୍କୁ ଅନ୍ତରାଳରେ ରଖାଯାଇ କେବଳ ରସପୁଷ୍ଟିର ସହାୟକରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇଅଛି । ସେମାନଙ୍କ ମୁଖରେ ଭାଷାସଂଯୋଗର କୌଣସି ସୂଚନା ବା ଅବକାଶ ଦିଆଯାଇ ନାହିଁ ।

ଚାରି ବୈଷ୍ଣବ-ଫପ୍ରଦାୟଗତିସହିତ ଶ୍ରୀଗୀତିଗୋବିନ୍ଦର ତତ୍ତ୍ୱଗତ ସାମ୍ୟ ନାହିଁ । ଜୟଦେବୀ କୃଷ ଅବତାର ନୂହନ୍ତି – ଅବତାରୀ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ପ୍ରଥମ ଥରପାଇଁ ତାଙ୍କର ଲୀଳାକଥା ବର୍ଶନା କଲେ କବି ଜୟଦେବ ।

## ସର୍ଗ-ବିଚାର

ଶ୍ରୀବାସୁଦେବ-ରତିକେଳି-କଥା ବର୍ତ୍ତନା କରି ମହାକବି ବାରଗୋଟି ସର୍ଗରେ ଗ୍ରନ୍ଥଟି ସମାପ୍ତ କରିଅଛନ୍ତି । ପ୍ରତି ସର୍ଗର ବିଭିନ୍ନ ନାମକରଣ କରାଯାଇଅଛି ଏଙ ଏହା ବିଷୟ-ବସ୍ତୁର ବର୍ତ୍ତନାଙ୍ଗତି ଅନୁସାରେ ନାମିତ ।

# ପ୍ରଥମ ସର୍ଗ

ଫକେତାବସରେ ଚ୍ୟୁତେ ପ୍ରଶୟତଃ ଫସଜୟା ରାଧୟା ପ୍ରାରଭ୍ୟ ଭୂକୁଟଂ ହିରଣ୍ୟରସନାଦାମ୍ନା ନିବଦ୍ଧୋଦରମ୍ । କାର୍ତ୍ତିକ୍ୟଂ ଜନନୀକୃତତୋତ୍ସବବରେ ପ୍ରୟାବନାପୂର୍ବଙ ଚାଟୂନି ପ୍ରଥୟନ୍ତମାତ୍ନ ପୁଲଙ୍କ ଧାୟେମ ଦାମୋଦରମ୍ ।''

(ଭବିଷ୍ୟ ପୁରାଣ)

—ଦିନେ ଯେଉଁ ଦାମୋଦର ସହାସ୍ୟବଦନରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ହିରଶ୍ୟରସନାଦାମର ବନ୍ଧନ ସହିଥିଲେ, ଆଜି ସେ ବୃନ୍ଦାବନର ଅନ୍ୟ ନାୟିକାଙ୍କ ସଙ୍ଗେ ଆମୋଦରେ ମାତିଛନ୍ତି ।

> ''ଅମନ୍ଦ କନ୍ଦର୍ପକ୍ରକନିତ ଚିନ୍ତାକୁଳତୟା ବଳଦ୍ବାଧା ରାଧା ......''

—ସହଚରୀ ଏ ଦୃଶ୍ୟ ଦେଖାଇଦିଅତେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ମନରେ ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଘଟଣାର ସ୍ୱୃତି କାଗିଉଠିଲା । ଦାମୋଦର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଏହି ଆମୋଦ ଘେନି ରଚିତ ପ୍ରଥମ ସର୍ଗର ନାମ କବି ରଖିଛନ୍ତି 'ସାମୋଦ ଦାମୋଦର' ।

ରସ :- ବିପ୍ରଲୟ ଶୃଙ୍ଗାର । ଏହା ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଧ; ଯଥା--- ପୂର୍ବରାଗ, ମାନ, ପ୍ରେମ-ବୈଚିତ୍ର୍ୟ ଏଙ ପ୍ରବାସ ।

ସାମୋଦ ଦାମୋଦରଙ୍କ ଦର୍ଶନରେ ବିରହୋତ୍କଣ୍ଠିତା ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ବିଧୁଲୟ ଶୃଙ୍ଗାର ରସଶ୍ରେଣୀଭୁକ୍ତ 'ମାନ'ର ସୃଷ୍ଟି ଘଟିଛି । ଏହା ପ୍ରଶୟଜନିତ ମାନ । ଅସୂୟା ଏହାର ହେତୁ ।

ନାୟକ-ନାୟିକା- ଶ୍ରୀକୃଷ ଏଠାରେ ଦକ୍ଷିଣନାୟକ, ଶ୍ରୀମତୀ ବିରହୋତ୍କଣ୍ଠିତା ନାୟିକା । ଏହି ସର୍ଗର ପରବର୍ତ୍ତୀ ଶ୍ରୋକ ଏଙ ଗୀତମାନଙ୍କରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଅନୁକୂଳ ନାୟକ ଏବଂ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ପ୍ରୌଢ଼ା, ଉହଣ୍ଠିତା ଓ ପ୍ରଗଳ୍ଭା ନାୟିକାରୂପେ ଚିତ୍ରଣ କରିଛନ୍ତି ମହାକବି ।

### ୨ୟ ସର୍ଗ

ଶ୍ରୀକୃଷ ଅନ୍ୟନାୟିକାମାନଙ୍କର ପ୍ରଣୟାବଦ୍ଧ ଦେଖି ଅସୂୟା ପରବଶ ହୋଇ ଇର୍ଷାମାନବତୀ ଶ୍ରୀମତୀ ଅନ୍ୟ ଏକ କୁଞ୍ଜକୁ ଯାଇ ଦୁଃଖ ମନରେ ବସିଛନ୍ତି । ତଥାପି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କପ୍ରତି ତାଙ୍କର ବିରାଗ ଦୂରେ ଥାଉ ସେ ସଖୀକୁ କହିଛନ୍ତି:—

> 'ଗଣୟତି ଗୁଣଗ୍ରାମଂ ଭାମଂ ଭ୍ରମାଦପି ନେହତେ ବହତି ଚ ପରିତୋଷଂ ଦୋଷଂ ବିମୁଞ୍ଚତି ଦୂରତଃ । ଯୁବତିଷୁ ବଳଭୃଷେ କୃଷେ ବିହାରିଣି ମାଂ ବିନା ପ୍ରନରପି ମନୋ ବାମଂ କାମଂ କରୋତି କରୋମି କମ ।।''

— ଉପାୟ ନାହିଁ ସଖି ! କଣ କରିବି ? ସେ (ଶ୍ରୀକୃଷ) ମୋତେ ପରିତ୍ୟାଗ କରିଛନ୍ତି; ତେବେ ହେଲେ ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ଝୁରିମରୁଛି । ମନ ମୋର ଏକା ତାଙ୍କରିଠାରେ ତୃପ୍ତ । ବଳବତୀ ତୃଷା ତାଙ୍କର କିଛି ଦୋଷ ବାରିପାରୁ ନାହିଁ । ମୋ ମନ ତ ଆଉ ମୋର ହୋଇ ନାହିଁ !

ବଳିପଡ଼ିଛି ବ୍ୟାକୁଳତା । ମିଳନଲାଗି ଉହଣ୍ଠିତା ହୋଇପଡ଼ିଛନ୍ତି ସେ । ତାଙ୍କୁ ଅକ୍ଲେଶ କରିବାର ସାମର୍ଥ୍ୟ ଆଉ କାହାର ଅଛି ? କେବଳ ସେହି ଇଚ୍ଛାମୟ କେଶବଙ୍କର । ତେଣୁ କବି ଏହି ସର୍ଗର ନାମ ରଖିଛନ୍ତି – ''ଅ**କ୍ଲେଶ କେଶବ''** ।

ସର୍ଗବର୍ଷିତ। ନାୟିକା ଯେପରି ପ୍ରିୟମିଳନଲାଗି ଉହଣ୍ଠିତା, ତେଣେ ନାୟକ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ସ୍ୱୀୟ କୃତକର୍ମର ଅନୁତାପରେ ବିଦଗ୍ଧ ।

### ୩ୟ ସର୍ଗ

ଫସାର-ବାସନାବଦ ଙ୍ସାରି ଶ୍ରୀକୃଷ ରାସମଶ୍ଚଳ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ଦୁଃଖ ମନରେ ଯମୁନାତଟରେ ବସିଛନ୍ତି । ମୁଗ୍ଧଚିତ ନାୟକ ରାଧାପ୍ରୀନି ସ୍କରଣ କରିଛନ୍ତି । ସର୍ଗର ନାମ ତେଣୁ — ''ମୁଗ୍ଧ-ମଧୁସୂଦନ'' ।

## ୪ର୍ଥ ସର୍ଗ

ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କନିକଟରୁ ଦୂତୀ (ସଖୀ) ଆସି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ କହିଛନ୍ତି :— 'ସା ବିଷ୍ଟ ଓ ତ୍ର ଜୀନା'-- ମାଧ୍ୟକ ! ଜମର ଅଙ୍ଗସଙ୍ଗ ହିଁ ରାଧା-ବିରହ-ବ୍ୟାଧିର ଏକମାତ୍ର ରସାୟନ । ଏକାନ୍ତ ସ୍ମରାତୁରା ଉଚ୍ଚଣ୍ଠିତା ସଖୀଙ୍କୁ ମୋର କେବଳ ସେହି ଅମୃତ-ରସାୟନ ହିଁ ସ୍ନିଗ୍ଧ କରିପାରେ ।

ଉଚ୍ଣିତ। ନାୟିକାଙ୍କ ଦଶା-ଶ୍ରବଣରେ ରସନାୟକ କୃଷଙ୍କର ଅନୁକୂଳ ଭାବ ପ୍ରକାଶ ପାଇଛି । ତେଣୁ ସର୍ଗର ନାମ--- ''ସ୍ନିଗ୍ଧ ମଧୁସୂଦନ''।

### ୫ମ ସର୍ଗ

ଦୂତୀ ସଂବାଦ ଦେଲା । ଏଠାରେ ଦେବମାନବର ଅଭେଦତ୍ୱ ଫୁଟାଇ କବି ତାଙ୍କମୁଖରେ କୁହାଇଛନ୍ତି – ''ସଖି, ବନମାଳୀ ତୁମରି ବିରହରେ ନିତାନ୍ତ ବ୍ୟାକୁଳ । ସେ ଧରଣୀ-ଶୟନରେ ଲୋଟୁଛନ୍ତି । ରାଧା ! ରାଧା !! ବୋଲି ବିଳାପ କରୁଛନ୍ତି । ଆଉ ସଖି, 'ଧୀର ସମୀରେ, ଯମୁନାତୀରେ' ବନମାଳୀ ତୁମର ଅଭିସାର-ଆଶାରେ ଏକାନ୍ତ ଆକାଂକ୍ଷିତ ହୋଇ

'ରଚୟତି ଶୟଙ ସଚକିତ ନୟଙ ପଶ୍ୟତି ତବ ପନ୍ଥାଙ ।'

—''ଶେଜ ସଜାଇ ଚକିତ ନୟନରେ ତୁମ ପଥ ଚାହିଁ ରହିଛନ୍ତି ।'' ତେଣୁ ସର୍ଗର ନାମ— ''ସାକା'ଷ ପୁଷରୀକାଷ'' ।

#### ୬ଷ ସର୍ଗ

ବିଷମ ବିରହାତୁରା ରାଧିକା । ତେଶେ ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ଆଗମନୀ-ପଥ ଚାହିଁ ବସିଛନ୍ତି । ସଖୀଠାରୁ ସଙ୍କେତ ପାଇ ଇଚ୍ଛା ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଆଉ ପାହୁଷେ ଚାଲିବାଭଳି ଶକ୍ତି ନାହିଁ ।

ସଖୀ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଭେଟି କହିଛନ୍ତି— ''ତମ ବିରହରେ ରାଧା-'ଶ୍ଲିଷ୍ୟତି ଚୁୟତି ଜଳଧର କଛମ୍ ।' ଅନ୍ଧକାରକୁ କୃଷ ଭ୍ରମରେ ଚୁୟନ କରୁଛନ୍ତି । ପୁଣି ନିଜର ମଷନଳୀଳା ଦର୍ଶନ କରି ନିଜକୁ 'ମୁ ମଧୁରିପୁ' ବୋଲି ବିଚାରୁଛନ୍ତି । ଧୃଷ୍ଟ ! ତମରିଯୋଗୁଁ ସଖୀଙ୍କର ଆଜି ଏ ଦଶା ! କୁଞ୍ଜକୁ ବିଜେ କର । ବିରହିଣୀ ତମରି ଅପେକ୍ଷାରେ ବାସକଶଜା ସଜାଇ ଟାକିରହିଛନ୍ତି । ଶଠ ! ତେବେ ହେଲେ ତମର ମନ ତରକୁ ନାହିଁ ? ଏଡ଼େ ଧୃଷ୍ଟ !''

ସର୍ଗଟିର ନାମ- ଧୃଷ**୍ଟେକୁଣୁ** ।

## ୭ମ ସର୍ଗ

ଆସିବେ ବୋଲି କଣ ଦେଇ କୂଞ୍ଜକୁ ଆସିଲେ ନାହିଁ ଷଠନାୟକ ଗୋବିହ । ମଉଳିଗଲା ଫୁଲଶେଜ । ନାଗର-ପଥ ଚାହିଁ-ଚାହିଁ ଆଖିକୋଣରେ ମରିଗଲା ଆଖିପାଣି । ବିପ୍ରଲବ୍ଧା ନାୟିକା ରାଧ୍କା ଦୁଃଖରେ କହିଲେ~ ''ସଖୀ ! ବହୁବଲୁଭାତ ସେ ! ନିଷ୍ୟ ଅନ୍ୟ ନାୟିକାସଙ୍ଗରେ ବିହାର କରୁଥିବେ ନାଗରବର ।''

ସର୍ଗର ଉପଯୁକ୍ତ ନାମକରଣ କରିଛନ୍ତି କବି-''ନାଗର-ନାରାୟଣ''।

## ୮ମ ସର୍ଗ

ଶଠନାୟକଙ୍କର ବ୍ୟବହାରରେ ନାୟିକା ଖଣିତା । ସେ ଦୂର୍ଜୟ ମାନବତୀ । ଅସୟବ ଏ ଗୁରୁମାନ ! ରାଈ କୁଞ୍ଜଦ୍ୱାରରେ ଉପସ୍ଥିତ ଶ୍ରୀକୃଷ । ଏ ଗୁରୁମାନ ଦେଖି ତଟସ୍ଥ ସେ । ଲକ୍ଷ୍ମୀ ତାଙ୍କର ଗୃହିଣୀ; କିନ୍ତୁ ଲକ୍ଷ୍ମୀ କେତେ ହେଲେ ପ୍ରଣୟମାନବତୀ ହେବାର ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ନାହାନ୍ତି ଲକ୍ଷ୍ମୀପତି ନାରାୟଣ । ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ପ୍ରେମର ଗାଡ଼ତା, ଉହର୍ଷତା ଦେଖି ଲକ୍ଷ୍ମୀପତି ଅତିମାତ୍ରାରେ ବିସ୍ମିତ ।

କବିଦଉ ସର୍ଗନାମ ତେଣୁ – ''ବିଲକ୍ଷ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ମୀପତି'' । ୯ମ ମର୍ଗ

କଳହାନ୍ତରିତା ରାଈଙ୍କର ମନ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କପ୍ରତି ପ୍ରସନ୍ନ ହେବାଲାଗି ବହୁମତେ ଅନୁନୟ-ବିନୟ କରିଛନ୍ତି ମିଳନଦର୍ଶନାଭିଳାଷିଣୀ ସଖୀବୃହ । ମାନ-ଉପଶମ-ଚିନ୍ତାରେ ଧୂର୍ତ୍ତନାୟକ ମୁକୁହ ମୁଗ୍ଧ ।

ସର୍ଗର ନାମ — ''ମୁଗ୍ଧ ମୁକୁନ୍ଦ''। ୧୦ମ ସର୍ଗ

ପ୍ରଗଳ୍ଭ ନାୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ । ପ୍ରୌଢ଼ା ମାନବତୀ ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଦୂର୍ଜୟ ମାନଙ୍କନଲାଗି ସବୁମତେ ତେଷାରେ ଦିଫଳମାନସ ହୋଇ ଶେଷରେ ପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମିକପରି ପ୍ରିୟାଧ 'ଉଦାର ପଦପଲୁବ' ଶିରମଞ୍ଜନ କରିବାକୁ ଆଦୌ ଜୁଣ୍ଡ ଓଡ଼ି କରିବାକୁ ଆଦୌ ଏହିପରି ବହୁ ସାଧ୍ୟ ସାଧନାପରେ ଭାଙ୍ଗିଛି କଳହାନ୍ତରିତ। ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଦୁର୍ଜୟ ମାନ ଏଙ ମାନଭଂଜନ ଅନ୍ତେ ମାଧବ ମୁଗ୍ଧ ।

ସର୍ଗର ନାମକରଣ – ''ମୁଗ୍ଧ ମାଧବ'' । ୧୧ଶ ସର୍ଗ

ବାସନା ପୂର୍ଣ୍ଣ । ମାନମୃତ୍ୟୁ-ଅଭିସାରିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ମିଳନପ୍ରତ୍ୟାଶାରେ ଆନନ୍ଦ ଗୋବିନ୍ଦ ।

ତେଣୁ ସର୍ଗର ନାମ- ''ସାନନ୍ଦ ଗୋବିନ୍ଦ''। ୧୨ଶ ସର୍ଗ

ନିଭୃତ ନିକୁଞ୍ଜମଧ୍ୟସ୍ଥିତ ନବପଲୁବ-ଦଳଶୋଭିତ ଶଯ୍ୟାରେ ଚରଣ-କମଳ ସ୍ଥାପନର ଅନୁନୟ କରି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ କୁଞ୍ଜାଭିସାରଜନିତ ପଥଶ୍ରାନ୍ତି ଦୂର କରିବାଲାଗି ଚରଣ-ଚାରଣର ସୌଭାଗ୍ୟ ଭିକ୍ଷାକଲେ ନାଗର ନାରାୟଣ । ନାରୀମାନଙ୍କର ଆଶ୍ରୟସ୍ୱରୂପ ନାରାୟଣ ବହୁବଲୁଭ; କିନ୍ତୁ ସେ ଆତ୍ଲସମର୍ପଣପୂର୍ବକ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଏକନିଷ ପ୍ରୀତି-ଭିକ୍ଷୁ । ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ସେବାନିରତ ସେହି ନାରାୟଣ ବହୁ ବିନୟ କରି ଜଣାଇଛନ୍ତି:—

''କ୍ଷଣମୁପକୁରୁ ଶୟନୋପରି ମାମିବ ନୂପୁରମନୁଗତିଶୂରମ୍ ।''

-କ୍ଷଣକଲାଗି ଶ୍ରୀପଦଲଗ୍ନ ନୁପୁରପରି ପଦପ୍ରାନ୍ତରେ ମୋତେ ଗ୍ରହଣ କର । ପୀତାୟର ଗୋବିହ ଏଇ ସୁଯୋଗ ପାଇଲେ ତୃପ୍ତ । ଭାବଭୋଳା କବି ଏଇ ଶେଷ ସର୍ଗର ନାମ ରଖିଛନ୍ତି- ''ସୁପୀତ ପୀତାୟର'' ।

ବିରହର ଯେପରି ଗୁରୁତା, ମିଳନର ସେହିପରି ମଧୁରତା । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଉତ୍ତମ ନାୟକ-ଗୁଣ ବିକାଶ କରାଇ କବି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟ ସମାପ୍ତ କରିଛନ୍ତି ଏହି ଦ୍ୱାଦଶ ସର୍ଗରେ ।



# ଦଶାବତାର୍

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ କବି ଜୟଦେବ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଏଙ ତହିଁପରେ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ରସ ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ତାଙ୍କ ସାଧନାର ସିଦ୍ଧି ପ୍ରତିପାଦିତ କରିଅଛନ୍ତି ।

ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ-ଯେପରି ଶ୍ରୀମହିରରେ ବିଜେ ଶ୍ରୀମନ୍ ଜଗନ୍ନାଥ, ବଳଭଦ୍ର ଏ**ଙ** ସୁଭଦ୍ରା ।

ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ-ଯେପରି ବ୍ରଜଧାମ ବୃହାବନରେ ବିରାଜିତ ଶ୍ରୀମତୀ ଏଙ ଶ୍ରୀପତି ।

ଈଶ୍ୱରୋପାସନାର ଏହା ହେଉଛି ଦୁଇଟି ଶ୍ରେଷ ଦିଗ । ତେଣୁ କବି ପ୍ରଥମେ ଦଶାବତାର ବର୍ତ୍ତନାପରେ ସ୍ୱୀୟ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ମଧୁର ରାଧାକୃଷଲୀଳାରସ ପରିବେଷଣ କରିଛନ୍ତି । ଏହା ମଙ୍ଗଳାଚରଣ ବୋଲାଇପାରେ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଶ୍ରୀକୃଷ 'ରସରାଜ' । ଦଶାବତାରରେ ତାଙ୍କର ଦଶବିଧି ରୂପ ଦଶ ରସପ୍ରସାରିଭାବେ ବର୍ଷିତ । ପରେ-ପରେ ଆଦି (ଶୃଙ୍ଗାର) ରସର ଉପସ୍ଥାପନା ଘଟିଛି । ''ରସୋ ବୈ ସଃ-ରଙ୍ସ ହ୍ୟେବାଙ୍ଷ ଲବ୍ଧ୍ୱାନନ୍ଦୀଭବତି''— ରସର ଆଦି ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ । ଏକମାତ୍ର ସେ ଆଦିରସର ଅଧିକାରୀ । ଏହା ହିଁ ତାଙ୍କର ପଭ୍ରତ-ଈଶ୍ୱରତ୍ତ ।

ଭଗବାନ୍ଙ୍କୁ କିଏ କେଉଁ ଭାବ ବା କେଉଁ ରୂପରେ ଦେଖେ । ସେ ବହୁ ରୂପର ପ୍ରତୀକ । ଏସୟଦେ ଶ୍ରୀମଭାଗବତ୍ର ଦଶମ ସ୍କୃଦ୍ଧରେ କୁହାଯାଇଅଛି :—

''ମଲ୍ଲାନାମଶନିନ୍ଶାଂ ନରବରଃ ସ୍ତୀଣାଂ ସ୍ନରୋ ମୂର୍ତ୍ତିମାନ୍ ଗୋପାନଂ ସ୍ୱଳନୋଃସତଂ କ୍ଷିତିଭୁଳଂ ଶାୟା ସ୍ୱପିତ୍ରୋଃ ଶିଶୁଃ । ମୃତ୍ୟୁର୍ଭୋଳପତେର୍ବିରାଡ଼୍ବିଦୁଷଂ ତତ୍ତ୍ୱ ପରଂ ଯୋଗିନଂ ବୃଷୀନଂ ପରଦେବତେତି ବିଦିତୋ ରଙ୍ଗ ଗତଃ ସାଗ୍ରଳଃ ।''

(ପରିକର ଅଳଙ୍କାର ଦୃଷାନ୍ତ)

ଅର୍ଥାତ୍ ମଲୁମାନଙ୍କର ବଳ୍ତ, ନରମାନଙ୍କର ରାଜା, ସ୍ତୀମାନଙ୍କର ମୂର୍ତ୍ତିମନ୍ତ କନ୍ଦର୍ପ, ଗୋପୀମାନଙ୍କର ସ୍ପଳନ, ଦୃଷ୍ଟରାଜାଙ୍କର ଯମ, ପିତାମାନଙ୍କର ଶିଶୁ, ଙ୍କସର ମୃତ୍ୟୁ, ଅଜ୍ଞମାନଙ୍କର ବିରାଟ୍, ଯୋଗୀମାନଙ୍କର ପରମତତ୍ତ୍ୱ ଏଙ ଯଦୁମାନଙ୍କର କୁଳଦେବତାରୂପେ ଯେଉଁ ଶ୍ରୀକୃଷ ବିଦିତ, ତାଙ୍କର ଦଶାବତାର-ବର୍ଣ୍ଣନା ବିଶେଷ କଥା ନୁହେଁ।

ଦଶାବତାରରେ ଦଶ ରସର ଅବତାରଣ। କରି ପରିଶେଷରେ କବି ଦଶାକୃତିର ଅଧିନାୟକ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଚରଣରେ ପ୍ରଣତି ନିବେଦନ କରିଅଛନ୍ତି । ଦଶାବତାର-ବର୍ଣ୍ଣନାରେ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟମୟ ରସରାଜ ଶ୍ରୀକୃଷ ଧୀରେ।ଦାଉ ନାୟକଗୁଣସମ୍ପନ୍ନ । ଏସୟବେ କୁହାଯାଇଅଛି:—

> ''ଯେ ରସସ୍ୟାଙ୍ଗିନୋ ଧର୍ନ୍ନାଃ ଶୌର୍ଯ୍ୟାଦୟ ଇବାତ୍ନନଃ ଉତ୍କର୍ଷହେତବସ୍ଥେସ୍ୟୁରଚଳ ସ୍ଥିତୟୋ ଗୁଣାଃ ।''

> > (ମମ୍ମଠ)

ଆହ୍ନାସହିତ ଗୁଣର ସୟକ ନିତ୍ୟ । ତାହା ସମବାୟ-ସୟକ । ରସ କାବ୍ୟ-ଶରୀର ଆହ୍ନା । ଶୌର୍ଯ୍ୟାଦି ଗୁଣ ରସଉହର୍ଷତାହେତୁ । ଗୁଣମାନଙ୍କର ସ୍ଥିତି ଅଚଳ । ଶ୍ରୀମଭାଗବତରେ ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ୨୫ରୋଟି ଲୀଳାବତାରର ବର୍ଣ୍ଣନା ଦୃଷ ହୁଏ ।

''ଅବତାର-କଥାପ୍ରଶ୍ନେ ତୃତୀୟେ ତୂଭରାଭିଧା ପୁରୁଷାଦ୍ୟବତାରୋକ୍ୟା ତଉଚ୍ଚାରିତ୍ରବର୍ଣ୍ଣନିଃ ।'' (ଭାଗବତରେ ଶ୍ରୀଧରସ୍ୱାମୀକୃତ ୩ୟ ଅଧ୍ୟାୟର ଫକ୍ଷିପ୍ତବିଷୟାନୁବୃତ୍ତି) । ଏହାପରେ ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ମହାପଷିତ ଶ୍ରୀ ଦୀନବନ୍ଧୁ ମିଶ୍ର (ଖାଡ଼ଙ୍ଗା) ଫୟୃତ ଭାଗବତର ନିଷାପର ଉଚ୍ଚଳାନୁବାଦ କରି ଲେଖିଛନ୍ତି :—

ଶ୍ରୀ ସୂତ ଉବାଚ :

ଏ ସୃଷ୍ଟିମଧ୍ୟେ ଚକ୍ରଧର । ଧରଇ ଯେତେ ଅବତାର ।।୧୩।। ତାହାଙ୍କ ମୂଳବୀତ ସେହି । ସକଳ ଲୀନ ହୋଏ ତହିଁ ।।୧୪।। କଳ୍କୀ ନାମରେ ସେ ବିଖ୍ୟାତ । ହୋଇବେ ମୃଥ୍ୱାରେ ଅବ୍ୟୁତ ।।୭୦।। ମୂଳ ସଂଷ୍ଟୃତ ମାଗବତର ପଞ୍ଚମ ଶ୍ଳୋକଠାରୁ ୨୫ଶ ଶ୍ଲୋକର ଖାଡ଼ଙ୍ଗାକୃତ ଅବିକଳ ହଳଳାନୁବାନ (୧୩ଶ ପଦରୁ ୭୦ ପଦ) ମଧ୍ୟରେ ଅବତାରସୟଦ୍ଧରେ ଲେଖାଅଛି :—- (୧) କୁମାର, (୨) ବରାହ, (୩) ନାରଦ, (୪) ନର-ନାରାୟଣ, (୫) କପିଳ, (୬) ଅତ୍ରିପୁତ୍ର, (୭) ଆକୁତଗର୍ଭସନ୍ତାନ, (୮) ରଷଭ, (୯) ପୃଥୁ, (୧୦) ମହ୍ୟ, (୧୧) କହ୍ଲପ, (୧୨) ଧନ୍ୱତରୀ, (୧୩) ମୋହିନୀ ନାରୀ, (୧୪) ନୃସିଂହ, (୧୫) ହାମନ, (୧୬) ପରଶୁରାମ, (୧୭) ବ୍ୟାସ, (୧୮) ରାମଚନ୍ଦ୍ର, (୧୯) ବଳରାମ, (୨୦) କୃଷ, (୨୧) ବୃଦ୍ଧ ଏଙ୍ (୨୨) କଳକୀ ।

ପ୍ରଥମ ଅବତାର କୁମାରସୃଷ୍ଟିକୁ ଗୋଟିଏ ସଂଖ୍ୟା ଧରାଯାଇଥିଲେ ହେଁ କୁମାର-ସର୍ଗ ବା ସୃଷ୍ଟି ଚାରି କଣ; ଯଥା- ସନକ, ସନାତନ, ସନନ୍ଦନ ଓ ସନତ୍କୁମାର । ଏଣୁ ବାଞ୍ତବ ଅବତାର ସଂଖ୍ୟା ୨୨ଗୋଟି ସହିତ ପ୍ରଥମ ଅବତାର ଲିଖ୍ତ ଗୋଟିଏ କୁମାର ସ୍ଥଳେ ଆଉ ତିନିଗୋଟି ଯୋଗ କଲେ ପତିଶଗୋଟି ଅବତାର ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି । ଏହାରି ଅନୁସରଣରେ ଶ୍ରୀମଭାଗବତବର୍ଷିତ ମସ୍ୟାବତାରକୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ପ୍ରଥମ ଅବତାରରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇଅଛି ।

ସର୍ବଳନସମାଦୃତ ଭକ୍ତର ଭାବନା ଜନତାକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିବା ସଙ୍ଗେ-ସଙ୍ଗେ ସମାଜ-ବିଜ୍ଞାନ-ଅନୁସନ୍ଧିସୁଙ୍କୁ ଯଥେଷ ଆଲୋଚନାର ସୁଯୋଗ ଦେଉଛି ଏହି ବର୍ଣନା।

କୟଦେବ-ବର୍ଶିତ ଦଶଗୋଟି ଅବତାର ଦଶଟି ରସର ଅଧ୍ଷାତା ବା ଦଶରସାଧ୍କାରୀ ।

କେତେକ ବୈଷବ ପଞିତଙ୍କ ମତରେ ଦଶାବତାରର ରସନିର୍ଶ୍ୟ ନିମ୍ନରୂପ---

\* ୧ । ମହ୍ୟ – ବୀଭହ ରସ (କୁଗୁପ୍ସା)

୨ । କଳ୍କପ – ଅଭୃତ ରସ

୩। ବରାହ - ଭୟାନକ ରସ

୪। ନୃସିଂହ - ବାସଲ୍ୟ ରସ

୫ । ବାମନ - ସଖ୍ୟ ରସ

୬। ପରଶୁରାମ - ରୌଦୁ ରସ

୭ । ରାମଚନ୍ଦ୍ର - କରୁଣ ରସ

୮। ବଳରାମ - ହାସ୍ୟ ରସ

୯ । ବୃଦ୍ଧ - ଶାନ୍ତ ରସ ।

୧୦ । କଳ୍କୀ – ବୀର ରସ ।

ଦଶାବତାର ବର୍ଶନାପରେ ଭକ୍ତକବି ସର୍ବବତାରୀରୂପେ 'ଦଶାକୃତିକୃତେ କୃଷାୟ ଦୁଭ୍ୟ ନମଃ' ବୋଲି କହିଅଛନ୍ତି ।

ସେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ସର୍ବରସ, ସର୍ବଗୁଣାଧାର, ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ୍ରୂପେ ଭକ୍ତି ନିରେଦନ କରିଅଛନ୍ତି । ଯେ ଭକ୍ତିରସ ଅନୁଭବ କରନ୍ତି, ସେ ହେଉଛନ୍ତି ଭକ୍ତ ।

ତାଙ୍କ ମତରେ :---

''ଭକ୍ତିଃ ସୈବ ହାସ୍ୟ-ଶୃଙ୍ଗାର-କରୁଣ ରୌଦ୍ର-ଭୟାନକ-ବୀଭସ-ଶାନ୍ତାଦ୍ଭୁତ-ବୀରରୂପେଣାନୁଭବାତ୍ । (ମୁକ୍ତାଫଳ- ପୃଷା ୧୬୪)

ସେ ପୁଣି କହିଛନ୍ତି, ରସମଧ୍ୟରେ ଭକ୍ତିରସ ହିଁ ପ୍ରଧାନ ଏଙ ଏହା ହିଁ ଆଦିରସ-ସର୍ବରସର ଜନକ । ଏହି ଭକ୍ତିରସକୁ ମୂଳ କରି ଦଶଗୋଟି ଅବତାରର ବନ୍ଦନା କଲେ କବିରାଜ ଜୟଦେବ 'ଧାତୁ-ମାତୁସମାଯୁଙ୍ଗ' ମାଳବ ରାଗ-ରୂପକ ତାଳର ଅପୂର୍ବ ଫଗୀତରେ—

''ପ୍ରଳୟ ପ୍ରୟୋଧିକଳେ ଧୃତବାନସିଂ ବେଦଂ ବିହିତବହିତ୍ରଚରିତ୍ରମଖେଦମ୍ । କେଶବ ଧୃତ ମୀନଶରୀର, ଜୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ !''

× × × ×

ଅବତାରସୟବେ ବିଭିନ୍ନ ପୁରାଣରେ ମତପାଥିକ୍ୟ ଦୃଷ ହୁଏ । ସଭ୍ନିଧ୍ଙ୍କଠାରୁ (ଜବାନ୍ହରି) ବହୁ ଅବତାରର ଉପ୍ଭି-ବିଷୟ ପୁରାଣମାନଙ୍କରେ କୁହାଯାଇଅଛି—

> ''ଅବତାରୀ ହ୍ୟସଂଖ୍ୟେୟା ହରେଃ ସଭ୍ୱନିଧେର୍କ୍ୱିବାଃ ଯଥାଽ୍ଦଦାସିନଃ କୂଲ୍ୟାଃ ସରସାସ୍ୟୁଃ ସହସ୍ରଶଃ ।

କୁହାଯାଇଅଛି ---

''ବନଳୌ ବନଳୌ ଶର୍ଦ୍ଧାସ୍କିରାମୀ ସକୃପୋଃକୃପଃ ଅବତାରୀ ଦଶୈବେତେ କୃଷୟୁ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱୟ ।'' ଏହି ରୀତିରେ ଭକ୍ତପ୍ରବର ଜୟଦେବ ବନ୍ଦନା କରିଛନ୍ତି— ''ବେଦାନୁଉଦ୍ଧରତେ କଗନ୍ତି ବହତେ ଭୂଗୋଳମୁଦ୍ବିଭ୍ରତେ ଦୈତ୍ୟ ଦାରୟତେ ବଳି ଛଳୟତେ କ୍ଷତ୍ରକ୍ଷୟ କୁର୍ବତେ । ପୌଲୟ୍ୟ ଜୟତେ ହଳ କଳୟତେ କାରୁଣ୍ୟମାତନ୍ୱତେ ମ୍ଲେକ୍ଲାନ୍ ମୂର୍ଚ୍ଛୟତେ ଦଶାକୃତିକୃତେ କୃଷାୟ ତୃଭ୍ୟ ନମଃ ।'' ଜୟଦେବଙ୍କର ଏ ଦଶାବତାର-ବର୍ଶନ ଉତ୍କଳର ଅଭିନବ ପ୍ରଚଳନ-ରୀତି ନହେଁ ।

କୁହାଯାଇଅଛି — କୃଷୟୁ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱୟଂ' । ଜୟଦେବ କହିଲେ 'ଦଶାକୃତିକୃତେ କୃଷାୟ ତୃଭ୍ୟ ନମଃ' ଅର୍ଥାତ୍ କୃଷ ଭଗବାନ୍, ସ୍ୱୟଂସଂପୂର୍ଷ । ଭଗବାନ୍ ହିଁ ଜଗତର ନାଥ-ଜଗନ୍ନାଥ । ଓଡ଼ିଆ ବୈଷବମତେ ଧରଣୀ-ଭାରାହରଣନିମିଉ ଦେବତାମାନଙ୍କ ପ୍ରାର୍ଥନା ଘେନାକରି ଜଗନ୍ନାଥ ଅନୁଗ୍ରହପୂର୍ବକ ଗୋପପୁରରେ କୃଷରୂପେ ଅବତୀର୍ଷ ହେଲେ । ଭକ୍ତକବି ଦୀନକୃଷ ଏହି ସଂପର୍କରେ ବର୍ଷନା କରି ଭଗବାନ୍ଙ ବାକ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରି କହିଛନ୍ତି—

''କମଳମୁଖୀ କମଳା-

କଣ୍ଠ ମରକତମାଳା

ଆଜ୍ଞା ଦେଲେ କରୁଣା କଟାକ୍ଷେ ଅନାଇ

କିଛି ନ ବିଚାର ତୃୟେ

ଯଦୁକୁଳେ ଯାଇ ଆୟେ

ଜାତ ହେବୁଁ ଙ୍ସ ପ୍ରାଣ ଘେନିବାପାଇଁ ଜର୍ ତୃସେ ଏବେ ଗମନ

କରିବାକୁ ଗୋପକେଳି ଆୟର ମନ ।''

କଗନ୍ନାଥ ହିଁ କୃଷ-କୃଷ ହିଁ କଗନ୍ନାଥ । ଏହାଙ୍କୁ କୟଦେବ 'ଦଶାକୃତିକୃତେ' ବୋଲି କହି ଦଶାବତାର ଷୁତି ଗାୟନ କରିଅଛ**ି ଅନ୍ନାଥ ଏବଂ** ଦଶାବତାରପ୍ରସଙ୍କରେ ଶବର ଦେବତା 'କଗନ୍ତ' ଏଙ କଶ ଭାଇଙ୍କ କଥା ସ୍ମରଣ ହୁଏ । ଶବର-ଦେବତା 'କିଙ୍" । ସେ ଦଶରୂପ-ଧାରୀ; ଯଥା- କଗନ୍ତ, ତୋଡ଼,

ତୁମନ, ଭୀମ୍, ଙଙ୍ଗ, ଗର୍ସିଦ୍, ରାମନ୍, ଯୋଦେପଳ, ମଉ ଏଙ୍କ ତତ । ଏମାନେ 'କିଙ୍ୁ'ଙ୍କ ଦଶ ଭାଇରୂପେ ଶବରମାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ପୂଜିତ । ଦଶାବତାରବର୍ଣ୍ଣନା ଏହି ଦଶଭାଇକଳ୍ପନାରୁ ଗୃହୀତ ହୋଇଥିବାପରି ମନେ ହୁଏ ।

ରସୋ ବୈ ସଃ-ରସରାଜ ଶ୍ରୀକୃଷ ଯେପରି ଷୋଡ଼ଶ କଳାରେ ସ୍ୱୟଂଫପୂର୍ଣ ବୋଲି ବୈଷବମତରେ ସ୍ୱୀକୃତ, ଜଗନ୍ନାଥ ସେହିପରି ଷୋଳକଳାର ଠାକୁରରୂପେ ସନ୍ନାନିତ ଈଶ୍ୱର ଉପରେ ଈଶ୍ୱର । ସେ ଯୁଗାବତାର ଗ୍ରହଣ କରି ଧରଣୀଭାରା ହରଣ କରିଛନ୍ତି । ବାସୁଦେବତତ୍ତ୍ୱାନୁସାରେ ପ୍ରତିଷିତ ମୂର୍ତ୍ତି କଗନ୍ନାଥଙ୍କୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ବାସୁଦେବରୂପେ ଆରାଧନା କରିବାକୁ ଯାଇ ମଙ୍ଗଳାଚରଣରେ ମହାକବି ଦଶାବତାର ଗୀତିକା ଗାନ କରିଅଛନ୍ତି ।

ଓଡ଼ିଶାର ପରବର୍ତ୍ତୀ ଛାନ୍ଦକାରମାନେ ଏହି ଦଶାବତାରକୁ ବିଭିନ୍ନ ଛାନ୍ଦବୃତ୍ତରେ ଗାଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ବର୍ଷ୍ଣଶିକ୍ଷାର ଆଦିମ ପୀଠ ଚାଟଶାଳୀରେ ଜୟଦେବୀ ରୀତି ସ୍କାରକୀରୂପେ ଦଶାବତାର ଗୀତିକା ଗାଇବାର ପ୍ରଥା ଯୁଗଯୁଗାବଧି ଉତ୍କଳରେ ପ୍ରଚଳିତ ।

ସ୍ୱର ବା ସଙ୍ଗୀତମାଧ୍ୟମରେ ଉତ୍କଳୀୟ ଶିଶୁ ବର୍ତ୍ତଶିକ୍ଷା ଆରୟ କରେ । ଏହା ଏ ଜାତିର ପରମ୍ପରା । ବର୍ତ୍ତଗୁଡ଼ିକର ସହଜ ସ୍ମରଣନିମିତ୍ତ ଚାଟଶାଳୀରେ ଚପଳମତି ଶିଶୁ ଗୀତକଣ୍ଠରେ ଶିଖେ :—

'କ' 'କ' କାଳିନ୍ଦୀ-ତୀରେ

'ଖ' 'ଖ' ଖଟନ୍ତି ଧୀରେ ।.....ଇତ୍ୟାଦି ।

ମଧୁର ରାଧାକୃଷ-ରସସହିତ ବର୍ଷଶିକ୍ଷାର ଏଭଳି ରୀତି ଅନ୍ୟତ୍ର ବିରଳ । ଶିଶୁକାଳରୁ ଏହି ଭାବ ସରଳ ତରଳ ମୟିକରେ ଭରିଦିଆଯାଏ। ଶିଶୁ ଏହି ଭାବ ଓ ରସସହିତ 'ଶିଶୁବେତି, ପଶୁବେତି' ବୋଲି ପ୍ରଥ୍ତ ସଙ୍ଗୀତର ସ୍ୱରସହଯୋଗରେ ବର୍ଷଗୁଡ଼ିକୁ ସହକରେ ସ୍ମରଣ ରଖିପାରିବ ବୋଲି ନିଷିତ ଧାରଣାରେ ଉହଳୀୟ ପୂର୍ବାଚାର୍ଯ୍ୟମାନେ ଏହିପରିଭାବରେ ବର୍ଷଶିକ୍ଷାର ରୀତି ଉଦ୍ଭାବନ କରିଯାଇଅଛନ୍ତି । ଏ ବିଚାରରେ ଦ୍ୱିଧାର ଅବକାଶ ନାହିଁ । ପ୍ରଣି,

''କମଳ ଲୋଚନ ଶ୍ରୀହରି କରେଣ ଶଙ୍ଖ-ଚକ୍ରଧାରୀ । ଖଗ ଆସନେ ଖଗପତି ଖଟି ଲକ୍ଷ୍ମୀ ସରସ୍ୱତୀ । ଗରୁଡ଼ ଆସନେ ମୁରାରି ଗୋପରେ ରଖିଲେ ବାଛୁରୀ ।'' ......ଇତ୍ୟାଦି ।

ଏହିପରି ଧ୍ନି, ବର୍ଣ, ଶବ୍ଦ, ସ୍ବର ଓ ତହିଁସହିତ ଶିଶୁ-ମନରେ ଶ୍ରୀକୃଷରସାମୃତର ପରୋକ୍ଷ ପ୍ରବେଶରୀତି ଓଡ଼ିଶାର ବିଶେଷତ୍ ।

ଏହାରିପରେ ଶିଶୁ ଗାଏ--

''ଆଦ୍ୟ ଅବତାରେ ହରି ମୀନ-ରୂପେ ଜଳେ''.....ଇତ୍ୟାଦି । ସଙ୍ଗୀତକଳାପ୍ରିୟ ଏ ଜାତିର ଶିଶୁ-ପ୍ରାଣରେ ଏତିକିବେଳୁ ଏହି ଦଶାବତାର-ରୀତି ରେଖାପାତ କରେ । ତେଣୁ ଉହଳରେ ଜୟଦେବଙ୍କ ସମାଦର ଓ ସମ୍ମାନ କେତେ ଉଚ୍ଚରେ, ତାହା ସହକ ଅନୁମେୟ । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରଦେଶରେ ଏଭଳି ପ୍ରଚାର ବା ଆଦର ବିରଳ । କେବଳ ସେତିକି ନୁହେଁ, ଉହଳର ପଲ୍ଲୀ ଗ୍ରାମରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ବିଷୁମନ୍ଦିରମାନଙ୍କରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରତିନିତ୍ୟ ଗୋଧୂଳି ଆଗମ ସଙ୍ଗେ-ସଙ୍ଗେ ଘଣ୍ଟି-ଘଣ୍ଟାର ମଧୁର ତାଳଧ୍ୱନିର ଲଳିତ ଗମ୍ବୀର ପରିବେଶମଧ୍ୟରେ ଭକ୍ତକଣ୍ଠର ଭାବବିହ୍କଳ ଆରତିଗୀତ ସ୍ୱରଣ କରାଇଦିଏ ଜୟଦେବଙ୍କ ରଚିତ ଦଶାବତାର :----

''ଶ୍ରିତକମଳା-କୁଚମଣ୍ଡଳ, ଧୃତକୁଣ୍ଡଳ କଳିତ ଲଳିତ ବନମାଳ, ଜୟ ଜୟ ଦେବ ହରେ ।''

ପ୍ରତିରକ୍ତବିୟୁରେ ଯେପରି ଯୋଗଜନ୍ନା ଉତ୍କଳୀୟ ଭକ୍ତକବି ଜୟଦେବଙ୍କୁ ଅତି ଆପଣାର କରି ମିଶାଇରଖିଛି ଓଡିଶାର ପତିପାନ୍ତବାସୀ !

ଉହଳର ରସିକ ବିଦ୍ୱଜନମଣ୍ଡଳୀକର୍ତ୍ତ୍ୱକ କାବ୍ୟରେ ତସାବତାରଣ। କାଳରେ ମଧ୍ୟ କୟଦେବୀ ଦଶାବତାର-ପରିକଳ୍ପନା ସମ୍ମାନିତ, ସମାଦୃତ ଏଙ ଅନୃସୃତ । 'କୋଟି ବ୍ରହ୍ଲାଣସୁନ୍ଦରୀ' ଉହଳୀୟ। ନାୟିକା ତାହାର ପ୍ରିୟତମ ନୀୟକକୂ ଦଶାବତାରୀରୂପେ ପ୍ରୀତି-ସ୍ୟର୍ଦ୍ଧନା ଜଣାଇଅଛି । ଏ ଅପୂର୍ବ କଳ୍ପନାକୁ ଅପା୍ୟୋରା ଛାନ୍ଦ-ସ୍ୱରଗ୍ରନ୍ଥରେ ପ୍ରୀତି ବହଳା ମୁଖରେ ଉକୁଟାଇଛନ୍ତି ସଙ୍ଗୀତ -କବିସ୍ଥାଟ୍ ଉପେଦ୍ରଭଞ୍ଜ—

''କଣ୍ଠ ଶଙ୍ଖଜିତ ମନ୍ଦର ତାଡ଼ନ ବରାହକ' ଅଧି ସେ ନରକେଶରୀ ବଳିଧ୍ୟସୀ ତେଜ ସହସ୍ରକରବିଜିତ ରେ ସହି ! ମୂର୍ରି ରାମ ବଳ ଖ୍ୟାତି ମହୀ । ବୁଦ୍ଧଗୁଣେ ଚନ୍ଦ୍ରହାସ ଶୋହି । ବିଷୁ ଦଶରୂପ ଏଣୁ ଏହି ।''

'ଉତ୍+କଳା'- ଆଖ୍ୟାସାର୍ଥକକାରୀ କଳାକାରଗଣ ଯେପରି ଶିଶୁ-ମୁଖରେ ଶବ୍ଦ ଓ ଭାଷା-ଶିକ୍ଷାନିମିଭ ପ୍ରଥମେ ଗୀତ ଛନ୍ଦର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନା କରିଗଲେ, ସେହିପରି ଯୁଗସ୍ନର ସାଧୁ କୟଦେବ ମୂର୍ଖ-ପଞ୍ଚିତ, ଧନୀ-ଦରିଦ୍ରନିର୍ବିଶେଷରେ ଉହଳର ପୁରପଲ୍ଲୀରେ ଗୀତର ସ୍ୱର-ତାଳ-ପର୍ଯ୍ୟସିତ ଗୋବିନ୍ଦ-ରସମାଧୁରୀ ବିତରଣ କରିଗଲେ । ସେହି କ୍ଷଣଜନ୍ନା ପୁରୁଷଙ୍କର କୃତି-ସାଧନା ହିଁ ଏ ପୁଣ୍ୟଭୂମିରେ ଆପ୍ତବାକ୍ୟର ସାର୍ଥକତା ଫୁଟାଇ ସ୍ମରଣ କରାଇଦିଏ —

''ଯା ଗୋବିନ୍ଦ-ରସପ୍ରମୋଦମଧୁରା ସା ମାଧୁରୀ ମାଧୁରୀ''



# ର୍ାସ-ର୍ସ

ପୂରାଣମାନଙ୍କରେ ଦୁଇଟି ରାସର ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି–ଗୋଟିଏ ଶରଦ୍ରାସ, ଅନ୍ୟଟି ବସନ୍ତରାସ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବସନ୍ତରାସର ବିଷୟବସ୍ତୁ ଉପରେ ଆଧାରିତ । ଭି**ଭି** –

ରାଧା-କୃଷଙ୍କର ପୁଣୟ-ବର୍ଣ୍ଣନାଭିତ୍ତିରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ ରଚିତ । ଏହା କିନ୍ତୁ କୟଦେବକୃତ ଅଭିନବ ବିଧାନ ନୁହେଁ । ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ବହୁ ପୂର୍ବ-ପ୍ରାୟ ଦୁଇ ଚାରି ଶତକ ପୂର୍ବରୁ ---ରାଧାକୃଷ-ଲୀଳାବର୍ଷିତ କାବ୍ୟ-କବିତାମାନ ରଚିତ ହୋଇଥିବାର ପ୍ରମାଣ ମିଳେ । ଏହି ପ୍ରେମ-କବିତାଗୁଡ଼ିକ ଆଲୋଚନା କଲେ ଦେଖାଯାଏ ଯେ ଏଗୁଡ଼ିକରେ କାବ୍ୟପ୍ରେରଣାର ମୂଲ୍ୟ ଧର୍ମ-ପ୍ରେରଣାଠାରୁ ବରଂ ଅଧ୍କ । ଜାଗତିକ ନରନାରୀ-ପ୍ରେମସୂଚକ କାବ୍ୟ-କବିତାର ଧାରା ରାଧା-କୃଷ ପ୍ରେମ ଅବଲୟନରେ ରଚିତ କାବ୍ୟ-କବିତାରେ ଦୃଷ ହୁଏ । ଏହିପରି କେଉଁଠି ଲକ୍ଷ୍ମୀ-ନାରାୟଣ ବା କେଉଁଠି ହର-ଗୌରୀଙ୍କ ଶୃଙ୍ଗାର-ରସପୂର୍ଣ୍ଣ ବହୁ କାବ୍ୟ-କବିତ। ମଧ୍ୟ ରଚିତ ହୋଇଅଛି ଜୟଦେବଙ୍କ ଅଭ୍ୟୁଦୟକାଳପୂର୍ବରୁ । ଦେବଦେବୀ-ଲୀଳା-ଅବଲୟନରେ ରଚିତ ପ୍ରେମକବିତାମଧ୍ୟରେ ଦୁଇଟି ବିଭାଗର ସନ୍ଧାନ ମିଳେ ଏଙ ଉଭୟ ଦିଗରୁ ହିଁ କବିମାନେ ଆହୃପୁସାଦ ଲାଭକରନ୍ତି । ଗୋଟିଏ ସାଧାରଣ ମାନବ-ପ୍ରେମ-ଅନ୍ୟଟି ହେଲା ଦେବଲୀଳା-କୀର୍ଭନ । ଦେବଲୀଳାରସ-ବର୍ଷନମାଧ୍ୟମରେ ପାଥିବ ପ୍ରେମର ସୃକ୍ଷ୍ମଭାବରୂପ ପରିବେଷଣକଛେ ଏହା ଏକ ଅପୂର୍ବ ସୁଯୋଗ । ଏହାରି ପ୍ରାଧାନ୍ୟଉପରେ ରାଧାକୃଷ-ରସକେଳି ରଚନାର କୁମବିକାଶ ଘଟିଅଛି। ଜୟଦେବଙ୍କ ରଚିତ ରାଧାକୃଷ-ପୁଣୟ-ବର୍ଷିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଏହି ରସ-ରଚନାଭିଭିରେ ପ୍ରତିଷିତ ।

ସ୍ୱୟଂ ମହାକବି ମଧ୍ୟ ଏକଥା ସ୍ପୃଷ୍ଟ ସୂଚାଇଦେଇଛନ୍ତି....''ଯଦି ବିଳାସକଳାସୁ କୁଡ଼ହଳଂ'' ବୋଲି କହି । ଶ୍ରୀଗୀଡଗୋବିନ୍ଦରେ 'ହରିସ୍କରଣେ' ଅପେକ୍ଷା 'ବିଳାସକଳା'ର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ସ୍ଥଳବିଶେଷରେ ସମଧ୍କ ପ୍ରବଳ ବୋଲି ମନେ ହୁଏ ।

ଏହି ହେତୁରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦବର୍ଷିତ ରାଧାକୃଷ-ପ୍ରେମବିଳାସ ପାର୍ଥ୍ବ ପ୍ରେମଲୀଳାର ବିବିଧ ବୈଚିତ୍ର୍ୟ ଓ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଘେନି ବିକଶିତ ହେବାପରି ଆପାତ- ସାଧାରଣ ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଝଲସାଇଦେଇଥାଏ । ପ୍ରାଚୀନ ଆଙ୍କାରିକମାନଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପ୍ରେମକୁ ରସ-ମୂର୍ତ୍ତିରେ ଚିତ୍ରଣ କରାଯାଇଅଛି ଏବଂ ରସକୁ ସ୍ଥାୟୀଭାବର ମହତ୍ତ୍ୱମଣ୍ଡିତ କରାଯାଇଅଛି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ 'ସମର୍ଥା' ରତିର ବର୍ତ୍ତନା ସ୍ଥାନ ପାଇଅଛି । ସମର୍ଥାରତି ଆତୃସୁଖ-ଷୃହାବିରହିତ । କୁଳ, ଶୀଳ, ଲାକ, ମାନ ଇତ୍ୟାଦି ସମୟ ବାଧାବନ୍ଧନ ଏକାବେଳକେ ଉପେକ୍ଷା ହେଲା ଏହି ଶ୍ରେଣୀୟ ରତିର ଲକ୍ଷଣ—

''କୁଳଧର୍ଙ୍କ ପରିତ୍ୟକ୍ୟ ନିଃଙ୍ଗକାଃ କାମ ମୋହିତାଃ ।''

ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପ୍ରତିଷିତ। ଶ୍ରେଷା ରସନାୟିକା ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କପକ୍ଷେ ସ୍ଥାୟୀଭାବ ରତି ଏବଂ ତତ୍ସଂପର୍କିତ ଅନୁଭାବ ଓ ବ୍ୟଭିଚାରୀ ଭାବାଦିର ଯେ ବର୍ଣ୍ଣନା ଦିଆଯାଇଅଛି, ସେଥିରେ ଅଳଙ୍କାର-ଶାସ୍ତ ଏବଂ କାମଶାସ୍ତର ମିଳନ-ପ୍ରଭାବ ଉକୁଟିଉଠିଛି । ଜୟଦେବୀ ରଚନାର ବହୁ ପୂର୍ବରୁ ଶୃଙ୍ଗାରରସୋଭୀର୍ଣ୍ଣ କାବ୍ୟମାନଙ୍କରେ ଖଣ୍ଡିତା, କଳହାନ୍ତରିତା ଇତ୍ୟାଦିର ବର୍ଣ୍ଣନା ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ଏବଂ ଏ ସମସ୍ତ କାବ୍ୟଶାସ୍ତ ଓ କୋକଶାସ୍ତର ସମ୍ମିଳିତ ଅନୁସରଣରେ ରଚିତ ।

ପୂର୍ବାଚାର୍ଯ୍ୟଗଣ କାବ୍ୟମାନଙ୍କରେ ସୟୋଗକୁ ପ୍ରଧାନ ଓ ପ୍ରେମକୁ ସ୍ଥୁଲରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିଅଛନ୍ତି । କୟଦେବ ବିରହକୁ ପ୍ରଧାନ କରି ତାହାର ସୂକ୍ଷ୍ମଭାବ ଏବଂ ଅତଳତାର ସଂଧାନ ଫୁଟାଇଛନ୍ତି । ବିରହର ଅବଲୟନରେ ପ୍ରୀତିର ଗଭୀରତା ପ୍ରକାଶ ହିଁ ରାଧାପ୍ରେମର ଗୌରବଦ୍ୟୋତକ ଦିଶେଷତ୍ୱ । ପ୍ରଥମଟି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ପ୍ରଭାବ, ତେଣୁ 'ପ୍ରାକୃତ' ଦ୍ୱିତୀୟଟି ଅରୂପ ପ୍ରଭାବ, ତେଣୁ 'ଅପ୍ରାକୃତ' । ଏହି ଅପ୍ରାକୃତ ଅଧ୍ୟାୟର ସମର୍ଥା ରତି ଗାଢ଼ ବା ପ୍ରୌଢ଼ା ହୋଇ 'ମହାଭାବ' ଦଶାରେ ପରିପାକ ଲାଭକରିଛି । ଫଳତଃ ପ୍ରେମ, ସ୍ନେହ, ମାନ, ପ୍ରଣୟ, ରାଗ, ଅନୁରାଗ ଏବଂ ଭାବର ପରିଶତ ଘଟିଅଛି ରାଧାପ୍ରେମରେ । ଏହି ଭିଭିଉପରେ ଗଠିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହମହାମହିର ଚିର ଭାସ୍ପର ।

### ରାସ-ସର୍ଜନା–

ରସନାୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ, ରସନାୟିକା ରାଧିକା ଏବଂ ରସ-ସଂଚାରିକା ଗୋପୀବୃନ୍ଦଙ୍କଦ୍ୱାରା ସଂଘଟିତ ଅପ୍ରାକୃତ ବୃନ୍ଦାବନଲୀଳା 'ରାସୋତ୍ସବ' ନାମରେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଏହା ବର୍ଷିତ ବିଷୟବସ୍ତୁ । ନାୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ- ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ରସମୂର୍ତ୍ତି, ସର୍ବରସର ଆଧାର । ରାସରେ :-

> "ସ ବୈ ହାଦିନ୍ୟାୟାଃ ପ୍ରଣୟବିକୃତେହାଦନରତଃ । ତଥା ସଂବିଚ୍ଛକ୍ତି ପ୍ରକଟିତରଦୋ ଭାବ-ରସିତଃ ।। ତୟା ଶ୍ରୀସନ୍ଧନ୍ୟା କୃତବିଶଦତଦ୍ଧାମନିଚୟୋ ରସାୟୋଧୌ ମଗ୍ନୋ ବ୍ରକରସବିଳାସୀ ବିଜୟତେ ।।

> > (ଦଶମଳ)

ନାୟିକା ରାଧ୍କା-ମହାଭାବମୟୀ, ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ହୁାଦିନୀ ଶକ୍ତି ।

ସଖୀବୃଦ-ରସ ସଂଚାରିକା, ସ୍ୱାର୍ଥରହିତା । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଆହ୍ଲାଦପ୍ରଦାନକାରିଣୀ ମହାଭାବସ୍ୱରୂପା ଶ୍ରୀମତୀ ରାଧ୍କା ତାଙ୍କର କାୟବୃ୍ୟହସ୍ୱରୂପ ଅଷ୍ଟପ୍ରକାର ଭାବକୁ ଅଷ୍ଟସଖୀ ବା ପ୍ରିୟସଖୀ, ମର୍ମ୍ନସଖୀ, ପ୍ରାଣସଖୀ ଏଙ ପରମ ଶ୍ରେଷସଖୀ- ଏହିପରି ଚତ୍ୟୁଶ୍ରେଣୀୟ ସେବାଭାବକୁ ଚାରି ପ୍ରକାର ସଖୀରୂପେ ପ୍ରକାଶ କରିଅଛନ୍ତି । ଏହି ସଖୀ-ବିଭାଗ ପାଞ୍ଚ ପ୍ରକାର ବୋଲି ମଧ୍ୟ ମତ ଦେଖାଯାଏ । ନବଧା ଭକ୍ତିରେ ଏମାନେ ଶ୍ରୀକୃଷାରାଧନା କରିଥାଆନ୍ତି । ଏହି ନବଧା ଭକ୍ତି ହେଲା :—

''ଶ୍ରୁତିଃ କୃଷାଖ୍ୟାନଂସ୍କରଣ-ମତ-ପୂଜାବିଧ୍ଗଣାଃ । ତଥା ଦାସଙ୍କ ସଖଙ୍କ ପରିଚରଣମପ୍ୟାତ୍କଦଦନମ୍ ।। ନବାଙ୍ଗାନ୍ୟେତାନୀବିଧ୍ଗତ ଭକ୍ତେରନୁଦିନମ୍ ଭଜନ୍ ଶ୍ରଦ୍ଧାଯୁଙ୍କ ସୁବିମରଙି ବୈସ ଲଭତେ ।।

(ଦଶମୂଳ--୯ମ)

ଶ୍ରବଣ, କୀର୍ତ୍ତନ, ସ୍କରଣ, ବନ୍ଦନ, ଅର୍ଚ୍ଚନ, ଦାସ୍ୟ, ସଖ୍ୟ ଏଙ ଆତ୍କନିବେଦନ---ଏହି ନବବିଧା ବୈଧୀଭକ୍ତିକୁ ଯେ ଶ୍ରଦ୍ଧାସହକାରେ ନିତ୍ୟ ପାଳନ କରନ୍ତି, ସେ ବିମଳ କୃଷରତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଅନ୍ତି ।

ରାସରେ ଏହି ସାଧନା ଥିଲା ତଥା ବ୍ରକାଙ୍ଗନା ସଖୀମାନଙ୍କର । ସେମାନଙ୍କର ପ୍ରୀତି ନିତ୍ୟ; ସେମାନଙ୍କର କୃଷ ନିତ୍ୟ । ଭକ୍ତିରେ କେବଳ ପ୍ରୟୋକନ ସିଦ୍ଧି ଦେଖାଯାଏ । ଭକ୍ତିର ଚରମ ଆହ୍ଲାଦ କିନ୍ତୁ ପ୍ରୀତି । ପ୍ରୀତି ହେଲା ନିତ୍ୟ । ଏହା

ଗୋପୀମାନଙ୍କର ରାସଲୀଳା-ଆଚରିତ ପ୍ରୀତି । ଏହି ପ୍ରୀତି-ସିଦ୍ଧି ହିଁ ସେମାନଙ୍କୁ ସର୍ବସ୍ୱତ୍ୟାଗିନୀ ପରକୀୟା-ରତି ଆଚରଣରେ ଭାଗ୍ୟବତୀ କରାଇଛି । ଏହି ଭାଗ୍ୟବଳରୁ ରାଧା ତଥା ବ୍ରକ ଗୋପୀକାମାନେ ସ୍ୱୟଂ ମହାଲକ୍ଷ୍ମୀଙ୍କଠାରୁ ଶ୍ରେଷା । ଲକ୍ଷ୍ମୀ ଅଶ୍ୱିର୍ଯ୍ୟର ଅଧ୍ୟାତ୍ରୀ—ରାଧା ଏବଂ ଗୋପୀ ପ୍ରେମାଧ୍ୟାତ୍ରୀ । ଗୋପୀ-ପ୍ରଶ୍ରି ସମ୍ୟବରେ କୁହାଯାଇଅଛି :—

''ଧନ୍ୟେଙ୍କ ଅଦ୍ୟ ଧରଣୀ ତୃଶବିରୁଧସ୍କୃତ୍ ପାଦସ୍ପଶୋ ହୁମଲତାଃ କରଜ ଭିପୃଷ୍ଟ ।। ନଦ୍ୟୋଽଦ୍ରୟଃ ଖଗମୃଗାଃ ସଦୟାବଲୋକୈଃ ଗୋପ୍ୟୋଽନ୍ତରେଣ ଭୁଜୟୋରପି ଯତ୍ ସୃହାଶ୍ରୀଃ ।।

(ଶୁକଦେବ)

ଧନ୍ୟ ଏ ଧରଣୀ । ଚରଣସ୍ପର୍ଶରେ ତୃଣ, ଗୁଳ୍କ ଧନ୍ୟ । ନଖସ୍ପର୍ଶରେ ଧନ୍ୟ ବୃକ୍ଷଲତା । ନଦୀ, ଗିରି ଓ ପକ୍ଷୀ ସଦୟଦର୍ଶନରେ ଧନ୍ୟ। ଆଉ ଧନ୍ୟ ସେହି ଗୋପୀମାନେ, ଲକ୍ଷ୍ମୀ-ବାଞ୍ଚିତ ତୁମର ଭୁଜ-ବନ୍ଧନକୁ ଯେଉଁମାନେ ଅବହେଳେ ଲାଭକଲେ ।

ଏହି ପ୍ରେମ, ଏହି ଗୌରବକୁ ଘେନି ରାସଲୀଳା ସମୃଦ୍ଧ । ରାସଧର୍ମ

ମାନ ଓ ମିଳନ ଘେନି ରାସଧମୀ ପ୍ରତିଷିତ । ପରସ୍ପର ଅନୁରକ ନାୟକନାୟିକାଙ୍କର ନେତ୍ରାନ୍ତମିଳନ, ଆଲିଙ୍ଗନ ଇତ୍ୟାଦିର ପ୍ରତିବନ୍ଧକତ୍ୱରେ ଉପ୍ରିହୁଏ ମାନ । ମାନରୁ ଜାତ ହୁଏ ନିର୍ବେଦ, ଶଙ୍କା, କ୍ରୋଧ, ଚାପଲ୍ୟ, ଗର୍ବ, ଅସୂୟା, ଅବହିତ୍ଥା, ଗୁାନି ଏଙ୍ ଚିନ୍ତା । ପ୍ରଣୟଭିନ୍ନ ମାନ-ଉଦ୍ଭବ ଘଟିପାରେ ନାହିଁ । ପ୍ରଣୟାତିଶଯ୍ୟରୁ ଜାତ ହୁଏ ଇର୍ଷା-ମାନର କାରଣ । ଏହିପରି ମାନ ଏଙ୍ ମାନଭଞ୍ଜନର ସୃଷ୍ଟି ଘଟିଛି ରାସଲୀଳାରୁ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବିଷୟବୟୁ ଏହି ମାନ-ମିଳନଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ।

ରାସ ଶୃଙ୍ଗୀର-ରସ-ପ୍ରୋଜ୍ୱକଲୀଳା । କୁହାଯାଇଅଛି :---''ଶୃଙ୍ଗୀର ଉଜ୍ୱକ ରସରେ ସାର ଆଉ ଉହଣ୍ଠା ଅଛି କି ସାର । କୃଷ୍ଣ କହନ୍ତି ଶୁଣ ପ୍ରାଣପ୍ରିୟେ, ଶୃଙ୍ଗୀର-ରସଲୀଳା ଅପ୍ରମେୟେ । ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟବେନି ପ୍ରକାର ଅଇଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟରେ ସ୍ୱକୀୟ ବିଚାର । ପରକୀୟାରେ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ବିଶେଷ ଉହଣ୍ଠା ପ୍ରେମଭାବ ଅଶେଷ ।''

(ବ୍ରକବିହାର--ଦାଶରଥ୍)

#### କାଳ-ବିଚାର

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବସନ୍ତରାସ-ବିଷୟବସ୍ତୁ ଆଧାରିତ । ବସନ୍ତରାସସୟବେ ପୁରାଣର ଉଲ୍ଲେଖ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି :—

''ଏକଦା ଶ୍ରୀହରିର୍ନିଙ୍ଗ ବନ୍ଦ ବୃନ୍ଦାବନ୍ଟ ଯଯୌ ଶୁଭେ ଶୁକ୍କା ତ୍ରୟୋଦଶ୍ୟାଂ ପୂର୍ଣ୍ଣଚହ୍ରୋଦୟ ମଧୌ ।''

(ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ଭ-ଶ୍ରୀକୃଷ ଜନ୍ମଖଣ)

ବାସନ୍ତୀ ଶୁଭ ଶୁକ୍ଲ ତ୍ରୟୋଦଶୀ ପୂର୍ଣ୍ଣଚନ୍ଦ୍ରୋଦୟ ରାତ୍ରରେ ରାସଲୀଳାର ଅୟମାରୟ ଘଟିଛି । ଶ୍ରୀକୃଷ ରମଶୀୟ ବୃନ୍ଦାବନରେ ଏହି ସମୟରେ ଉପସ୍ଥିତ ହୋଇ ବ୍ରଳାଙ୍ଗନାମାନଙ୍କର କାମବର୍ଦ୍ଧକ ମୁରଲୀଧୂନି କରିଥିଲେ ।

> "ଚକାର ତତ୍ର କୌତ୍କ୍ୟାତ୍ ବିନୋଦ-ମୁରଲୀବରମ୍ ଗୋପିନା କାମୁକୀନାଅ କାମୋଦ୍ବର୍ଦ୍ଧନ-କାରଣମ୍ ।"

ନବ-ବସତ ଯେତେବେଳେ ତା'ର ଲଳିତ ମଧୁର କୋମଳ କରସ୍ପର୍ଶରେ ଅଗଣିତ ଗିରି-ନଦୀ-ବନ-ପ୍ରାନ୍ତରମନ୍ତିତ ଉଚ୍ଚଳ ପ୍ରକୃତିର ଶ୍ରୀମ୍ୟୁରେ ସରସ ସୁହାସରେଖା ଅଙ୍କନ କରେ, ଧନୀ-ଦରିତ୍ରର ମନମନ୍ଦିରରେ ଅଳାଣତରେ ପୁଲକ-ପ୍ରତିମା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରାଇଦିଏ ସେତିକିବେଳେ । ଚୈତ୍ର ମାସରେ ବସତରାସ ଓଡ଼ିଶାର ବିଭିନ୍ନ ଅଞ୍ଚଳରେ ନୀତି-ନିଷାସହକାରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୁଏ । ସ୍ମରଣାତୀତ କାଳରୁ ଏହାର ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଅବଧି ପ୍ରତସିତ । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସ୍ଥାନମଧ୍ୟରେ ସାକ୍ଷୀଗୋପାଳ, ବାଣପୁର ଓ ରଣପୁର ପ୍ରଭୃତି ସ୍ଥାନ ରାସଲୀଳାଲାଗି ପ୍ରସିବ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଗଞ୍ଜାମର ବେତେକ ସ୍ଥାବିଟ । ବସତରାସ ଧର୍ମିତରଣରୀତିରେ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ଷ୍ଠିତ ହୁଏ । ରଙ୍ଗମଞ୍ଚରେ ତଥା ଜାଳୀ ପ୍ରମଣ ବସ୍ତରାସ ବିଶ୍ୟବ୍ୟଙ୍କ୍ତ୍ରମେ ପରିବେଶିତ ହୋଉ ଉଚ୍ଚଳବାସୀଙ୍କ

ସ୍ନେହ-ଶ୍ରଦ୍ଧା-ଭକ୍ତିପୀଠରୂପେ ସମ୍ମାନ ଲାଭ କରିଆସିଛି । ବସନ୍ତରାସ-ଆଧାରିତ ଜୟଦେବୀ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଏହି ଉସବମାନଙ୍କରେ ଅନୁକୃତ, ଅନୁସୃତ ଏବଂ ଅନୁବାଦିତ ହୋଇ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ହୋଇଆସୁଛି ଯୁଗଯୁଗାନ୍ତ କାଳରୁ । ପ୍ରତିବେଶୀ ବଙ୍ଗ ପ୍ରଦେଶରେ କାହିଁ ହେଲେ ଏହାର ସମ ସମାଦର, ସଭା ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ ନାହିଁ କିଂବା ଆନୁଷାନିକଭାବେ ରସ-ଲୀଳା ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିବାର ପ୍ରମାଣ ମିଳେ ନାହିଁ ।

ବସନ୍ତ-ରାସପରି ଶରଦ୍ରାସ ଉସବ ବହୁଳଭାବରେ ଉହଳରେ ପ୍ରତିପାଳିତ ହେବାର ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ।

#### ବସନ୍ତ-ରାସ ଅନୁଷାନ

ବସନ୍ତ-ରାସ ଶରଦ୍ରାସର ପରେ ଅନୁଷିତ ହୁଏ ବୋଲି ପ୍ରସିଦ୍ଧି ରହିଛି । ଇନ୍ଦ୍ରପ୍ରପୁରୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ପୁଣି ବୃନ୍ଦାବନକୁ ଫେରିଯାଇ ବସନ୍ତ-ରାସ ଭିଆଣ କରିଥିବା କଥା ପଦ୍ମପୁରାଣରେ ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି । ଧର୍ମରାଳ ଯୁଧ୍ଷିରଙ୍କର୍ଭ୍ୱଳ ରାଜସୂୟ ଯଜ୍ଞାନୁଷାନପରେ ବସନ୍ତ-ରାସ ଫଘଟନର ସୂଚନା ମିଳେ ଶ୍ରୀମଭାଗବତରୁ । ଫ୍ୟୃତ ଭାଗବତର ଏକ ବିଶ୍ୱଞ ଉଚ୍ଚଳାନୁବାଦର (''ଖାଡ଼ଙ୍ଗା ଭାଗବତ'' ୧/୧୧/୨୯ ପଦ) ମର୍ମ ଏହିପରି – ''ହେ ପଦ୍ମଲୋଚନ ! ଯେତେବେଳେ ଆୟମାନଙ୍କୁ ଛାଡ଼ି ତୁମେ ଇନ୍ଦ୍ରପସ୍ଥ ଓ ମଥୁରା ଯାଇଥିଲ, ସେତେବେଳେ ପଲକ କାଳକୁ ଆମେ କୋଟି ଅନ୍ଦ ମନେ କରୁଥିଲୁଁ । ସୂର୍ଯ୍ୟ ବିନା ଯେପରି ଚାରି ଦିଗ ଅନ୍ଦଳାର, ଆମର ସେହି ଦୁର୍ଦ୍ଦଶା ଘଟିଥିଲା ।''

ଶିଶୁପାଳର ମରଣ-ଫବାଦ ପାଇ ଦନ୍ତବକ୍ର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କସହିତ ଯୁଦ୍ଧ କରିବାକ୍ର ମଥୁରା ଗଲା । ଶ୍ରୀକୃଷ ମଥୁରା ଯାଇ ଦନ୍ତବକ୍ରକୁ ମାରିବାପରେ ବ୍ରଳପୁରରେ ଉପସ୍ଥିତ ହେଲେ । ସେଠାରେ ପିତାମାତାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଓ ଅଭିବାଦନ ଏଙ୍ଗୋପୀମାନଙ୍କସହ ପ୍ରେମ-ସୟାଷଣ କଲେ । ସେତେବେଳ ବ୍ରଳରେ ବସନ୍ତ ଋତୁ ସମାଗମ । ବୃନ୍ଦାବନର ତରୁଲତା ବସନ୍ତ-କରସ୍ପର୍ଶରେ ଅତୀବ ରମଣୀୟ ଦିଶୁଥିଲା । ଶ୍ରୀକୃଷ ଏଠାରେ ତ୍ରିଦିବସବ୍ୟାପି ବ୍ରଳରମଣୀଗଣଙ୍କ ସହିତ ମନୋହର ଯମୁନାତୀରରେ ବିହାର କଲେ ।

ଏହି ସମୟରେ, ବସନ୍ତକାଳରେ— ''ଶୁଭକ୍ଷଣେ ପ୍ରବିବେଶ ରାଧ୍କା ରାସମଣଙ୍କ ସର୍ବାଭିରାଳିଭିଃ ସାଙ୍କ ଧାତୃା କୃଷ୍ଣପଦାୟୁଙ ।'' ତହଁ ---

''ଜଗାମ ରସିକାସାର୍ଦ୍ଧ ରସିକୋ ରତିମନ୍ଦରଂ'' (ବୁହୁବୈବର୍ତ୍ତ)

ଏହା ହିଁ ବସନ୍ତ-ରାସ-ଲୀଳା । କେବଳ ରାଧିକା ନୁହଁନ୍ତି, ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନେ ମଧ୍ୟ ଏହି ରାସଲୀଳାରେ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କର ସହତାରିଣୀ । ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି ---

> "ତୟତ୍ରିଂଶତ୍ ବୟସ୍ୟାଣ୍ଟ ତାଃ ସୁଶୀଳାଦୟଃ ସ୍କୃତାଃ ରାଧିକାୟାଃ ପିୟତମା ଗୋପିନାଂ ପ୍ରବରା ଯସ୍କଃ ।"

ବସତ-ରାସ ବିଷୟବସ୍ଥୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହରେ ମହାକବି କୟଦେବ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ମୁରାରି, କେଶୀମଥନ, କଂସଧ୍ୟଂସନ ଓ କଂସାରି ପ୍ରଭୃତି ନାମରେ ଆଖ୍ୟାୟିତ କରିଅଛତି । ଏପରି କି ଶ୍ରୀମତୀ ସଖୀକୁ କହିଛତି — ''ସଖି ହେ, କେଶୀମଥନମୁଦାରଂ, ରମୟ ମୟା ସହ..... ।'' ଏହା ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଦନ୍ତବକ୍ରବଧପରବର୍ତୀ ଘଟଣା ସ୍ମରଣ କରାଇଦିଏ ।

ଶ୍ରୀମଭାଗବତରେ ବସନ୍ତ-ରାସର ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣକୁ ଭାଗବତର ପରିପୂରକ ପ୍ରନ୍ଥ ବୋଲି ଧରାଯାଏ ଏଙ ଏହି ପୁରାଣ ଅର୍ବାଚୀନ ବୋଲି ମଧ୍ୟ ମତ ପ୍ରକାଶିତ । ରାଧାକୃଷ-ଲୀଳାସନ୍ଦନ୍ଧୀୟ ବହୁ ଗୂଡ଼ତତ୍ତ୍ୱର ଆଲୋଚନା ବିଶେଷଭାବରେ ଏହି ପୁରାଣରେ ବର୍ଷିତ । 'ଗର୍ଗ ସଂହିତା'ରେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀକୃଷ-ଚରିତର ତତ୍ତ୍ୱ ପରିବେଶିତ ହୋଇଅଛି । ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣସହିତ ଏହାର ସାମ୍ୟ ରହିଛି ।

ରାସଲୀଳାକାରୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ଶିଶୁ ନୂହନ୍ତି— ସେ ଚିରକିଶୋର ଏବଂ ନିତ୍ୟଲୀଳା-ସଂପାଦକ । ଗୋଲୋକର ନିତ୍ୟଲୀଳାରେ ସ୍ୱକୀୟାଭାବ ଏବଂ ବୃହାବନ-ଲୀଳାରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ପରକୀୟାଭାବର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମଦୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣରେ ବର୍ଣ୍ଣନା । ଏହି ପୁରାଣମତେ କୃଷ ଓ ରାଧ୍କା ବିବାହିତ ଦ୍ୟତି । ବ୍ରହ୍ମା ଏ ବିବାହର କନ୍ୟାକର୍ତ୍ତୀ । ବିଧୂପୂର୍ବକ ଏ ବିବାହ ସ୍ଥାଦିତ । କେବଳ ଲୀଳାବିଥାର ଓ ରସ-ବୈଚିତ୍ର୍ୟ ପ୍ରଦର୍ଶନଲାଗି ରାସମଣ୍ଟଳରେ ଓ ବ୍ରକ୍ତଧାମରେ ସ୍ୱକୀୟା ପରିବର୍ତ୍ତେ ପରକୀୟା ଲୀଳାରସ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଅଛି । ବ୍ରକରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ମାଧୂର୍ଯ୍ୟଭାବ ପ୍ରକଟିତ । ମଧୁରଭାବର ଦୁଇଟି ଦିଗ—ଗୋଟିଏ ସ୍ୱକୀୟା ଏବଂ ଅପ୍ରତ୍ତି ପରକୀୟା । ଅମୁକ୍ତରେ ସ୍ୱକୀୟା ଏବଂ ପ୍ରକଟଲୀଳାରେ ପରକୀୟାଭାବ ପ୍ରଦ୍ତି ପରକୀୟା । ଅମୁକ୍ତରେ ସ୍ୱକୀୟା ଏବଂ ପ୍ରକଟଲୀଳାରେ ପରକୀୟାଭାବ ପ୍ରତ୍ତି ପରକୀୟା । ଅମୁକ୍ତରେ ସ୍ୱକୀୟା ଏବଂ ପ୍ରକଟଲୀଳାରେ ପରକୀୟାଭାବ

ଲୀଳାରେ ତାହା ପ୍ରକଟିତ । ତତ୍ତ୍ୱରୁ ଲୀଳା ବିକଶିତ । ତତ୍ତ୍ୱ-ବୀକ-ଲୀଳା ପଲ୍ଲବିତ ତରୁ ।

ବସନ୍ତ-ରାସ ବାସୁଦେବ-ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରକଟ ଲୀଳାଚିତ୍ର । ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣରେ ଏହାର ବିଶଦ ବର୍ଷନାଦୃଷ୍ଟେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର କଥାବସ୍ତୁ ତାହାର ଅନୁଶ୍ରୁତି ବୋଲି ଧରିବାକୁ ହୁଏ । ଭାଗବତର ଦଶମ ସ୍କନ୍ଦ (ଗୋପଲୀଳା) ବର୍ଷିତ ଶରଦ୍ରାସଠାରୁ ବସନ୍ତ-ରାସର କଥାବସ୍ତୁ ପୃଥକ୍ । ଉଭୟତ୍ର କିଶୋର କୃଷଙ୍କର ଅଧ୍ୟାନ । ଏ ମତରେ ବସନ୍ତ-ରାସର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ 'ଭୀରୁ' ଶନ୍ଦ ପ୍ରୟୋଗହେତୁ 'ଶିଶୁ'ବୋଲି ଗ୍ରହଣ କରିବା ସମୀଚୀନ ମନେ ହେଉ ନାହିଁ ।

ତେଣୁ ଶରଦ୍ରାସ ଏଙ ଦନ୍ତବକ୍ରବଧପରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଗୋପୀମାନଙ୍କସହ ମିଳନ ଏଙ ପୁନଃରାସକ୍ରୀଡ଼ା ଅନୁଷିତ ହୋଇଅଛି ।

#### ରାସ କଅଣ ?

ରାସର ଉପ୍ଭି ରସ-ଶକରୁ । ରସ କି ପ୍ରକାର ପଦାର୍ଥ ? ରସ ବ୍ରହ୍ମାନନ୍ଦ-ସହୋଦରତୁଲ୍ୟ । ସଭ୍-ଉଦ୍ରେକକାରୀ ଯେତେବେଳେ ରଚ୍ଚଃ ତମୋଗୁଣ ଦୂରକୁ ଅପସରିଯାଏ, ସେତେବେଳେ ଚିଉରେ ଯେଉଁ ଅଖ୫, ଅପୂର୍ବ ଚମହାର ବିସ୍ମୟାନନ୍ଦ ଉଦ୍ଭାସିତ ହୁଏ, ତାହା ହିଁ ରସ । ସହ୍ଦୟ ରସିକଚିଉ ରସର ନିବାସସୁଳୀ ।

ସାହିତ୍ୟ-ଦର୍ପଣକାର ଉଚ୍ଚଳୀୟ ମହାପଶ୍ଚିତ ବିଶ୍ୱନାଥ ରସ ବର୍ଶନରେ କହିଲେ :—

> "ସତ୍ୱୋଦ୍ରେକାଦଖଈଷ୍ଟୁ ସ୍ୱରୂପାନନ୍ଦ ଚିନ୍ନୟଃ । ବେଦ୍ୟାନ୍ତର ସ୍ପର୍ଶଶୂନ୍ୟୋ ବ୍ରହ୍ମାସ୍ୱାଦ ସହୋଦରଃ ଲୋକୋଉର ଚମହାରପ୍ରାଣଃ କୈଣିତ୍ ପ୍ରମାତୃଭିଃ । ସ୍ୱାକାରବଦଭିନ୍ନତ୍ୱେନାୟମାସ୍ୱାଦ୍ୟତେ ରସଃ । ରକ୍ଷମୋଭ୍ୟାମପୃଷ୍ଟ ମନଃ ସତ୍ୱମିହୋଚ୍ୟତେ ।" (୩ ।୩୪)

ରସାସ୍ୱାଦନଲାଗି ଆଚରିତ କ୍ରୀଡ଼ାର ନାମ 'ରାସ-କ୍ରୀଡ଼ା' ।

'ନୃତ୍ୟାଦିଷୁ ଭରତରୀତି ସଂଜ୍ଞେଷୁ ପାତୁମୁପକାନ୍ତୋଷୁ ଯୋଽଧ୍ର ସୋଲ୍ଲାସୋଳାୟତେ ସ ରସଃ । ତହସୟକୀ ରସୋରାସଃ; ତଦୁଦ୍ରେକେଶ କ୍ରୀଡ଼ା ନୃତ୍ୟବିଶେଷଃ ।

(ବିଜୟଧିକ)

ଚିତ୍ତରେ ସତ୍ତ୍ୱର ଉଦ୍ରେକ ହେଲେ ଉଦିତ ହୁଏ ପ୍ରେମ । ପ୍ରେମରସର ପରିପାକ ଘଟେ ଯେଉଁ କ୍ରୀଡ଼ାରେ, ତାହା ରାସକ୍ରୀଡ଼ା ।

ପ୍ରେମରସ ! ଏହି ପ୍ରେମ ରସ କାହାର ?

— ପ୍ରେମରସ ଏକାନ୍ତ ପ୍ରେମରାକ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର । ପ୍ରେମ ରସର ଅଧିକାରୀ କିଏ ?

--- ସେହି ପ୍ରେମରସମୟ ଶ୍ରୀକୃଷ ।

ପ୍ରେମ ମଧୁର ରସ । ଏଇ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ରସର ଆସ୍ୱାଦନ ତଥା ଆସ୍ୱାଦକ ଏକମାତ୍ର ସର୍ବମଧୁର ଶ୍ରୀକୃଷ ।

> "ମଧୁରଂ ମଧୁରଂ ବପୁରସ୍ୟ ବିଭୋଃ ମଧୁରଂ ବଧୁରଂ ବଦନଂ ମଧୁରଂ । ମଧୁଗନ୍ଧ ମଧୁସ୍ମିତମେତଦେହୋ ମଧୁରଂ ମଧୁରଂ ମଧୁରଂ ମଧୁରଂ ।"

> > (କର୍ଣାମୃତ)

ମୂର୍ତ୍ତିମାନ୍ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟରସଦ୍ୟୋତକ ରସିକଶେଖର ଶ୍ରୀକୃଷ ପ୍ରେମରସାସ୍ୱାଦନ-ଅଭିଳାଷରେ ଯୋଗମାୟାଙ୍କ ଅବଲୟନରେ ଶ୍ରୀମତୀ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନଙ୍କସହିତ ବ୍ରକଧାମରେ ଯେଉଁ ଚିଦାନନ୍ଦମୟୀ ପ୍ରେମକ୍ରୀଡ଼। କରିଥିଲେ, ତାହାର ନାମ ରାସଲୀଳା । କାମୋହବ ନୁହେଁ — ଏହା ପ୍ରେମୋହବ । ପ୍ରେମ ରତିର ଦୃଢ଼ତା ।

''ପ୍ରେମିବ ଗୋପରାମାଣାଂ କାମ ଇତ୍ୟଗମତ୍ ପ୍ରଥାମ୍ ଇତ୍ୟୁଦ୍ଧବାଦୟୋଽପ୍ୟେଙ୍ ବାଞ୍ଚନ୍ତି ଭଗବତ୍ପ୍ରିୟାଃ ।''

(ଭକ୍ତିରସାମୃତ ସିହୁ)

ଗୋପରମଣୀଗଣଙ୍କର ପ୍ରେମକୁ ହିଁ 'କାମ' ବୋଲି କୁହାଯାଇଅଛି । ବାୟବରେ କିନ୍ତୁ ଏହା ସାଧାରଣ ଦୃଷିର କାମ ନୁହେଁ — ପ୍ରେମ । ଭଗବତ୍ପ୍ରିୟ ଭକ୍ତ ଉଦ୍ଧବାଦି ମଧ୍ୟ ତାହା ବାଞ୍ଚା କରନ୍ତି । ଗୋପନାରୀ ବା ଗୋପୀଗଣଙ୍କର ପ୍ରେମସେବା ଘେନି ପରମସୁଖୀ ହୁଅନ୍ତି ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ । ରାସ ଏକ ଆଧାଦ୍ନିକ ରୂପକ-ନୈତିକ ବିଚାର-ବିତର୍କର ଉଦ୍ଧ୍ୱରେ—'ନୈଷା ତର୍କେଣ ମତିରାପନେୟା ।' (କଠୋପନିଷଦ୍) ଏହା ଯୋଗମାୟାଘଟିତ ଅପ୍ରାକୃତ ସଙ୍ଘଟନ ।

ରହସ୍ୟ-ମଞ୍ଜରୀରେ ଭକ୍ତକବି ଏହି କଥା ଘେନି କହିଛନ୍ତି :--''ବୋଲନ୍ତି ମାଧବ ଶୁଣ ଯୁବତୀରତନ ଯେ ଯେଉଁ ବାଞ୍ଚାରେ ମୋତେ କରନ୍ତି ଅର୍ଚ୍ଚନ ଗୋ । ସେ ଫଳ ପ୍ରାପତ ତାଙ୍କୁ ଶୁଣସି ମୃଗାଛି ଏଥ୍ମଧେ ସହି ମର୍ଜ୍ ଭିନ୍ନ-ଭିନ୍ନ ଅଛି ଗେ। ।''

(ରହସ୍ୟମଞ୍ଜରୀ— ୬ 199)

''ଯେ ଯଥା ମାଂ ପ୍ରପଦ୍ୟନ୍ତେ''— ଏହି ବଚନସାର୍ଥକତାରେ ''ଗୋପ୍ୟଃ କାମାତ୍ ।''

(ଭାଗବତ- ୭ ।୧)

- ---କାମାପ୍ଣଦୃାରା ଗୋପିକାଗଣ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଲାଭ କରିଥିଲେ । ''ବୃଳପୁର-ବନିତାଂ ବଦ୍ଧୟନ୍ କାମଦେବମ୍ ।'' (ଭାଗବତ)
- ---କାମବଶତଃ ହିଁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କଠାରେ ଚିଢାର୍ପଣ କରି ଗୋପୀଗଣ ତାଙ୍କୁ ପାଇଥଲେ ।

ରାସଲୀଳାରେ ଗୋପୀମାନେ ଉପପତିଭାବରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କସହ ରମଣ କରୁଥିଲେ— ''ତସ୍ମାତ୍ କେନାପ୍ୟୁପାୟେନ ମନଃ କୃଷେ ନିବେଶୟେତ୍ ।'' ଏହି ବିଚାରରୁ ଅନନ୍ୟଚିଉ ପ୍ରେମବଶତଃ କୃଷ୍ଣପ୍ରାପ୍ତିହେତୁ ସେମାନଙ୍କର ତାହା ସାର୍ଥକ ରମଣ ।

ପ୍ରାକୃତ କାମକ୍ରୀଡ଼ାସହିତ ସୌସାଦ୍ଶ୍ୟ ଥିବାରୁ ଗୋପୀପ୍ରେମକୁ କୁହାଯାଇଅଛି କାମ । ସାଧାରଣ ପର୍ମରାରୀତିଦ୍ୟିରୁ ଯୁବକ-ଯୁବତୀଙ୍କର ପ୍ରସ୍କରପ୍ତି ସ୍ୱାଭାବିକ ଆକର୍ଷଣ ହିଁ 'କାମ' । ଏହା ପ୍ରତିଜୀବନରେ ବିଦ୍ୟମାନ; କାରଣ, ଏହା ହିଁ ମୂଳ-ସୃଷ୍ଟିରକ୍ଷାର ମନ୍ତ । ଇହ୍ରିୟସୁଖମଧ୍ୟରେ ଏହାଠାରୁ ଅଧିକ ମୋହକର ଆଉ କିଛି ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ବ୍ରଣୋନ୍ନତି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଏପରି ଅବସ୍ଥା ମାନବ-ଜୀବନରେ ସୟବ ହେବ ଏବଂ ହୃଏ, ଯେତେବେଳେ ଆତ୍ରେୟିୟ ପୀତି-ଇଚ୍ଛା ହୋଇପଡେ ଗୌଣ ଏବଂ ମୁଖ୍ୟ ହୁଏ ପେମ । ରାସଲୀଳାବିହାରିଣୀ ଗୋପିକାମାନେ ଲାଜ-ମହତ, ଗୁରୁ-ଗୌରବ ମଥାରେ ପଦାଘାତପୂର୍ବକ ନିଜର ସୁଖ ଦୃଢ଼ କରି ପ୍ରାଣପ୍ରିୟ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ତୃପ୍ତି ମାନସରେ ସର୍ବସ୍ୱ ଅର୍ପଣ କରିଥିଲେ । ସାଧାରଣ କାମ-ସୟବ ଆଲିଙ୍ଗନ, ଚୁୟନ ଇତ୍ୟାଦିର ପ୍ରୟୋଗ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ତାହା କାମଜ ନୁହେଁ — ପ୍ରେମଜ । ମଦନୋୟବର ଆୟୋଜନ ନୁହେଁ—ପ୍ରେମୋୟବର ପୂଜନ ।

> ''ଇଷେ ବ୍ରହ୍ମନିରୂପଣପରାୟେ ତେମନ୍ତେ ସେ ତା ସର୍ବସୁଖମୟେ

କାମ ନାମ ତାର

ତେଣୁ ବଢ଼ାଏ ସୁରତ-ବିକାର ।'' (ବିଦଗ୍ଧ ଚିନ୍ତାମଣି)

— ସୁରତି-ସୟବ ବିକାରମାନ ପ୍ରତୀତ ହେଉଥିବାରୁ ଗୋପୀପ୍ରେମକୁ କାମ କୁହାଯାଇଅଛି । କିନ୍ତୁ ସେ 'କାମ'ର ରୂପ କିପରି ? ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ମୁଖରେ ଏହି କାମସୟବେ କୁହାଯାଇଅଛି :—

> ''ନ ମୟା ବେଶିତ ଧ୍ୟାଂ କାମଃ କାମାୟ କଳ୍ପତେ ।'' ଭର୍ଚ୍ଚିତା-କଥ୍ତାଦିନା ପ୍ରାୟୋ ବୀଜାୟ ନେଷ୍ୟତେ ।''

> > (ଭାଗବତ- ୧୦ ।୧୨)

- ଭଜା ବା ଉଷୁନା ଧାନରୁ ଯେପରି ଗଜା ଅଙ୍କୁରିବା ସୟବ ନୁହେଁ, ସେହିପରି ମୋଠାରେ ନିବିଷ୍ଟଚିଉର କାମରେ (ଲୌକିକ) କାମଗନ୍ଧ ରହିପାରେ ନାହିଁ ।

ଏହି କାମଗନ୍ଧବିରହିତା ଗୋପାଙ୍ଗନାମଣ୍ଡଳୀଙ୍କସହିତ ରସରାଜ ରାସକ୍ରୀଡ଼ା କରିଥିଲେ ।

> ''ରାସୋସବଃ ସଂପ୍ରବୃତ୍ତୋ ଗୋପୀମଣ୍ଡଳମଣ୍ଡିତଃ ଯୋଗେଶ୍ୱରେଣ କୃଷେଣ ତାସଂ ମଧ୍ୟେ ଦ୍ୱୟୋଦ୍ୱିୟୋଃ । ପ୍ରବିଷ୍ଟେନ ଗୃହୀତାନଂ କଣ୍ଠେ ସନ୍ନିକଟଂ ସ୍ତିୟଃ ।''

> > (ଭାଗବତ - ୧୦)

ରାସମଣ୍ଡଳୀମଧ୍ୟରେ ପ୍ରେମିକବର 'ଗୋପୀ ଗୋଟିକେ କୃଷ ଗୋଟିଏ' ହୋଇ ଲୀଳାପ୍ରମତ୍ତ ଥିଲେ । ଏସୟନ୍ଧେ ଓଡ଼ିଆ ଭାଗବତବାଣୀ ସ୍ପୃଷ୍ଟ :--

> ''ଗୋପୀକେ କୃଷରୂପ ହୋଇ । ଲୀଳା-ବିନୋଦେ ଭାବଗାହୀ । ।

ଯାହାର ନାହିଁ ରୂପରେଖ । ଗୋପୀଙ୍କୁ ଦେଲେ ଆତ୍ନସୁଖ ।।''
ଏହା ଠିକ୍ ଯେପରି ଲୀଳାଶୁକ କହିଅଛତି —
''ଅଙ୍ଗନାମ୍ ଅଙ୍ଗନାମ୍ ଅନ୍ତରା ମାଧବଃ ମାଧବଂ ମାଧବଂ ଚାନ୍ତରେଣାଙ୍ଗନା । ଇତଥଂ ଆକଳ୍ପିତମଣ୍ଡଳେ ମଧ୍ୟମଃ ସଂକରୌ ବେଣ୍ଠନା ଦେବକୀ-ନନ୍ଦନଃ ।''

—ଅର୍ଥାତ୍ ଯେତେ ଗୋପୀ, ସେତେ କୃଷ । ପ୍ରତିଗୋପୀସହିତ ଅଛନ୍ତି କୃଷ । ଏହା କେବଳ ପ୍ରେମବସ୍ତଳ ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ଅଶେଷ ରୂପଧାରଣ-ଶକ୍ତିରୁ ସୟବ ସିନା ! ରାସର ଗୋପୀକା—ଜୀବାହ୍ନା; ଶ୍ରୀକୃଷ—ପରମାହ୍ନା । ଜୀବ ଏଙ ପରମଙ୍କର ପ୍ରେମଲୀଳା ହିଁ ରାସୋସବ ।

ଯେ ପୂର୍ଣ୍, ଯେ ଆପ୍ତକାମ, ଅନନ୍ତଭୂମା, ସର୍ବତୋମୁଖୀ ନାରାୟଣ, କେବଳ ତାଙ୍କପକ୍ଷରେ ହିଁ ବହୁ ରୂପଧାରଣ ସୟବ ।

''ସର୍ଦ୍ଧତଃ ପାଣିପାଙ୍ ତତ୍ ସର୍ଦ୍ଧତୋଽକ୍ଷି ଶିରୋମୁଖମ୍ ।''

(ଗୀତା-- ୧୩ । ୧୩)

—ସବୁ ଦିଗରେ ତାଙ୍କର କରଚରଣ, ସବୁ ଦିଗରେ ତାଙ୍କର ତକ୍ଷୁ, ମଞକ ଏବଂ ମୁଖ; କେବଳ ତାହାଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ହିଁ ଏହି ରସଲୀଳାରଚନା ସୟବ । ଏହା ତାଙ୍କର ''ଲୋକବତ୍ ତୁ ଲୀଳାକୈବଲ୍ୟମ୍''— ଅଥୀତ୍ ଆମୋଦଜନିତ ନିଷ୍ପ୍ୟୋଜନ କ୍ରୀଡ଼ା, ଯାହା ରାସଲୀଳା ନାମରେ ଖ୍ୟାତ ।

କୟଦେବ ଲୌକିକ କାମକ୍ରୀଡ଼ାସୁଲଭ ମାନବୀୟ ଭାଷାରେ ଯେ ବର୍ଣ୍ଣନାଦେଇଛନ୍ତି, ତାହା ଶବାର୍ଥଦିଗରୁ ମାତ୍ର ରାସଲୀଳାରେ ଗ୍ରହଣୋପଯୁକ୍ତ । ଏ ଲୀଳା କାମରାଜଙ୍କ ଅହିନା ନଙ୍କି ପ୍ରେମରାଜଙ୍କ ପରିତୃପ୍ତିମାନସରେ ଜୀବର ବ୍ରହ୍ମନିରାଜନା । ଜୀବ ପ୍ରମର ସୟନ୍ଧ ନିତ୍ୟ । ପରମ ଜଗବାନ୍ଙ୍କ ଅପ୍ରାପ୍ତିରେ କୀବ ଯେପରି ଅଚଳ ପରଂବ୍ରହ୍ନ ଭଗବାନ୍ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଜୀବର ବ୍ରଙ୍ଗଭିନ୍ନ ନିଥର — ନିଷ୍ଟଳ । ରାସକ୍ରୀଡ଼ା-ଉନ୍ନଭା ଏହି ବ୍ରକଗୋପୀମାନେ ଧନ୍ୟା । ସେହିମାନେ ହିଁ ଭାଚ୍ୟାଦୀଙ୍କୁ କାନ୍ତାଭାବରେ ଲସାଇ, ଉସାଇ, ହସାଇ, କହାଇ

ପ୍ରେମରସ ଚାଖି ଚଖାଇପାରିଥିଲେ । ଏଥିପାଇଁ କେବଳ ସେମାନେ ପରକୀୟା-ରତିଭାବ ଆଦରି ଘେନିଥିଲେ; କାରଣ, ଲୋକଦୃଷ୍ଟିରେ କେବଳ ଅବୈଧ ପ୍ରଣୟମଧ୍ୟରେ ଉହଣ୍ଠା, ତ୍ୟାଗ ଏବଂ ଉସର୍ଗ ପ୍ରବଳ । ସେହିମାନେ ହିଁ ଏକାନ୍ତ ପ୍ରେମ-ପାଗଳିନୀ ।

> ''ସୁରତବର୍ଦ୍ଧନ' ଶୋକନାଶନଂ ସ୍ୱରିତ ବେଣୁନା ସୃଷ୍ଟୁ ଚୁୟିତମ୍ । ଇତର ରାଗ ବିସ୍ୱାରଣଂ ନୃଣାଂ ବିତର ବୀର ନମୟେଃଧରାମୃତମ୍ ।'' (ଭାଗବତ—୧୦)

—ପାଣପ୍ରିୟକର ଚୁୟନ, ଅଧରରେ ଅଧର ମିଳନ-ଲାଳସ। ଭକ୍ତକୁ କରିଦିଏ ପାଗଳ; ମାନବକୁ କରିଦିଏ ଦେବତା । ଜଗତ୍-ପ୍ରକୃତି ପଲକରେ ପରିବର୍ତ୍ତିତ ହୁଏ । ରାସଲୀଳା ଏହି ଭକ୍ତ-ଭଗବାନ୍, ଆହ୍ନା-ପରମାହ୍ନା, ଜୀବ-ବ୍ରହ୍ମର ମଧୁର ମିଳନ-ଲୀଳାସୁଳୀ । ଏହା ପ୍ରେମର ନିବେଦନଭରା-କାମର ନୃହେଁ ।

ସହଚରୀ ଗୋପୀମାନଙ୍କର ରାସକ୍ରୀଡ଼ା ପ୍ରେମ-ମହିମା-ବର୍ଣ୍ଣନା-ମୁଖର ଭକ୍ତପ୍ରବର ଦେବଦୂଲ୍ଭିଭ ତାଙ୍କ 'ରହସ୍ୟମଞ୍ଜରୀ' କାବ୍ୟର ଷଷ ଛାନ୍ଦରେ ଗାଇଛତ୍ତି —

> ''ହରିଭକ୍ତିମଧ୍ୟେ ପ୍ରେମଭକ୍ତି ଅଟେ ସାର ସେ ଭକ୍ତି ଅଟଇ କୋଠ ଗୋପୀମାନଙ୍କର ।

> > X X X X

ସେ ମହାରସ ମଣ୍ଡଳୀ ନିତ୍ୟ ବୃନ୍ଦାବନେ ତହିଁ ମୁଁ ବଞ୍ଚଇ ରାଧା-ଅଙ୍ଗ-ଆଲିଙ୍ଗନେ ।''

ଗୋପୀପ୍ରେମ 'କାମ' ନୁହେଁ— ଏହା ଶ୍ରୀକୃଷାର୍ପିତ ପ୍ରେମ ହା ହ । େଧୀ ଓ ରାଗାନୁଗା ନାମକ ଭକ୍ତିର ଦୁଇ ବିଭାଗମଧ୍ୟରୁ ବ୍ରଳୀତ । ାତୃସୁଖ ଓ ସମାଜ-ବନ୍ଧନ କ୍ରିୟାକୁ ଉପେକ୍ଷା କରି କେବଳ ଶ୍ରୀକୃହିତ ି ୍ର ଓ ପ୍ରେମସାଗରରେ ମଗ୍ନ ଥିବାରୁ ସେମାନେ ରାଗାନୁଗା-ଭକ୍ତିର ଅଧିକାରିଣୀ । ବୈଧୀଭକ୍ତି ଭଗବାନ୍ଙ ଚରଣ-ପୂଜନ-ମାନସରେ ଶାସ୍ତାନୁମୋଦିତ ବିବିଧ ଅନୁଷାନଦ୍ୱାରା ସୀମିତ । ରାଗାନୁଗା-ଭକ୍ତି ରାଗାଦ୍ୱିକା-ଭକ୍ତିର ଅନୁଗତା । ରାଗାଦ୍ୱିକା ଭକ୍ତି କାମରୂପା ଏଙ ସୟନ୍ଧରୂପା ବିଚାରରେ ଦ୍ୱିବିଧ । କାମାନୁରୂପ ବିଭାବସମନ୍ୱିତ ହୋଇ ଗୋପୀପ୍ରେମ ବିବିଧ ରାସକ୍ରୀଡ଼ାର ଅପରୂପ ମାଧୁରୀବିକାଶର କାରଣ ହୁଏ ବୋଲି ଏହା 'କାମରୂପା' । କେବଳ ସୟନ୍ଧବଦ୍ଧ ଭକ୍ତିହେତୁ ଗୋପଗୋପାଳମାନଙ୍କ ଭକ୍ତି 'ସୟନ୍ଧରୂପା' ।

ସେହିପରି ରାଗାନୁଗା ଭକ୍ତି ମଧ୍ୟ କାମାନୁଗା ଓ ସୟଦ୍ଧାନୁଗା ଗୁଣରେ ଦ୍ୱିବିଧ । କାମାନୁଗା ଭକ୍ତି କାମରୂପାର ଅନୁକାରିଣୀ ତୃଷା-ବିଶେଷ । ଲୀଳାଦର୍ଶନ ଓ ରସ୍ତଶ୍ରବଣରେ ଭାବାନୁରାଗାତ୍ନିକା ଭକ୍ତି---କାମାନୁଗା । କୟଦେବ ଏହି ରାଗାନୁଗାଭକ୍ତିର ଅଧୀନ କାମାନୁଗା ଭକ୍ତିର ପୂଜାରୀ ।

କୁଳ-ଶୀଳ-ସମାଜ-ମର୍ଯ୍ୟାଦା-ଲଙ୍ଘନକାରିଣୀ ପରକୀୟା ନାୟିକାର ଭକ୍ତି ବା ପେମ'କାମାନୁଗା' । 'ପରକୀୟା'ର ଲକ୍ଷଣ ହେଲା—

> ''ରାଗେଶୈବାର୍ପିତାତ୍ନାନୋ ଲୋକ ଯୁଗ୍ନାନେ ପକ୍ଷିଣାଃ ଧର୍ମ୍ବେଣାସ୍ୱୀକୃତା ଯାସ୍ତୁ ପରକୀୟା ଭବତ୍ତି ତାଃ ।''

> > (ଉ:ନୀ:)

ଏହାର ଟୀକାକାର ଶ୍ରୀ ରୂପଗୋସ୍ୱାମୀ କହିଛନ୍ତି— ''ଅନ୍ତରଙ୍ଗେଶ ରାଗେଶ ଅପିତାତ୍ନାନୋ; ନ ତୁ ବହିଃରଙ୍ଗେଶ ବିବାହ-ପ୍ରକ୍ରିୟାତ୍ନକ ଧର୍ମ୍ପେଶ ।'' ଯେଉଁ ରମଣୀ ସ୍ୱୀୟ। ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ଅନୁରାଗବଶତଃ ଇହପରଲୋକ ଉପେକ୍ଷ। କରି ପରପୁରୁଷଠାରେ ନିଜକୁ ସମର୍ପଣ କରେ ଏବଂ ଯେ ବହିଃରଙ୍ଗ ବିବାହାଦି ଲୌକିକ ଧର୍ମର ଅପେକ୍ଷା ରଖେ ନାହିଁ, ସେ ପରକୀୟା ।

ଏହି ରୀତିରେ ବ୍ରକବଧୂଗଣ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ପରକୀୟା । ଏମାନଙ୍କର ସୌଭାଗ୍ୟରେ ସ୍ୱୟଂ ମହାଲକ୍ଷ୍ମୀ ମଧ୍ୟ ଈର୍ଷାନ୍ୱିତା ।

> ''ନାଙ୍ଷ ଶ୍ରୀୟୋଃଙ୍ଗଭ ନିତ୍ୟନ୍ତରତେ ପ୍ରସାଦଃ ସ୍ୱର୍ଯୋଷିତାଂ ନଳିନଗନ୍ଧରୁଚାଂ କୁତୋଃଥାଃ । ରାସୋହବେଃସ୍ୟ ଭୁଜଦଣ-ଗୃହୀତ କଣ୍ଠ-ଲବ୍ଧାଶିଷାଂ ଯ ଉଦ୍ଗାଦ୍ବ୍ରକବଲୁଭୀନାମ୍ ।''

> > (ଭାଗବତ--- ୧୦।୪୭।୬୦)

ଦେବୀ ମହାଲକ୍ଷ୍ମୀ ସାଧ୍ୱୀଶିରୋମଣି; ତଥାପି ସେ ଶ୍ରୀକୃଷ-ସରାଗିଣୀ ଗୋପୀମାନଙ୍କର ରୀତି ଅନୁଗାମିନୀ ହୋଇ ତାଙ୍କରିଭଳି କୃଷ-ସଙ୍ଗ ଲାଭ କରିବାକୁ ଉହଣ୍ଠିତା । କୃଷଗତପ୍ରାଣା ରାଧା ତାଙ୍କ ଦୃଷିରେ—

> ''ଗୁଣୈଃ ଅତି ଗରୀୟସୀ ହରେଃ ଅତ୍ୟନ୍ତ ବଲ୍ଲଭା ।''

ପରକୀୟା ବା କାମାନୁଗା ପ୍ରୀତିସାଧନହେତୁ ଶ୍ରୀମତୀ 'ହରେଃ ଅତ୍ୟନ୍ତ ବଲୁଭା ।' ଏହି ପ୍ରୀତି ସମର୍ଥା-ରତି ବୋଲାଏ ।

ଗୋପୀ-କେବଳ ଆତ୍କସୁଖ ଅଭିଳାଷିଣୀ— ତାହା ସମର୍ଥା ରତି । ମଥୁରାବାସିନୀ—ନିଜ ସୁଖବାଞ୍ଛିତା—ତାହା ସାଧାରଣୀ ରତି । ଦ୍ୱାରକାବାସିନୀ—ନିଜ ତଥା ସ୍ୱାମୀସୁଖ-ଆକାଷ୍ଟିତା—ତାହା ସମଞ୍ଜସ। ରତି ।

ଏଣୁ ରାସଲୀଳା-ସଙ୍ଗନୀ ଗୋପୀମାନଙ୍କର ରତି 'ସମର୍ଥା' । କେବଳ କୃଷପ୍ରୀତିସମ୍ପାଦନ ଅଭିଳାଷ ଘେନି ସେମାନେ ରାସକ୍ରୀଡ଼ାରେ ଆତ୍କୋହର୍ଗ କରିଥିଲେ । ରସରାଜ ଏ ଲୀଳାର ନାୟକ । ରାସରସ ଲୌକିକ କାମଗନ୍ଧସ୍ୟନ୍ଧବିବର୍ଜିତ । ରାସକ୍ରୀଡ଼ାରେ 'ରସୋ ବୈ ସଃ'ଙ୍କର ରସ-ବିଚ୍ୟୁତି ଘଟିନାହିଁ ।

''ଗୋପ ଅବଳା ଘେନି ସଙ୍ଗେ ହରି ରମିଲେ ଆତ୍ନା ରଙ୍ଗେ । ଯାହାର ନାହିଁ ରସ-ଚ୍ୟୁତି । ଅଚ୍ୟୁତ ନାମ ଏଣୁ ଖ୍ୟାତି ।''

(ଭାଗଦତ—୧୦)

ସେହିପରି ଭକ୍ତକବି ଦେବଦୁର୍ଲୁଭ ଦାସ କଳ୍ପନା-ଦୃଷ୍ଟିରେ ରାମ୍ୟାଲା ସଂଦର୍ଶନ କରି ମୁଗ୍ଧ ହୋଇ ଲେଖିଛନ୍ତି—

> ''ନାଚନ୍ତି ଗାବନ୍ତି ନୃତ୍ୟନ୍ତି ବାଳା ଉନ୍ନଦ ମଦନଶରେ ବେଭୋଳା । ଗତି ଭ୍ରାନ୍ତି ଚାତୂରୀ ମାଧୁରୀ ସାଜେ ସ୍ମର ଘୋର ଯୁଦ୍ଧ ଗାରିମା ଗାଜେ ।''

ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ରାସରସପୂରିତ କର୍ଷ ରାସଲୀଳା-ଆଚରିତ ସଙ୍ଗୀତ ଶ୍ରବଣରେ ଆତ୍ନହରା । ଭକ୍ତକବି ରାସନୃତ୍ୟର ସଙ୍ଗୀତରେ ସ୍ୱର ମିଳାଇ ଏଙ କଳ୍ପନା-ମୁଗ୍ରଧ ନୟନସମ୍ମୁଖରେ ଦ୍ୱ୍ୟ ଦେଖି ଗାଇଛନ୍ତି—

> ''ଝମକ ଝମକ ତାଳ ଝମକେ କିଙ୍କିଣି ରୁଣୁଝୁଣୁ ଚିଉ ଚମକେ । ଠଣରଣ ଘରଘରୀ ଘଷିର ନାଦେ ମୁଖରିତ ମଞ୍ଜୀର ପାଦେ ବିବାଦେ ।'' (ର: ମ:--- ୧୯।୫) × × × ×

ରାସ-ରସପାଗଳ ରହସ୍ୟ-ମଞ୍ଜରୀର କବି ଦେବଦୁଲୁଁଭ ରସ-ତନ୍ୟଚିଉରେ ସୃଙ୍ଘ ଲେଖିଦେଇଯାଇଛନ୍ତି—

> ''ଶୁଣ ସାଧୁକନ ଅପୂର୍ବ ରସ ମନେ ନ ଧରିବ କବିତ୍ୱ ଦୋଷ । କବିତ୍ୱ ଆୟଉ ନୋହେ ଏମାନ ତେତେବେଳେ ତ ହେ ବୃତିଥାଇ ନିକ ଜ୍ଞାନ ୟେ ।''

ଅପ୍ରାକୃତ ଲୀଳାରେ ପ୍ରାକୃତ ପୁଟ ଦେଇ ମହାକବି ବସନ୍ତ-ରାସର ରସ-ବର୍ତ୍ତନା କରିଛନ୍ତି, ଦେହୀକୁ ଅଦେହୀର ସାନ୍ନିଧ ଲାଭ କାମନା ଘେନି । ଏହି ରାସ-ରସବର୍ତ୍ତନାରେ ବିରହର ସୂତ୍ରପାତ ଘଟିଛି; ତେଣୁ ତାହା ପରକୀୟା । ସ୍ୱକୀୟା ରତିରେ ଅଛି କେବଳ ମିଳନ—ନାହିଁ ବିରହ । କିନ୍ତୁ—

''ସଙ୍ଗମ ବିରହ ବିକଳ୍ପେ ବରମିହ । ବିରହୋ ନ ସଙ୍ଗମୟୃସ୍ୟାଃ ।'' ରାସଲୀଳା ମନମୋହନଙ୍କର 'ମୋହନ' ଅଧିବାସ ।

ପ୍ରଶ୍ନଉଠେ ଏହି 'ଅଧିବାସ', ଏହି ରାସଲୀଳା ରସ, ଆସ୍ୱାଦନର ଅଧିକାରୀ କିଏ ?— ପ୍ରାଣ ଯାହାଙ୍କର ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଚରଣରେ ନିବେଦିତ । ଯେ କାମକ୍ୟୀ, ସେ କେବଳ ଏହି ଲୀଳା ଦର୍ଶନ ଶ୍ରବଣର ଅଧିକାରୀ । ଅନ୍ୟଥା ଏହା 'କ୍ଷରସ୍ୟ ଧାରା ନିଶିତା ଦୂରତ୍ୟୟା' ଶାଣିତ କ୍ଷରଧାରପରି ବିଷମ ।

''ନୈତ୍ୟ ସମାଚରେତ୍ ଜାତୁ ମନସାପି ହ୍ୟନୀଶ୍ୱରଃ ବିନଶ୍ୟତ୍ୟାଚରନ୍ ମୌଢ଼ାନ୍ ଯଥାଃରୁଦ୍ରୋଃଝିଙ୍ଗ ବିଷମ୍ ।''

ଅନଧ୍କାରୀପକ୍ଷେ ରାସଲୀଳା କେବଳ କାମବର୍ଦ୍ଧକ । ରଦ୍ରଦେବଙ୍କ ଭିନ୍ନ ଗରଳପାନର ଅଧ୍କାର କାହାର ନାହିଁ । ଶୁକଦେବଙ୍କର ଏହା ସାବଧାନୀ ବାଣୀ । ଭକ୍ତକବି କୟଦେବ ମଧ୍ୟ ଏହି ଆପ୍ତବାଶୀର ପ୍ରତିଧ୍ୱନି ଶୁଣାଇଛନ୍ତି ଗୁନୁ-ପ୍ରାରୟରୁ । ତହିଁପରେ ପରିବେଶିତ ହୋଇଛି ରାସ— 'ବସନ୍ତରାସ', ଯାହା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ନାମରେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ।

ରାସ-ରସରସିକ—'ଅନୁଗ୍ରହାୟ ଭକ୍ତାନାଂ ମାନୁଷ ଦେହମାଶ୍ରିତଃ'— ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ରସମୂର୍ଭି ରସରାଜଙ୍କର ବ୍ରଜେଶ୍ରୀ ରସମୟୀ ଶ୍ରୀରାଧା ଏବଂ ବ୍ରଜାଙ୍ଗନାମାନଙ୍କସହିତ ମଧୁକାଳୀନ ମଧୁର-ମିଳନକୁ କୂହାଯାଇଅଛି 'ବସନ୍ତରାସ'—ରାସକ୍ରୀଡ଼ା । ମାନବଚିତ୍ତର ସଭ୍ଭାବଜାତ ରଜଃ ଏବଂ ତମୋଗୁଣ ଅନ୍ତହିତ ହେଲେ ଯେଉଁ ସଦାନନ୍ଦ ଚିନ୍ନୟଭାବ ଅନ୍ତରରେ ସମୁଦିତ ହୁଏ, ତାହାହିଁ ବ୍ରହ୍ମାନନ୍ଦ ସହୋଦର । 'ରସ' ନାମରେ ଏହା ପ୍ରଖ୍ୟାତ । ରସର ଚରମ ବିକାଶକ ହେଲା ରାସ । 'ନୃତ୍ୟଗୀତ ବୃୟନାଲିଙ୍ଗନାଦିନାଂ ରସାନାଂ ସମୁହୋ ରାସ । ତନ୍ୟୀ ଯା କୀଡ଼ା ସା ରାସକ୍ରୀଡ଼ା ।''

ଭକ୍ତକବି ପିଷ୍ଟିକ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ମହାକବି କୟଦେବଙ୍କ ଅନୁସରଣରେ ଲେଖିଛନ୍ତି—

''ନବ ବସନ୍ତ ସମୟ ନବ ବୃନ୍ଦାବନ ରସମୟ''

(ବସନ୍ତରାସ)

ଏହି କାଳରେ ମୋହନବେଶୁର ଆତୁର ଆହ୍ୱାନ ଏଡ଼ି ନ ପାରି ଭକ୍ତିମତୀ ବ୍ରକଗୋପିକାଗଣ ରାସକ୍ରୀଡ଼ାରେ ପ୍ରମଭା ହେଲେ, କୌଣସି ବାଧାବନ୍ଧନ ନ ମାନି ଜୀବନର ସର୍ବସ୍ୱ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣତରଣାର୍ପିତ କରି ।

> ''ତା ବାର୍ଯ୍ୟମାଣାଃ ପତିଭିଃ ପିତୃଭିର୍ଭାତୃବହୁଭିଃ । ଗୋବିନ୍ଦାପହୃତାତୃାନୋ ନ ନ୍ୟବର୍ତ୍ତ ମୋହିତାଃ । (ଭାଗବତ-୧୦ମ । ଅ୨୯୮)

ରାସ-ରସମୁଗ୍ଧ କବି ଏହି ଅବସରରେ ଗାଇଛନ୍ତି— ''କଦୟ-ବନେ ଙଶୀ ବାଜିଲା ରେ ସଜନୀ ରାଧା ଦୟଶିଖରୀ ଭାଜିଲା ରେ ।'' (ଗୋପାଳକୃଷ)



# ବସନ୍ତେ ବାସନ୍ତୀ–କୃସୁମ

''ବସନ୍ତେ ବାସନ୍ତୀ-କୁସୁମ.....

× × × ×

ବଳଦ୍ବାଧା ରାଧା ସରସମିଦମୁଚେ ସହଚରୀ ।''

ବୃଝିବାକୁ ଗଲେ ଏଇ ଶ୍ଳୋକରେ ହିଁ ମହାକବି କାବ୍ୟର ବିଷୟବସ୍ତୁ ସୂଚନା ଦେଇଛନ୍ତି ।

ବସନ୍ତକାଳ, ବାସନ୍ତୀସୁମନସୁକୁମାରୀ ଅସମ କନ୍ଦର୍ପପୀଡ଼ାବିଦଗ୍ଧା ପ୍ରିୟମିଳନ ଅଭିଳାଷିଣୀ ଶ୍ରୀମତୀ ବୃନ୍ଦାବନର ବନକାନ୍ତାରରେ ଖୋଳିବୁଲୁଥିଲେ ରାସରସିଳ ନଟବର ନାଗର ପ୍ରେମର ଗୁରୁ କୃଷ୍ଠନ୍ତନ୍ତ୍ର ।

ଏତିକିବେଳେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ 'ସରସମିଦ ମୁଚେ ସହଚରୀ'—ଏହାରିପରେ ଆରୟ 'ବସନ୍ତ-ରାସୋସ୍ବ'—ଯାହା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବିଷୟବସ୍ତୁ ।

ଏଇଠି ବିଚାରକୁ ଆସେ ଗୁନୁର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକବର୍ଷିତ ଘଟଣା—

— ଜାରି ମେଘ, ରାତି ମୁହାଇଁଆସୁଛି । ଅନ୍ଧାର ତମାଳବନ । ଗୋପରାଚ ନନ୍ଦ ରାଧିକାଙ୍କୁ କହିଲେ — କାହୁ ବାଳୁତ । ଡରିବ ସେ ଏ ଅନ୍ଧାର ବର୍ଷାରେ । ଟିକିଏ ଘରେ ପହୁଞ୍ଚାଇଦିଅ ତାକୁ ।

ଏହିପରି ହୁଏ ଶ୍ଳୋକଟିର ସାଧାରଣ ଅର୍ଥ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକର ଆଲୋଚନାରେ ଏ ସୟବ୍ଧେ ଦି'କଥା ସୂଚାଇଦିଆଯାଇଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ପୁଣି ଲୋଡ଼ାପଡୁଛି ସେଇ ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକର ଏ ଶ୍ଲୋକସହିତ ସୟନ୍ଧବିଚାର ।

ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକାନୁସାରେ ''ରାଧାମାଧବୟୋର୍କ୍ୟନ୍ତି ଯମୁନା କୂଳେ ରହଃକେଳୟଃ'' ଲେଖା ହେବାପରେ ଅମନ୍ଦ କନ୍ଦର୍ପକ୍ୱର ପ୍ରପୀଡ଼ିତା ରାଧା— ''ଭ୍ରମନ୍ତୀ' କାନ୍ତାରେ ବହୁବିହିତକୃଷାନୁସରଣାମ୍'' ଏକଥା କହିଛନ୍ତି ମହାକବି ।

ଏହିଠାରେ ପ୍ରାରୟିକ ଶ୍ଳୋକର ସାଧାରଣ ଅର୍ଥ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଏ ଶ୍ଳୋକଟିର କଥାବସ୍ତୁ ସଂଯୋଗ ଘେନି ସାଧାରଣତଃ ଅଙ୍ଗତ ବୋଧହୁଏ ।

ପ୍ରଥମଶ୍ଳୋକ ବର୍ଣ୍ଣନାନୁସାରେ ବର୍ଷା, ମେଘ, ଅନ୍ଧାର, ରାତ୍ରିଆଗମ ଏଙ ଏ ଶ୍ଳୋକରେ ରତୁବସନ୍ତ, ବିରହ ଉଦ୍ଦୀପନାର ଅନ୍ୟତମ ଅନୁପ୍ରେରକ ଚନ୍ଦ୍ରକିରଣର ଅନୁଚିନ୍ତା । ପୁଣି---''ସରସମିଦମୁଚେ ସହଚରୀ ।'' ''ତେବେ, ଏ ସହଚରୀଟି ପୁଣି କାହୁଁ ଅଇଲେ ?''

— ଏପରି ସବୁକଥା ବିଚାରିବାବେଳକୁ ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକର କେତେକ ଗୁଣୀଜନଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ଭାଷାର ଟୀକାପ୍ରତି ଅନୁରାଗ ଉଣା ହୋଇଆସେ । ମନେହୁଏ ଯେପରି ଟୀକାରେ ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକ ଏବଂ ଆଲୋଚିତ ଶ୍ଳୋକ ମଧ୍ୟରେ ଭାବସଙ୍ଗତିର ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ସମ୍ପନ୍ଧ ବ୍ୟାହତ ହୋଇଅଛି ।

ଅନେକେ ମତଦିଅନ୍ତି ଯେ, ରାଣାକୁୟ ଗୀତଗୋବିହର ପ୍ରଥମ ଟୀକାକାର । ଟୀକାର ନାମ 'ରସିକପ୍ରିୟା' । ପୁଞ୍ଜରୂପେ ଏହା ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଅଛି ଏଙ୍ ପ୍ରଥମ ପ୍ରକାଶକାଳ ପ୍ରାୟ ଅଠରଣ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରାନ୍ତ ଦଶକ ବୋଲି ଅନୁମାନ କରାଯାଏ । କାରଣ ମୋଦ୍ୱାର। ଙ୍ଗୃହୀତ ଟୀକାଟିର ପ୍ରକାଶକାଳ ୧୯୧୭ ଏଙ୍ ଏହା ପଞ୍ଚମ ଫସ୍କରଣ ରୂପେ ବୋୟାଇ ନିର୍ଣ୍ୟସାଗର ମୁଦ୍ରଣାଳୟରୁ 'ରସ-ମଞ୍ଚରୀ' ଟୀକାସହିତ ଏକତ୍ର ପ୍ରକାଶିତ ।

ଉଭୟ ଟୀକାକାର ପ୍ରଥମ ଖ୍ଲୋକ(ମେଘୈମେଦୂଙ..) ଏଙ ଏହି ଖ୍ଲୋକ (ବସନ୍ତେ ବାସନ୍ତୀ-କୁସୁମ....)— ଦୁଇଟିର ବିଷୟ ଫପୃକ୍ତି ପ୍ରତି ବିଶେଷ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଦେଇଥିବାପରି ମନେ ହେଉନାହିଁ । ପ୍ରଥମ ଖ୍ଲୋକରେ ରାଧା ଏଙ କୃଷ ନନ୍ଦରାକାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଏକତ୍ର ଯମୁନାତଟବାହୀ ପଥ ଅନୁସରଣ କଲେ ଏଙ ଏ ଖ୍ଲୋକରେ ସେହି ଯୁଗଳର ବିହ୍ବେଦ ବର୍ଣ୍ଣନା । ଏଣେ ଶ୍ରୀମତୀ ବିରହ ଦହନ ସହି, ଦହି ହେଉଛନ୍ତି— ତେଖେଁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବ୍ରକ୍ତବାଳାମାନଙ୍କ ସହ ରାସନୃତ୍ୟରେ ପ୍ରମର ।

ଆଲୋଚିତ ଶ୍ଳୋକରେ ପୁଣି ତୃତୀୟ ଚରିତ୍ରରୂପେ ଏକ ସହଚରୀ ଦେଖା ଦେଇଛନ୍ତି ।

ଯଦି 'ବାଳକତ୍ୱାତ୍ ଭୀରୁଃ' ବୋଲି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଧରାଯାଏ, ତେବେ ଘଟଣାପରମ୍ପରା ଭ୍ରାନ୍ତି ଉପୁଳାଇବାରେ ବିଚିତ୍ର କଅଣ ? ଯଦି ଏହା ମାୟାଧରଙ୍କ ଛଳନା ଅର୍ଥାତ୍ ନନ୍ଦଙ୍କ ଗହଣରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ବାଳକ ଏବଂ ରାଧାଙ୍କ ମିଳନବେଳେ ସେ ଯୁବକ, ତେବେ ମଧ୍ୟ ସେ ଦୁହେଁ ଏକତ୍ର ବାହାରିଯାଇ ପୁଣି ବିଚ୍ଛେତ ଘଟିଲା କିପରି ? ରାଧିକା ତାଙ୍କୁ ଖୋଳିକୁଲିଲେ କିପରି ?

ଏହି ଦୁଇଟି କଥାର ବିଚାରଦୃଷ୍ଟିରୁ ଯଦି 'ଇତ୍ଥଂ ନନ୍ଦ ନିଦେଶତଃ'ର ଅର୍ଥ କେହି ସହଚରୀର ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ପ୍ରତି ଆନନ୍ଦ (ନନ୍ଦ ଶନ୍ଦର ଏକ ଅର୍ଥ) ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କିୟା ନନ୍ଦନାମକ ବଂଶୀ ସ୍ୱନରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ଆହ୍ୱାନ ବୋଲି ଅର୍ଥ ଧରାଯାଏ ତେବେ ଏହି ଶ୍ଳୋକ ସହିତ ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକର ସୟକ୍ଷ ଅପ୍ରାସଙ୍ଗିକ ହେବନାହିଁ ବୋଲି ମନେହୁଏ ।

ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ବଂଶୀ ସୟବ୍ଧେ ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି । ଯଥା—

> ''ମହାନନ୍ଦୟଥା ନନ୍ଦୋ ବିଜୟୋଽଥ ଜୟୋୟଥା ଚତ୍ୱାର ଉଉମା ବଂଶା ମାତଙ୍ଗ-ମୁନି-ସମ୍ମତାଃ । ଦଶାଙ୍ଗୁଳୋ ମହାନନ୍ଦୋ ନନ୍ଦ ଏକାଦଶାଙ୍ଗୁଳଃ ।''

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

କ୍ରଳ ଗୋପିକାଗଣ କୃଷ ପ୍ରାପ୍ତି କାମନାରେ କୁଳବର୍କନ ପୂର୍ବକ ଲୋକଦୃଷିରେ କୁଳଟାପବାଦ ବରଣକରିଛନ୍ତି । ଙ୍ଶୀ ହିଁ ବିଶେଷାଂଶରେ ଏହି ଅପବାଦ ପଶରା ଲଦିଦେଇଛି ରାଧା ଏଙ୍ ବ୍ରକର ଗୋପୀମାନଙ୍କ ମଥାରେ । ଏହି କଥାର ଅନୁସରଣକରି ଉହଳୀୟ ଭକ୍ତକବି ସଙ୍ଗୀତକାର ବନମାଳି ଗାଇଛନ୍ତି—

''ଦିନେ ନ ଡାକିବୁ ରାଧ୍କା ବୋଲି ରେ ମୁରଲୀ,

ତୋରେ ଶରଣ ଗଲି ।''

କବି ଏଠାରେ ମୁର୍ଗଲୀକୁ ପ୍ରଣୟ ସଙ୍କେତଦାୟିନୀ ମୂର୍ତ୍ତିମତୀ ଦୂତୀରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିଛନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ କହିଛନ୍ତି—

''ତୁ ନନ୍ଦ ସୁତ ମୁଁ ରାଜକୁମାରୀ ଙ୍କୀ ଦେଲା ସିନା ପରଚେ କରି ।'' ''ତ୍ରିଜଗନ୍ନାନସାକର୍ଷି ମୁରଲୀ-କଳ-କ୍ଜିତଃ ।''

(ହରିଭକ୍ତି ରସାମୃତ ସିହୁ)

ତିନିକଗତର ଚିଉ ଆକର୍ଷଣଲାଗି ସମର୍ଥ-ଶ୍ୟାମର ବଂଶୀ । ଉନ୍ମାଦନା, ବ୍ୟାକୁଳତା, ବିସ୍ପୃତି, ଚଞ୍ଚଳତା ଓ ତୃଷ୍ଠା ସୃଷ୍ଟି କରିପାରେ ଯେଉଁ ବଂଶୀ ତାହାକୁ 'ଦୂତୀ' ଆଖ୍ୟାଦେବାରେ ଅସମୀଚୀନତା କାହିଁ ଥାଇପାରେ ?

ବୃହ୍ନଫହିତାମତେ ବଂଶୀ ପ୍ରିୟସଖୀ । ପ୍ରିୟସଖୀ ନିଳେ ପ୍ରେମଭାଗିନୀ ନୃହନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସେ ବିରହର ତର୍ଗ୍ରକ୍ତ । କିନ୍ତୁ ସେ ବିରହର ତର୍ଗ୍ରକ୍ତ । କିନ୍ତୁ ସେ ବିରହର ତର୍ଗ୍ରକ୍ତ । କିମ୍ବଥର ଅଫୁରନ୍ତ ପ୍ରେମର ନିର୍ଯ୍ୟାସ ଆସ୍ୱାଦନର ଅଭିଳାଷିଣୀ । ନୀରବ ନିଶିଥର ଦୂରାଗତ ମୁରଳୀ ସଙ୍କେତ ବିରହିଣୀକୁ କୁଳ, ମାନ, ଗୁରୁ, ଗୁରୁଳନ ଗଞ୍ଜଣା ପାଶୋରାଇ, ନିଶିଥରେ ତୁଳିତନ୍ତରୁ ଉଠାଇ ଅଭିସାର ପଥ ଦେଖାଇଛି । ଉନ୍ତୁର ସହିନାହିଁ ତା'ର । ମାନିନାହିଁ ସେ ବର୍ଷା, ଅନ୍ଧାର, ବିଳୁଳିର ଚମକ ଅବା ବ୍ରକର ଧମକ । ଦିନେ ଏହିପରି ବିରହୋତ୍କଣ୍ଠିତା ଉନ୍ନନା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଶ୍ରୀକୃଷ ମିଳନ ମାନସୀ ନୀରଝରା ନୟନକୋଣରେ ଫୁଟିଉଠୁଥିବା ଅକୁହା ମନକଥାକୁ ସ୍ୱର-ସାହିତ୍ୟ ରସରେ ରସାଣିତ କରି ଆମର ଉତ୍କମୟ ପରମଭକ୍ତ କବି ବନମାଳୀ ଶୁଣାଇଛନ୍ତି ଉପଯୁକ୍ତ ରସଭରା ପଦଟି:— ''ଦିନେ ନ ଡାକିବୁ............।''

ସହୃଦୟ କବିଙ୍କ ଭାଷାରେ ଶ୍ୟାମ ପ୍ରେମପାଗଳିନୀ ରାଧିକା, ଦୂତୀ ମୂରଲୀର ଶରଣ ମାଗିଛନ୍ତି ତା'ର ସଙ୍କେତକୁ ଡରି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ଖ୍ଲୋକ ଏଙ୍ ବିଷୟବୟୁର ସୂଚନାତ୍ନକ ଖ୍ଲୋକ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ର ସଂସ୍ଥାପନ ଲାଗି 'ନନ୍ଦ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ' କଥାର ଅର୍ଥ 'ମୁରଲୀ ସଙ୍କେତ' ବୋଲି ବିଚାର କରାଯିବା ଅସଙ୍ଗତବୋଲି ମନେହୁଏ ନାହିଁ । କୁହାଯାଇଅଛି—

> ''ସଙ୍କେତେ ମୁରଲୀ ଚୈବ ବେଶୁୟଧେନୁଚାରଣେ ନାମକ୍ଷର ଦ୍ୱୟେ ବଂଶୀ ସର୍ବ କର୍ମ ସୁସାଧିକା ।''

—ଏହି ମୁରଲୀର ସଙ୍କେତ ପାଇ ଦୂରତ ଅନଙ୍ଗବାଣ ସତତ୍ୟା ସୁମନ-ସୁକୁମାରୀ ନବକିଶୋରୀ—

''ଭ୍ରମତଃଂ କାନ୍ତାରେ ବହୁବିହିତକୃଷାନୁସରଣାମ୍ ।''

ପ୍ରିୟସଖୀ କେବଳ ଲୀଳା ବିଷାରକାରିଣୀ । ଲୀଳାର ଏକମାତ୍ର 'ପ୍ରେମାଶ୍ରୟ' ଶ୍ରୀମତୀ ରାଧିକା ଏବଂ ଶ୍ରୀକୃଷ ପ୍ରେମର ଏକମାତ୍ର 'ବିଷୟ' । ସଖୀ-ସମାକ ପ୍ରେମର ଏହି ଆଶ୍ରୟ ଏବଂ ବିଷୟକୁ ମୂଳକରି ପ୍ରେମର ମାଧୁରୀ ଏବଂ ବିଶେଷତ୍ୱର ବିକାଶ ସାଧନ କରିଅଛନ୍ତି । ଗଢ଼ା-ଭଙ୍ଗାର ରୂପରସବିଚିତ୍ର। ଖେଳାଇ ପ୍ରେମଲୀଳାକୁ ମହନୀୟ, ରମଣୀୟ, ସୃହଣୀୟ କରି ତୋଳିବାର ସାମର୍ଥ୍ୟ ଏହି ପ୍ରିୟସଖୀଙ୍କର ।

ନିର୍କୀବରେ ସଜୀବ-ପ୍ରତୀତି ଅଣାଇଁ ଏଇ ସଖୀର କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପାଦନ କରିପାରିଛି କୃଷ୍ଣ-ଙ୍କଶୀ ।

ବଂଶୀକୁ ଉଜ୍ଜଳ ନୀଳମଣି ଗ୍ରନ୍ଥକାର 'ସ୍ୱୟଂ ଦୂତୀ' ଆଖ୍ୟା ଦେଇଛନ୍ତି । ବାୟବରେ କୃଷଙ୍କର ମୁରଲୀ ସଙ୍କେତଦାୟିନୀ ସ୍ୱୟଂ ଦୂତୀ । ତାହାରି ଆତୁର ଆହ୍ୱାନରେ ବିହ୍କଳିତା 'ବାସନ୍ତୀ-କୁସୁମ ସୁକୁମାରୀ' ରସମୟୀ ଶ୍ରୀମତୀ ରସରାଜ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ମିଳନ ମନାସୀ ଗହନ କାନ୍ତାରରେ ଭ୍ରମଣ କରୁଥିଲେ, ନବବସନ୍ତ ସମାଗମ କାଳରେ !



#### ପ୍ରଚାର୍-ପ୍ରସାର୍

ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରର ଏକାନ୍ତ ଆଶୀର୍ବାଦ ବଢ଼ାଇଦେଇଛି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ'ର ଜନପ୍ରିୟତା । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ବାସନ୍ତୀ—ଝଙ୍କାର ଝଙ୍କୃତ କରେ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରର ବିରାଟ ଗର୍ଭଗୃହ ।

ଲକ୍ଷ ଲକ୍ଷ ଭକ୍ତପ୍ରାଣ ଦର୍ଶନାର୍ଥୀ ଓଡ଼ିଆର ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣ ତଳେ ଅନ୍ତରଭରା ଭକ୍ତି ନିବେଦନ କରିବାକୁ ନିତି ନିତି ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରକୁ ଆସନ୍ତି । ଏ କଥା ନିଷିତ ଯେ, ସେମାନେ ଆସନ୍ତି ପବିତ୍ର ହୃଦୟ, ମନ ଘେନି । ପ୍ରବେଶ କରନ୍ତି ଗର୍ଭ-ଗୃହରେ । ଗରୁଡ଼ୱ୍ୟର୍ ସନ୍ନିଧ୍ୟାନରେ ଥାଇ ଜଗବନ୍ଧୁଙ୍କର ଚରଣ ଦର୍ଶନ ସମୟରେ ଭକ୍ତଚିତ୍ର ଥାଏ ଭାବବିହଳ ।

ଏତେବେଳେ ଗର୍ଭଗୃହର ପରିବେଶ ଗୟୀର-ପବିତ୍ର । ଏହି ନୈୟଗିଁକ ବାତାବରଣ ମଧ୍ୟରେ ଭକ୍ତି-ତଦ୍ଗତ ଚିଉ ଶୁଣେ ପରମଭକ୍ତ ସାଧୁ କୟଦେବଙ୍କ ଭାବବିହ୍କଳିତ ମଧୁର କଣ୍ଣନିର୍ଗତ, ଦେହୀ-ଦୈବୀ, ପ୍ରାକୃତ-ଅପ୍ରାକୃତ, ଭକ୍ତି-ପ୍ରୀତି-ରସାଣିତ, ଲଳିତ-କୋମଳ-କାନ୍ତ ପଦାବଳୀଯୁତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ଏକେ ସୂବର୍ଣ୍ଣ ଚମ୍ପକ; ତହିଁରେ ସୁମନୋହର ସୁଗନ୍ଧ-ସଂଚାର-ସୟବ 'ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ'ର ମଧୁ ସଙ୍ଗୀତ ସହିତ ଗର୍ଭଗୃହ ନିନାଦିତ ହୋଇଉଠେ, ଦେବଦାସୀ ଭକ୍ତିମତୀ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ଚପଳ-ଚରଣ-ଚର୍ଚ୍ଚିତ ଚାରୁ ନୂପୁର ନିକ୍ଷର ସୁମଧୁର ଗୁଞ୍ଜନରେ ।

''ଉଭୌ ତୌ ଦମ୍ପତୀ ତତ୍ର

ଏକପାଣୌ ବଭ୍ବତୃଃ

ନୃତ୍ୟନ୍ତୌ ଚାପି ଗାୟନ୍ତୌ

ଶ୍ୱୀକୃଷାର୍ଚ୍ଚନ ତପ୍ରୌ ।''

(ଭକ୍ତମାଳ)

—ସମ୍ମୂଖରେ ଶ୍ରୀମନ୍ କଗନ୍ନାଥ । ଭକ୍ତ ହୃଦୟ ଭାବ-ବିଭୋର, ଗର୍ଭ-ଗୃହ ଗୟୀର, ସଙ୍ଗୀତର ମଧୁମୂର୍ଚ୍ଛନା, ତହିଁରେ ପୁଣି ସ୍ୱୟଂ କବି ଓ ପରାଶରାଦି ସୁଗାୟକ ବନ୍ଧୁଳନ କଣ୍ଠରେ ଶ୍ରୀରାଧା-କୃଷ୍ଣଙ୍କର ରତିକେଳି ବର୍ଣ୍ଣିତ ଗୀତ କଥାର ଭାବାଭିନୟସମନ୍ୱିତ ଅପୂର୍ବ ଲାସ୍ୟ ନୃତ୍ୟ—ଏ ସମୟର ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ସମନ୍ୱୟ କେଉଁ ଦର୍ଶନାର୍ଥୀର ଚିଉ ଅବା ରସ-ପରିପ୍ଲାବିତ ନକରିବ ?

ଦର୍ଶନାର୍ଥୀ ଦେବଦର୍ଶନ ସାରି ବାହୁଡ଼ିଯାଏ; କିନ୍ତୁ ମନଫଳକରେ ତା'ର ଅକାଣତରେ ଲାଖିରହେ ଅଦୃଶ୍ୟ ବନକରଞ୍ଜିତ ଅପାସୋରା ସ୍ପୃତି-ଲେଖା । ଜଣକଠାରୁ ଗଣ ଏହି ସ୍ପୃତି ବହନ କ୍ରିନିଏ ଦୂର-ଦୂରାନ୍ତକୁ ।

ଏହିରୂପେ 'ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' ଯେ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ନିବେଦିତ ହୁଏ ଓଡ଼ିଶାର ଶ୍ରୀମନ୍ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଶ୍ରୀଛାମୁରେ— ଏହା ଅବିଫବାଦିତ ସତ୍ୟ । ଓଡ଼ିଆର ରୁଚି, ଓଡ଼ିଆ ମନର ଭାବ ଓ ରୀତି-ନୀତିକୁ ଅନାଇଁ, ମନାଇଁ ଯେଉଁ ଜଗନ୍ନାଥମନ୍ଦିର ପ୍ରଚଳିତ ବିବିଧ ଯାନିଯାତ୍ରା, ବାରମାସର ତେର ପର୍ବ ବେଶବାସ ଏବଂ ସୁସ୍ୱାଦୁ ଦେବଭୋଗ୍ୟ ମହାପ୍ରସାଦ ଆବହମାନ କାଳରୁ ଖଞ୍ଜା ହୋଇଅଛି— ଏ ସେହି ଜଗନ୍ନାଥ । ତାଙ୍କରି ଚରଣରେ, ତାଙ୍କରି ଅନୁଗ୍ରହ ଲାଭଆଶାରେ ସାଧୁ ଜୟଦେବ ପ୍ରଥମେ ଗାଇଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ଏହା ସ୍ୱାଭାବିକ ଯେ ଗୀତର ରଚନା, ରାଗ୍ର ପକ୍ରହିମ ଓ ଗାୟନ ଶୈଳୀ ଇତ୍ୟାଦି ନିଣ୍ଡିତଭାବେ ଓଡ଼ିଶାର ଜଳବାୟୁ ତଥା ଓଡ଼ିଆ ମନପ୍ରାଣର ଲାଖିହେଲାଭଳି ପ୍ରସ୍ତୁତ ।

ଲଳିତ ଭାଷା, ମଧୁର ରସ, ସରସ ଅନୁପ୍ରାସ, ସରଳ ସ୍ୱର, ସହକ ତାଳ-ଏ ସମୟର ସମନ୍ୟ ସହକରେ ସର୍ବତ୍ର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ସମାଦୃତ କରାଇଦେଲା । ଆଜି ଯେ ଜୟଦେବଙ୍କୁ 'ଆମର' 'ଆମର' ବୋଲି ବିଭିନ୍ନ ଅଞ୍ଚଳରେ ହାସ୍ୟାଷ୍ପଦ ଦାବୀ ଉଠୁଛି,ମୋ ଷୁଦ୍ର ବିବେକ ବିଚାରରେ ଏଥିପାଇଁ ପୂର୍ବୋକ୍ତ କାରଣମାନ ଦାୟୀ । ସର୍ବୋପରି ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରର ଦାରୁବ୍ରହ୍ନ ଏଥକୁ ସର୍ବାଶରେ ଦାୟୀ । ତାଙ୍କ ହେତୁ ସିନା ଭାରତର ବିଭିନ୍ନ ଅଞ୍ଚଳରୁ ଲକ୍ଷଲକ୍ଷ ଦର୍ଶନାର୍ଥୀ ଯାତ୍ରୀ ଓଡ଼ିଶାର ଶ୍ରୀପୁରୁଷୋରମ କ୍ଷେତ୍ରକୁ ପ୍ରତିନିତ୍ୟ ଆଗମନ କରନ୍ତି ?

କଥାରେ ଅଛି— 'କଗତମୁଖେ ହରି—ହରି ମୁଖେ କଗତ ।' ସେହି ମୁକଦେବତା ପ୍ରୀତ ବା ତୃପ୍ତ ହୋଇନଥିଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସର୍ବଶୀର୍ଷ ଆଦର ପାଆନ୍ତା କାହିଁକି ? ତେଣୁ ସିନା ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଚାର ଛାଏଁ ଛାଏଁ ବଢ଼ିଯାଇଛି ! ଥରେଅଧେ ସେହି ଲଳିତ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଯାହା କାନରେ ପଡ଼ିଛି, ଅକାଣତରେ ଅପାସୋରା ହୋଇ ଅତ୍ଟ ବସା ବାହି ରହିଛି ସେ ତାହାର ମନଗହନରେ ।

ମହାରାଜ ରାଜରାଜଦେବଙ୍କ ଭ୍ରାତ। ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଉଦୟନ ଗୀତଗୋବିହର ରସ-ଭାବ-ଭାଷା ଓ ରଚନା ଲାଳିତ୍ୟରେ ମୁଗ୍ଧହୋଇ ପ୍ରଥମେ ଗୀତିକାବ୍ୟଟିର ଟୀକା ପ୍ରଣୟନ କଲେ, ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦ ୧୧୭୦-୧୧୯୦ ମଧ୍ୟରେ । ଏ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଗୀତଗୋବିହର ରଚନାକାଳ ୧୧୫୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦ ବା ତହିଁରୁ କିଛିକାଳ ପୂର୍ବରୁ ବୋଲି ବିଚାର କରାଯାଇପାରେ ।

ଐତିହାସିକମାନଙ୍କ ମତରେ ଏହି ମହାରାଜ ରାଜରାଜଦେବଙ୍କର ଅନ୍ୟନାମ 'ପୁରୁଷୋଉମ' । ସେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅଭୂତପୂର୍ବ ପ୍ରଚାର ଦେଖି 'ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' ରଚନା କଲେ । ଏହା କିନ୍ତୁ ଭକ୍ତ ଜୟଦେବକୃତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସମସରି ନୁହେଁ ବୋଲି ଶ୍ରୀଜୀଉଙ୍କ କର୍ତ୍ତ୍ୱକ ଗୃହୀତ ହେଲା ନାହିଁ । ତେଣୁ ଜୟଦେବୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ହିଁ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ପ୍ରଚଳିତ ହେଲା । ଗ୍ରନ୍ଥ ପ୍ରଚାର ମୂଳରେ ଏହା ହେଲା ଶ୍ରୀମନ୍ ନୀଳାଦ୍ରୀନାଥଙ୍କର ଅମୃତ ଆଶିଷ ବର୍ଷଣ ।

୧ ୨ ୭୮ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦଠାରୁ ୧୩୦୬ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରକାରଞ୍ଜକ ମହାରାଜ ନରସିଂହଦେବ ତାଙ୍କ ରାଜସଭା ମୌଳିମଣ୍ଡନ ପଣ୍ଡିତ ପ୍ରବର କବିରାଜ ନାରାୟଣ ଦାଶଙ୍କ ସୁଚିତ୍ତିତ ପରାମର୍ଶ ଓ କୋଟୀ ଜନତାର ଏକାନ୍ତ ଶ୍ରଦ୍ଧା, ଆଦର-ସୟର୍ଦ୍ଧନା ବିଚାରରୁ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ବିଧିପୂର୍ବକ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ 'ଶିଲାଉ' କଲେ । ଏହି ରୀତି ପ୍ରବର୍ତ୍ତନାରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବହୁଳ ପ୍ରଚାରର ସୂତ୍ରପାତ ହୁଏ ଶ୍ରୀକ୍ଷେତ୍ରରୁ । କବିରାଜ ମହାଶୟ କେବଳ ଏତିକିରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ନ ହୋଇ 'ସର୍ବାଙ୍ଗସୁନ୍ଦରୀ' ନାମକ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଏକ ଅପୂର୍ବ ଟୀକା ପ୍ରଶୟନ କରିଅଛନ୍ତି ।

ଦୁଃଖର କଥା ଅବଧ୍ ସେ ମହାମୂଲ୍ୟ ଟୀକାଟି ମୁଦ୍ରିତ ହୋଇ ପାରିନାହିଁ । କେହି କେହି ଐତିହାସିକଙ୍କ ମତରେ ନରସିଂହଦେବ (୨ୟ) ବଦଳରେ ତୃତୀୟ ନରସିଂହଦେବ (୧୩୨୬–୧୩୫୨)ଙ୍କ ରାଜତ୍ୱ କାଳରେ ସେ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସିଲାଉ କଲେ । ସର୍ବାଙ୍ଗସୁନ୍ଦରୀ ଟୀକା ଏମାନଙ୍କମତେ ୧୩୪୫ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ଲିଖିତ ବୋଲି ଧରାଯାଏ । ଐତିହାସିକମାନଙ୍କ ମତମତାନ୍ତର ଯାହା ହେଉ ପଛେ, ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପାଠ ବିଧି ଏବଂ ସର୍ବାଙ୍ଗସୁନ୍ଦରୀ ଟୀକା ରଚନା ଯେ ଗୁନୁ ପ୍ରଚାରର ସହାୟକ—ଏହା ସୁନିଣ୍ଡିତ ।

୧୪୯୯ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ମହାରାଜ ପ୍ରତାପରୁଦ୍ରଦେବ ଶ୍ରୀଳୀଉଙ୍କର ମୁଣୋହୀ (ଭୋଗ) ବଢ଼ିବାବେଳେ ସନ୍ଧ୍ୟାଧୂପଠାରୁ ବଡ଼ସିଂହାର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କେବଳ

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗାୟନ ଓ ନର୍ତ୍ତନର ଆଦେଶ ଦେଲେ । ଗ୍ରନ୍ଥ ପ୍ରଚାରରେ ଏହା ଆହୁରି ଅନୁକୂଳ ହେଲା ।

ପୁଣି ୧୪୫୧ ଖ୍ରୀଷାବ୍ଦରେ ମହାରାଜ କପିଳେନ୍ଦ୍ରଦେବଙ୍କ ୧୯ ଅଙ୍କରେ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିର ଜୟବିଜୟ ଦ୍ୱାରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ନିତ୍ୟ ପାଠବିଧି ରାଜାଦେଶ ରୂପେ ଅମରାକ୍ଷରରେ ଶିଳାଅଙ୍ଗରେ ଘୋଷଣା କରୁଅଛି ।



## ସ୍ୱକୀୟା-ପର୍ବୀୟା

ସ୍କୀୟାରେ ପତି-ପତ୍ନୀର ମିଳନ, ବର-ବଧୂ (Bride and Bridegroom) ର ମିଳନ ।

Prepare thyself as a Bride to receive the "Bridegroom"-Markes the guostic)

''ପରବ୍ୟସନିନୀ ନାରୀ ବ୍ୟାଗ୍ରାପି ଗୃହକର୍ମଣି ତଦେବାସ୍ୱାଦୟେଦ୍ ଅନ୍ତଃ ନବଙ୍ଘଗରସାୟନମ୍ ।''

(ଯୋଗବାଶିଷ୍)

ପରପ୍ରାଣା ନାରୀର ସ୍ୱୀୟା ଗୃହକର୍ମରେ ବ୍ୟଗ୍ରତ୍ୟଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତରର ଅଭ୍ୟନ୍ତରରେ ସେ 'ନବ-ଫଗ ରସାୟନ' ଆସ୍ୱାଦନ କରେ ।

ଭଗବାନ ସ୍ୱକୀୟାର ପତି ଏବଂ ପରକୀୟାର ଉପପତି । ବୈକୁଣ୍ଠରେ ଲକ୍ଷ୍ମୀଗଣ, ଦ୍ୱାରକାର ମହିଷୀଗଣ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ସ୍ୱକୀୟା । ବ୍ରକର ଗୋପିକା ହେଲେ ପରକୀୟା । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରେଷା ରାଧିକା । ସେ—

''ଗୁଣୈଃ ଅତିବରୀୟସୀ ହରେଃ ଅତ୍ୟନ୍ତ ବଲ୍ଲଭା ।''

''ରାଗେଣୈବାର୍ପିତାତ୍ଲାନୋ

ଲୋକ-ଯୁଗ୍ମାନ ପେକ୍ଷିଣା

ଧର୍ମେ ନା ସ୍ୱୀକୃତା ଯାସ୍ତୁ ପରକୀୟା

ଭବନ୍ତି ତାଃ ।''

(ଉ:ନୀ)

ଅର୍ଥାତ୍ :-

''ଅନ୍ତରଙ୍ଗେଣ ରାଗେଣ ଅପିଁତାତ୍ମାନୋ, ନ ତୁ ବହିରଙ୍ଗେଣ ବିବାହ ପ୍ରକିୟାତ୍ରକ ଧର୍ମେନ ।''

ଯେ ରମଣୀ ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ଅନୁରାଗ ହେତୁ ଇହ-ପର ଆଶାରେ କଳାଞ୍ଜଳିଦେଇ ପରପୁରୁଷଠାରେ ଆତ୍କନିବେଦନ କରେ—ବହିରଙ୍ଗ ବିବାହ ପ୍ରଭୃତି ସାମାଳିକ ବା ଲୌକିକ ଧର୍ମର ଅପେକ୍ଷା ରଖେ ନାହିଁ— ସେ ପରକୀୟା ଯଥା—ବ୍ରକ୍ରବଧୂ । ''ବହୁବାର୍ଯତେ ଯତଃ ଖଳୁ ଯତ୍ର ପ୍ରଚ୍ଛନ୍ନ କାମୁକତ୍ୱଞ୍ଚ । ଯା ଚ ମିଥୋ ଦୁଲ୍ଲିଭତା ସା ମନ୍ଥସ୍ୟ ପରମାରତିଃ ।'' (ଭରତ)

ବହୁ ବାରଣ, ବାଧ୍ୟତାବଶରୁ ପ୍ରହ୍ଲନ୍ନ କାମସେବା, ନାୟକ ପକ୍ଷେ ନାୟିକା ଦୁର୍ଲୁଭ ଏବଂ ନାୟିକାପକ୍ଷେ ନାୟକ ଦୁର୍ଲୁଭଥିବା ସ୍ଥାନରେ କାମର ପରାକାଷା ପ୍ରକଟିତ ହୁଏ ଯେଉଁଠାରେ । ବହୁ ବାରଣର ଅର୍ଥ— 'ବହୁ ବାରଣଂ ଲୋକତଃ ଧର୍ମତ୍ୟ' ଅର୍ଥାତ୍ ଲୋକ ବାଧା, ଧର୍ମବାଧା । ଏହି ସ୍ଥଳରେ କେବଳ ଲୋଭ ଏବଂ ଲାଳସା ଅତ୍ୟନ୍ତ ବଳବତୀ ହୁଏ, ବାରଣମାନେ ନାହିଁ । ପ୍ରିୟ-ମିଳନ-ମାନସୀ ଗିରିକୁମାରୀ—ସ୍ୱଚ୍ଛଦ ଗତିପଥରେ ତା'ର ପାଷାଣ ଷୁପ ଯଦି ସୃଷ୍ଟିକରେ ବାଧା, ଗୁମୁରିଉଠେ ତା'ର ଅନ୍ତର । ମାନେ ନାହିଁ ଆଉ କୂଳ,— ବୁକୁ ଫୁଲାଇ, କୂଳ ଲଙ୍ଗି ଅଭିସାର କରେ । ସାଗର ମିଳନର ଲୋଭ ଏବଂ ଲାଳସା ହୁଏ ବଳବତୀ ।

ସହଜ ମିଳିବା ଧନରେ ଆଦର ପ୍ରାୟ ନଥାଏ । ଯାହା ସହଜ ଲଭ୍ୟ ନୁହେଁ, ସେହିଠାରେ ଆଶା, ଆକାଂକ୍ଷା ବା ପ୍ରୟାସ ବଳିପଡ଼େ । ମହାକବି କାଳିଦାସ ଏଇ ମର୍ମର ସିଦ୍ଧାନ୍ତରେ କହିଛନ୍ତି :—

''ଦୁରାଦ୍ ଅୟଣ୍ଟକ୍-ନିଭସ୍ୟତନ୍ତୀ ।''

ବିରହ ବିନା ମିଳନ ମାଧୁରୀହରା । 'ସ୍ୱକୀୟା' କେବଳ ମିଳନରେ ପର୍ଯ୍ୟବସିତ ସିନା; ବିରହ ଦିବା-ସ୍ୱପୃ ତା'ର ।

''ସଙ୍ଗମ ବିରହ ବିକଳ୍ପେ ବରମିହ ବିରହୋ ନ ସଙ୍ଗମସ୍ତ୍ରସ୍ୟାଃ ।''

ସ୍ୱକୀୟାର ସଙ୍ଗମ ବା ମିଳନରେ ବିଚ୍ଛେଦର ସମ୍ପାବନା ନାହିଁ, ତେଣୁ ପ୍ରିୟଦର୍ଶନର ଆର୍ଭି ନାହିଁ, ଅନୁରାଗର ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ ନାହିଁ । ସୁତରାଂ ଅନୁରାଗର ପରିଶତି ପ୍ରେମଭାବର ଅଭାବ ଘଟେ ସ୍ୱକୀୟା ପ୍ରୀତିରେ । ଫଳତଃ ରସର ଆସ୍ୱାଦନ ସମ୍ପବ ହୁଏ ନାହିଁ । ଅତୁଟ ମିଳନ ଫଳରେ 'ଅତି ପରିଚୟାତ୍ ଅବଜ୍ଞା' ଅବଶ୍ୟୟାବୀ । ତେଣୁ ନାୟକ-ନାୟିକା ଭାବର ଅଭାବ ଘଟେ । ଅଥଚ ଏଣେ ନାୟକ-ନାୟିକା ଭିନ୍ନ, ମଧୁର ରସର ୟୁର୍ଭି ସମ୍ପବ ନୁହେଁ । ମାନବ ମନ ନିତ୍ୟ ନୃତନ ଲୋଡ଼େ—ଏହା ସ୍ୱାଭାବିକ, ଅବଶ୍ୟ 'ନବେ ଦାର ପରିଗ୍ରହେ'ରେ କିଛିଦିନ

ଲାଗି ତୃଷା (Romance) ଥାଏ, ମାତ୍ର ଅନ୍ତକାଳ ପରେ ଆସିଯାଏ କିପରି ଏକ ନିରାଶା ଭାବ-ବିତୃଷା । ଦୀର୍ଘନିଶ୍ୱାସ ସହ ଛାଏଁ ଛାଏଁ ଉଭୟ ପକ୍ଷର ମୁଖରୁ ବାହାରିପଡ଼େ ''ତେ ହି ନୋ ଦିନସଂ ଗତଂ''— ଯାହା ବ୍ରକଲୀଳାରେ ଏକାନ୍ତ ବିପରୀତ ଧର୍ମୀ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଶ୍ରୀମତୀ ପ୍ରେମମୟ ଏବଂ ପ୍ରେମମୟୀଙ୍କର ଦୁର୍ଲୁଭ ରସ-ରୂପ ପ୍ରକାଶ । ରସ ଏବଂ ପ୍ରେମର ଅପୂର୍ବ ମିଳନ ପରକୀୟା । ପ୍ରୀତିର ତତ୍ତ୍ୱ । ଦେହର ମିଳନ ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏକାବେଳକେ ଅର୍ଥହୀନ । କେବଳ ଆଧ୍ୟାତ୍କିକା ସୁଖ ହିଁ ପରକୀୟାର ସର୍ବସ୍ୱ । ସମର୍ଥାରତିଭାବା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ରତି, ସମର୍ଥ-ପରକୀୟା । ଏହା ନିଜର ସୁଖସ୍ବହାବିହୀନ ଶ୍ରୀକୃଷ ସୌଖ୍ୟାର୍ଥ ନିବେଦିତ ।

ପରକୀୟା ପ୍ରୀତିର ଅର୍ଥ ରାଗାନୁଗା । ଶାସ୍ତ, ସମାକ, ଜାତି, କୁଳ, ମାନ-ଅପମାନ, ଲୋକନିନ୍ଦା, —ସବୁ କଥା ପଛକୁ ପକାଇ ଦେଇ ପ୍ରିୟର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପ୍ରେମ-ସରୋବରରେ ଝାସଦେବା ଲକ୍ଷଣମାନ ହିଁ ପରକୀୟା ପ୍ରୀତିର ବା ରାଗାନୁଗା ରମଣୀର-ରତି ସମର୍ଥା । ସ୍ୱକୀୟା ରତି ସମଞ୍ଜସା । ସମର୍ଥା ରତି ହିଁ କାମାନୁଗା ଭକ୍ତି । ବ୍ରକଲୀଳାନ୍ତର୍ଗତ 'କାମ' ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ପ୍ରେମ, — ବିଶିଷ୍ଟ ପ୍ରେମ — ଯାହା କେବଳ ଗୋପୀମାନଙ୍କର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସହ ରାସଲୀଳାରେ ସମ୍ଭବ ହୋଇପାରିଛି । ବ୍ରକେଶ୍ୱରୀ ରାଧ୍କା ଏହି ରାସମଣ୍ଡଳୀର ପରକୀୟା କାମାନୁଗା ମାର୍ଗର ଭକ୍ତିମତୀ ସମର୍ଥାରତି ନାୟିକା । ରାଗାନୁଗା, ପରକୀୟା ବା ସମର୍ଥାରତିର ପରିଭାଷା 'ଶରଣାଗତି' ।

''ତବାସ୍ନୀତ ବଦନ୍ବାଚା ତତ୍ତ୍ରିବ ମନସା ବିଦନ୍ ତତ୍ସ୍ଥାନମାଶ୍ରିତଞ୍ଜନ୍ଧ । ମୋଦତେ ଶରଣାଗତଃ ।''(ହରିଭକ୍ତି ବିଳାସ)

ମୁଁ ତୂମର---ତୁମଠାରେ ନିବିଷମନା । କାୟା, ସ୍ଥାନ ଏଙ ଆଶ୍ରୟ,---ସବୁ ମୋର ତୁମେ । ଏହା ହିଁ 'ଶରଣାଗତ'ର ଲକ୍ଷଣ ।

ଶରଣାଗତ-ମାର୍ଗଚାରିଣୀ ପରକୀୟା ପ୍ରେମବତୀ ଦୁଃଖରେ ପରିତ୍ୟାଇୟ ଆପଣାର ପତି, ପୁତ୍ର, ସ୍ପଳନ ତଥା ଲୋକାଚାର ମହତ୍ତ୍ୱକୁ ଲଙ୍ଘଂନକାରିଣୀ । ଭଗବତ୍ -ପଦାରବିନ୍ଦରେ ସର୍ବସ୍ ନିବେଦନପୂର୍ବକ ଆତୃସମପିଣ ହିଁ ବ୍ରକଗୋପୀଙ୍କର ପରକୀୟା-ପ୍ରୀତିର ଲକ୍ଷଣ । କବି ସାମନ୍ତସିଂହାରଙ୍କ ଭାଷାରେ---''ରାଧା ଧରି ସଖୀକର । ବୋଲନ୍ତି ଆକଟ ଆଉ ନକରଗୋ । ଲାକଭୟ ଚାଡ଼ିଲି ନିକର, ସଚ୍ଚନି ଗୋ । ୧ । ଘନଶ୍ୟାମ ଗୁଣମାନ ରଖିଅଛି କି ମୋ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଗୁମାନ ଗୋ ମନ ଦହୁଛି ତା ସନମାନ, ସକନି ଗୋ । ୨ । ଡୁଚ୍ଛ ମୋହିବା ମୁନିଙ୍କି । ତାଙ୍କୁ ପ୍ରୀତିପଣେ ଯୋଗ୍ୟ ମୁଁ ନିକି ଗୋ

ଲତ**୍ୟା**ଦି

(ବିଦଗ୍ଧ ଚିନ୍ତାମଣି - ପାଚୀ ୧୬୯)

ଅଳକାର ସେ ତ ଅବନୀକି, ସକନୀ ଗୋ''। ୩।...

ଏହି ଭକ୍ତି, ଏହି ପ୍ରୀତିରସର ରସିକ ଭକ୍ତ ଗୋପାଳକୃଷ ସମର୍ଥାନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ସଖୀପ୍ରତି ଉକ୍ତି ଯୋଗାଡ଼ି ଗାଇଛନ୍ତି :---

> ''ଦେଲି ସହି, କୁଳକୁ ମୁଁ ଟେକି କଳାଞ୍ଜଳି କଲି ଶ୍ୟାମ ପୀରତିକି ଜୀବନ-ସଙ୍ଖାଳି ।''

imes imes imes imes କଳାତି ଜନ୍ନାତର ପୁଣ୍ୟଫଳ ଗଲା ମିଳି

ମୁଁ ଯୋଗିନୀ ଜାଣ ଆଳି ! ସେ ମୋହର ଥାଳି ।''

x x x x x

ଭକ୍ତ ବନମାଳୀ ସେହିପରି ପରୀକୟା ରାଧାରସରେ ମଜି କହିଛନ୍ତି :--

"ମୁଁ ତ ସଂସାରୁ ହେଲି ବାହାର, ଲୋ ସକନୀ । ଶ୍ୟାମ-ପ୍ରୀତି କରି ଗଳାହାର, ଲୋ ସକନୀ ।। ଯେ ଯେତେ କହନ୍ତୁ ନିନ୍ଦା କୁବଚନ, ତହିଁକି ଶୋଚନା ନାହିଁ କଦାଚନ । ଗଣ୍ଟଧନ ମୋର କାଳିଆଗଞ୍ଜନ.

ଗଣ୍ଡଧନ ମୋର କାଳଆଗଞ୍ଜନ,

ମୁଁ ତ କିଣା-କିକରୀ ତାକର, ଲୋ ସଜନୀ ।

କେ ବୋଲନ୍ତି ରାଧା ହେଲା କଳକିନୀ, କେ ବୋଲନ୍ତି ରାଧା ହେଲା ପାଗଳିନୀ । କେ ବୋଲନ୍ତି ରାଧା ପ୍ରେମମୟୀ ଧନୀ ଯେତେ ନିନ୍ଦା ଫ୍ରଶସା କାହାର, ଲୋ ସଜନୀ ।

× × × ×
 ବୋଲେ ବନମାଳୀ ଶୁଣ ଶ୍ରୀରାଧ୍କେ,
 ଅପକୀର୍ତି-ହାଟ ବସିବ ଅଧ୍କେ ।
 ଗୁପତ ପୀରତି ଗୁପତ ସୁରତି
 ଗୁପତେ କର ବିହାର, ଲୋ ସଳନୀ ।''

ଏହି ପରକୀୟା ପ୍ରୀତିଭାବ ଘେନି ସିନା ବ୍ରକପୂର-ନନ୍ଦନ, ଗୋପୀମନ-ଚନ୍ଦନ, ଯୋଗୀକନ-ବନ୍ଦନ—''ରସୌ ବୈ ସଃ'' ରସିକରାକ ନଟବର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶ୍ରୀମୁଖରେ ଭାଷା ଖଞ୍ଜି 'ରହସ୍ୟମଞ୍ଜରୀ'କାର କୁହାଇଛନ୍ତି-

"ସେ ମହାରାସମଣ୍ଡଳୀ ନିତ୍ୟ ବୃନ୍ଦାବନେ ତହିଁ ମୁଁ ବଞ୍ଚଇ ରାଧା ଅଙ୍ଗ ଆଲିଙ୍ଗନେ । ତାଙ୍କୁ ଘେନି ବୃନ୍ଦାବନେ ନାନା-କ୍ରୀଡ଼ା କଲୁଁ ନିତ୍ୟସ୍କଳ ରାସଲୀଳା ବନେ ଭିଆଇଲ୍ଁ ।"

ଏହି ପରକୀୟା-ପ୍ରୀତି ଫଘଟିତ ବିରହ-ବିଦଗ୍ଧ ଦକ୍ଷିଣ ନାୟକ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ସମଥି। ମହାଭାବମୟୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ଆଦର୍ଶଜନିତ ଦୁଃଖକୁ ଦରଦୀ କବି ବାଣୀବନ୍ଧନରେ ବାହି ପ୍ରକାଶକରିଛନି, ରାଧାପ୍ରତି ସଖୀ ମୁଖର ଉକ୍ତି ମାଧ୍ୟମରେ :-

> ''ସଙ୍ଗିନୀ, ତୋ ପ୍ରୀତି ଘେନି ମୋହନ ନିରତେ ଝରୁଛି ରେ ।''

ପରକୀୟା-ପ୍ରୀତି ପାଗଳ ରାସରସିକଙ୍କ ମନକଥା ପ୍ରକାଶ କରି ଦେଇଛନ୍ତି ଭକ୍ତକବି ଜୟଦେବ 'ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' ରଚନାରେ–

> "ଇତଞ୍ଚତ୍ତାମନୁସୃତ୍ୟ ରାଧ୍କା-ମନଙ୍ଗବାଣ-ବ୍ରଣଖିନ୍-ମାନସଃ ।

କୃତାନୁତାପଃ ସ କଳିନ୍ଦ-ନନ୍ଦିନୀ-ତଟାନ୍ତ-କଞ୍ଜେ ବିଷସାଦ ମାଧବଃ ।''

ପରକୀୟା ସମର୍ଥା-ରତିଗୌରବା ରାଧାପ୍ରେମାଧୀନ ଗୋବିନ୍ଦ ବିରହାକୁଳିତ । ପରକୀୟା ରତିରେ ଘଟେ ପ୍ରେମର ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରକାଶ । ପ୍ରେମ-କଗଡର ଶ୍ରେଷ୍ଠ, କାନ୍ତା-ପ୍ରେମ । କାନ୍ତା-ପ୍ରେମ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ପରକୀୟା ରତି ।

ଏହାହିଁ ସର୍ବତ୍ୟାଗୀ, —ସର୍ବଲଜା, ସର୍ବବାଧା, ସର୍ବଭୟ, ସର୍ବବିଘ୍ନ ବିମୁକ୍ତ ପ୍ରେମ । କେବଳ ପ୍ରେମଲାଗି ହିଁ ଏ ପ୍ରେମ । ଏହା ରାଗାତ୍ନିକା ରତି । ଫବର୍ଦ୍ଧିତ, ଫକୀବିତ ଓ ସମ୍ପାନିତ । ପରକୀୟା ବା ପାରତନ୍ତ୍ୟ ବିନା ଏ ପ୍ରେମ ସୟୋଗ ସମୃଦ୍ଧ ବାହିଁ । ଏଣୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦରେ ସାଧାରଣ ଲୋକାଚରିତ କାମକ୍ରୀଡ଼ା-ରୀତିଅନୁସାରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ରାଧିକାଙ୍କର ଉପପତି ରୂପରେ କ୍ରୀଡ଼ା ଫପନ୍ନ କରିବାର ଦେଖାଇ ଦିଆଯାଇଅଛି । ଏହା ହିଁ ପରକୀୟା ରତିର ତାପ୍ର୍ଯ୍ୟ ।



# ର୍ଧଧାବାଦ ପ୍ରତିଷ୍ଠା

ବାସୁଦେବ ରତିକେଳି କଥାରୁ ରାଧାବାଦର ଉପ୍ତି । ବାସୁଦେବ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ପ୍ରେମଲୀଳାର ସୃଷ୍ଟି ମୂଳରେ ରାଧା । ବ୍ରଜଲୀଳା ଚିତ୍ରଣରେ ଯୁଗସ୍ନର କବି-କାବ୍ୟକାରମାନଙ୍କ କାବ୍ୟ-କବିତା ରଚନା ମାଧ୍ୟମରେ ରାଧାବାଦର ପରିପ୍ରଚାର ଭାରତୀୟ ସଂସ୍କୃତିର ଶିରା-ପ୍ରଶିରା ପ୍ରବାହିତ ରକ୍ତବିହୁ ସହିତ ମିଶିଯାଇଛି ।

'ରାଧନ୍'—ଆରାଧନା ଯେ କରନ୍ତି ସେ ରାଧା । ଭାଗବତରେ ରାଧା ନାମର ଉଲ୍ଲେଖ ନଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଉକ୍ତ ଗ୍ରନ୍ଥର 'ଶରଦ-ରାସ' ବର୍ଷନା ମଧ୍ୟରେ କୃଷ ପ୍ରେୟସୀ 'ରାଧା'ର ଏକ ପ୍ରହ୍ଥନ୍ନ ସଂଧାନ ମିଳେବୋଲି ନମସ୍ୟ ପ୍ରାଚୀନମାନେ ମତ ଦିଅନ୍ତି । କୃଷପ୍ରିୟା, କୃଷପ୍ରେୟସୀ ଇତ୍ୟାଦି ଶବ୍ଦର ନାମୋଲ୍ଲେଖ ଭାରତୀୟ ବିବିଧ ଆଞ୍ଚଳିକ ଭାଷାର ପ୍ରେମ-କବିତା ଓ ସଙ୍ଗୀତର ଅଙ୍ଗରେ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଭରିରଖିଛି । ରାଜା ସପ୍ତବାହନ ହାଲଙ୍କ ପ୍ରାକୃତ ଭାଷାର 'ଗାଆ ସଉସଈ' (ଗାଥା ସପ୍ତସତୀ) ଖ୍ରୀଷ୍ଟୀୟ ପ୍ରଥମ ଶତକର କବିମାନଙ୍କ ରଚିତ ପ୍ରେମ-କବିତାମାନଙ୍କର ଏକ ଅପୂର୍ବ ସଂକଳନ । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପ୍ରଥମେ 'ରାଧା' ନାମର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖାଯାଏ । ଗ୍ରନ୍ଥର କାଳ ସୟଦ୍ଧେ ମତଦ୍ୱେଧ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ଧୁନ୍ୟାଲୋକ (୯ମ ଶତାବ୍ଦୀରେ) ଚାରିଗୋଟି ଶ୍ଲୋକରେ ରାଧା ନାମୋଲ୍ଲେଖ ଦେଖାଯାଏ ।

ବେଶୀସଂହାର (ଭଟ୍ଟନାରାୟଣ) ନାଟକର ରଚନା ସପ୍ତମ ବା ଅଷ୍ଟମ ଶତାବ୍ଦୀକାଳର ବୋଲି ଧରାଯାଏ । ନାଟକର 'ନାନ୍ଦୀ' ଶ୍ଳୋକରେ ନିମ୍ନଲିଖ୍ତମତେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି :—

> ''କାଳିନ୍ୟାଃ ପୁଳିନେଷୁ କେଳିକୁପିତା-ମୁତ୍ସୃଜ୍ୟରାସେ ରଫ

**ଗଛନ୍ତାମନୁଗଛ**ତୋଃଶ୍ରୁକଳୁଷଂ

କଂସଦ୍ୱିଷୋ ରାଧିକାମ୍ ।"

ମମ୍ହେଲା—ଶ୍ରୀକୃଷ ସେତେବେଳେ ବ୍ରଇ-ପ୍ରବାସୀ । ବୃନ୍ଦାବନରୁ କଣେ ଗୋପୀସଖା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ନିକଟରେ ପହଞ୍ଚଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ପଚାରିଲେ,

ଗୋପବଧୂମାନଙ୍କ ବିଳାସବନ୍ଧୁ, ରାଧ୍କାଙ୍କର ଗୋପନ ପ୍ରୀତିସାଥୀ କାଳିନ୍ଦୀତୀରସ୍ଥ ଲତାଗୃହଗୁଡ଼ିକ ସର୍ବଶୁଭରେ ଅଛନ୍ତି ତ ?

କାବ୍ୟ-ସାହିତ୍ୟାଦିର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟରସ ବର୍ଷନା ମାଧ୍ୟମରେ ରାଧାବାଦର ପ୍ରତିଷା ଘଟିଛି ଧର୍ମତତ୍ତ୍ୱରେ । ପରବର୍ତ୍ତୀ ପ୍ରବନ୍ଧ-କାବ୍ୟକାର କବିରାଜ ବାକ୍ପତିରାଜ (କଇରାୟ ବପ୍ପଇରାୟ)ଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥ 'ଗଉଡ଼ବହୀ'ର ମଙ୍ଗଳାଚରଣରେ 'ରାଧା' ନାମର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖାଯାଏ । ଗ୍ରନ୍ଥଟି ପ୍ରାକୃତ ଭାଷାରେ ରଚିତ । ଲେଖାଅଛି :—

''ମେହ-ରେହା ରାହା କାରଣଓଁ

କରୁଣଂ ହରବୁ ବୋ ସରସା ।

ବ୍ଲ-ତଥ୍ଲଜି କୋତ୍ଥୁହ-

କିରଣ ଅତିଓଁ କଣୃହସ୍ସ ।।''

ମର୍ମ :- ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ବକ୍ଷର କୌୟୁଭମଣିର କିରଣରେ ରାଧାଙ୍କର ସମୁଜ୍ୱଳ ନଖରେଖା ଜଗତର ଦୁଃଖହରଣ କରୁ ।

ଏହିପରି ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ରାଧା-ଫବାଦ ସପ୍ତମ ଶତାନ୍ଦୀ ପୂର୍ବରୁ ବିବିଧ କାବ୍ୟପୃଷ୍ଠାରେ ବୃଷ୍ଟହୁଏ । 'ପଦ୍ମପୁରାଣ'ରେ ଉତ୍ତର ଏବଂ ପାତାଳଖଣ୍ଡରେ ରାଧାବର୍ଣ୍ଣନା ସ୍ଥାନ ପାଇଅଛି । କିନ୍ତୁ ପୁରାଣବର୍ଷିତ ଘଟଣାମାନଙ୍କରୁ ମନେହୁଏ, ବୃନ୍ଦାବନ ଲୀଳାରୁ ଏହିସବୁ ରଚନାର ବିକାଶ ଘଟିଅଛି । ଅନେକଙ୍କ ମତରେ ପଦ୍ନପୁରାଣ ଅର୍ବାଟିନ । ଅବଧ୍ ଏହାର ରଚନାକାଳ ସୟନ୍ଧେ ବିଭିନ୍ନ ମତ ଦେଖାଯାଏ । ତନ୍ତଳାତୀୟ ଗ୍ରନ୍ଥ 'ପଞ୍ଚତନ୍ତ ସଂହିତା', ପୁରାଣଠାରୁ ମଧ୍ୟ ପୁରାତନ ଏବଂ ପ୍ରାମାଣ୍ୟ । ସେଥିରେ ରାଧାଙ୍କ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି । ରକ୍ ବେଦରେ ଯେପରି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି, ଅଥର୍ବ ବେଦରେ ସେହିପରି 'ରାଧା'ଙ୍କ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତରେ ଯେପରି 'ରାଧା' ନାମର ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ, ସେହିପରି ନନ୍ଦନନ୍ଦନ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଜନ୍ମ-ବୃତାନ୍ତର ସୂଚନା ମଧ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ ।

ରାଧା ଶକ୍ତିମୟୀ । ସେ ଶକ୍ତିମାନ୍ ପରଂବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଶକ୍ତସ୍ୱରୂପା । ଶକ୍ତିବାଦର ମହତ୍ତ୍ୱ ଆଦିମକାଳରୁ ପ୍ରଚାରିତ ଓ ପ୍ରକୀର୍ତିତ । ରାମାନୁଜାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସଂପ୍ରଦାୟ (ଶ୍ରୀ-ସଂପ୍ରଦାୟ)ରେ ଶକ୍ତି ଲକ୍ଷ୍ମୀ ବା ଶ୍ରୀଙ୍କୁ ମୁଖ୍ୟଦ୍ମାନ ଦିଆଯାଇଥିବାର ପ୍ରମାଣ ମିଳେ । ରାଧାକୃଷ ଉପାସନାର ପ୍ରଥମ ପ୍ରଚାରକ ରୂପେ ନିୟାର୍କଙ୍କୁ ସ୍ୱୀକାର କରାଯାଇଅଛି । ସେ 'ସନକ' ସଂପ୍ରଦାୟର ପ୍ରତିଷାତା ଏବଂ ତାହାଙ୍କର କାଳ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ । ନିୟାର୍କ ସଂପ୍ରଦାୟଦ୍ୱାରା ବିଶେଷଭାବରେ ଏହି ଶକ୍ତିବାଦର ଅଭିନୃତ୍ୱ ପ୍ରଚାର ଘଟି ରାଧାବିନା କେବଳ କୃଷ ଉପାସନା ଅନୃଚିତ ବୋଲି ଗୃହୀତହେଲା । ଏକକ ଚତୁର୍ଭୁକ ମୂର୍ତ୍ତି ସ୍ଥାପନ ପ୍ରଥା ବଦଳରେ ଅଧିକାଂଶ ବିଷୁପୀଠମାନଙ୍କରେ ରାଧା-କୃଷ ଯୁଗଳ ବିଗ୍ରହ ପ୍ରତିଷିତ ହେଲେ । ପୁରୁଷୋଉମ ତପିନୀ, ରାଧାତତ୍ତ୍ୱ ଓ ପଦ୍ମପୁରାଣ ପ୍ରଭୃତି ଏହିପରି ମତର ପରିପୋଷକ । ଜୟଦେବ ଯେ ନିୟାର୍କଙ୍କ ମତପ୍ରଚାରରେ ପ୍ରବୃଦ୍ଧ, ଏହା କୁହାଯାଇପାରେ ।

ସେତେବେଳେ ଆଗଙ୍ଗ-ଗୋଦାବରୀ ଥିଲା ଓଡ଼ିଶା ସାମ୍ରାଜ୍ୟର ବିଷ୍କୃତି । ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟର ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭକ୍ତପ୍ରବର ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ନିୟାର୍କଙ୍କ ମତପ୍ରଚାର ଉହଳରେ ବହୁଳଭାବେ ଅନୁସୃତ ହେବାର ସୁଯୋଗ ମିଳିଲା । ବ୍ରଳେଶ୍ୱରୀରାଧାଙ୍କ ପ୍ରେମର ଆଭିମୁଖ୍ୟକୁ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦିଆଗଲା । ଶ୍ରୀକୃଷ ପରମବ୍ରହ୍ମରୂପେ ପୂଜିତ ହେଲେ । ନିୟାର୍କ 'ବେଦାନ୍ତ ପାରିଜାତ ସୌରଭ' ନାମକ ବ୍ରହ୍ମସୂତ୍ରର ଭାଷାରେ ବିଶଦଭାବେ ଏହି ଯୁଗଳ ଆରାଧନାର ଆଲୋଚନାକରି ଲେଖିଛନ୍ତି :—

"ଅଙ୍ଗେ ତୁ ବାମେ ବୃଷଭାନୁକଂ ମୁଦା ବିରାକମାନାମନୁରୂପସୌଭଗାମ୍ । ସଖୀ ସହସ୍ତୈଃ ପରିସେବିତଂ ସଦା ସୁରେମ ଦେବଂ ସକଳେଷ୍କାମଦାମ୍ ।"

(ଦଶଶ୍ଳୋକୀ -- ୫ମ ଶ୍ଳୋକ)

ଅର୍ଥାତ୍— ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଅନୁରୂପ ସୌଭାଗ୍ୟରୂପେ ତାଙ୍କ ବାମାଙ୍ଗରେ ପରମାନଦେ ବିରାଜମାନା, ସଖାସହସ୍ର ପରିବେଷିତା, ସକଳ ଇଷକାମଦାୟିନୀ ବ୍ଷଭାନୁନଦିନୀ ଦେବୀଙ୍କୁ ସୁରଣ କରୁଅଛି ।

ନିୟାର୍କ ପ୍ରଚାରିତ ପନ୍ଥାରେ ଲକ୍ଷ୍ମୀଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ରାଧାଙ୍କର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ସ୍ୱୀକୃତ, କାରଣ ଲକ୍ଷ୍ମୀ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟମୟୀ ଏବଂ ରାଧା ମାଧୁର୍ଯ୍ୟମୟୀ— ପ୍ରେମମୟୀ । ପ୍ରେମସାଧନ ହିଁ ସର୍ବସିଦ୍ଧିର ମୂଳ ।

ନିୟାର୍କଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ଓ ଧର୍ମ ପ୍ରଚାରକାଳ ପରେ ପରେ ଉହଳର ମନ୍ଦିରମାନଙ୍କରେ ରାଧା-କୃଷ ଯୁଗଳମୂର୍ତ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ଓ ପୂଳନ ରୀତି ବହୁଳଭାବେ ଦୃଷହେଲା । ରାଧାପ୍ରେମର ମହତ୍ତ୍ୱକୁ ସରଳ ସହଳ ରୀତିରେ ଜନସମାଳର ହୃଦୟରେ ଦୃଢ଼ଭାବରେ ବସାଇଦେଲା ସଂସ୍କୃତ ଛନ୍ଦ ଏବଂ ପ୍ରାକୃତ ସଙ୍ଗୀତ ରୀତିର ଅଭିନବ ମଧୁର ସମନ୍ୟରେ 'ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' ।



# ଉନ୍ଲଳରେ ରାଧାବାଦ

ରାଧାକୃଷ ଯୁଗଳ ଆରାଧନା ପୂର୍ବରୁ ଉହଳର ମନ୍ଦିର ଗାତ୍ରମାନଙ୍କରେ ବହୁ ଗୋପୀ ପରିବେଷିତ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ମୂର୍ତ୍ତିମାନ ପ୍ରତିଷିତ ଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ଏଥିରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ ''ଗୋପୀଜନବଲ୍ଲଭ'' କୃଷଙ୍କର ଆରାଧନା ବହୁଳଭାବେ ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା । ପରେ ପରେ ଉହଳର ପୁରପଲ୍ଲୀରେ ରାଧାକୃଷ ଯୁଗଳ-ମୂର୍ତ୍ତିର ବିଗ୍ରହମାନ ନିର୍ମିତ ହୁଏ ଏଙ୍ ଯୁଗଳ ମୂର୍ତ୍ତି ଭିନ୍ନ ଏକାକୀ କୃଷ ପୂଜନ ଧର୍ମାଚରଣ ବିଗହିତବୋଲି ଲୋକସମାଜର ଧାରଣା ଦୃଢ଼ୀଭୂତ ହୁଏ । ମନେହୁଏ ଏହିମତେ ସାକ୍ଷୀଗୋପାଳରେ ଶ୍ରୀଗୋପୀନାଥଙ୍କ ବାମଦିଗରେ ଶ୍ରୀରାଧା ମୂର୍ତ୍ତିର ପ୍ରତିଷାପନା ।

କାଳକଳନାରେ ବିଚାରକରିବାକୁଗଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହରେ ରାଧାବାଦ ବା ରାଧାକୃଷ ଯୁଗଳ-ଲୀଳା ରସପ୍ରଚାର (ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରଥମ ଦଶକ) ସମୟକୁ ବଙ୍ଗଳାରେ ଏପରି ରାଧାକୃଷ ଯୁଗଳ ଉପାସନା ପ୍ରବର୍ତିଥିବାର ସୂଚନା ମିଳେନାହିଁ । ବଙ୍ଗଦେଶରେ ଗୌଡ଼ୀୟ ବୈଷବ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ରାଧାକୃଷ ରସର ପରିପ୍ରଚାରକବୋଲି କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବ ନାହିଁ । ଏ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ମୁଖ୍ୟକର୍ତ୍ତା ହେଲେ ମହାପ୍ରଭୂ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ । ୧୫୧୨-୧୫୧୫ ଖ୍ରୀଷାଦରେ ପରମ ଭକ୍ତ ରାୟ ରାମାନହ ପଟ୍ଟମୟକଙ୍କ ସହିତ ଧର୍ମତତ୍ତ୍ୱ ଆଲୋଚନାକାଳରେ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଶ୍ରୀ ରାୟଙ୍କୁ ପ୍ରଶ୍ନକଲେ — ''ଉପାସ୍ୟ କି ?'' ଉଉରରେ ଶ୍ରୀ ରାୟ କହିଲେ ''ରାଧାକୃଷ'' । ଏଥରୁ ସ୍ପଷ୍ଟ ପ୍ରମାଣ ମିଳେ ସେ ପ୍ରୋକ୍ତକାଳ ପୂର୍ବରୁ ଉହଳରେ ରାଧା-ବାଦର ପ୍ରତିଷା ଘଟିସାରିଥିଲା ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କର ନିତ୍ୟପାଠ୍ୟ ଥିଲା ବୋଲି ବୈଷବ ସମ୍ପଦାୟ ସ୍ୱୀକୃତ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଚାର ପ୍ରସାର ପରେ ପରେ ରାଧାବାଦର ବିଶେଷ ସମାଦର ଘଟିଛି । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କ ପ୍ରଭାବରେ ପ୍ରଭାବିତହୋଇ କୀର୍ତ୍ତନ ଗୀତର ସରଳ ସହଳ ସ୍ୱର ଓ ଭାଷା ମାଧ୍ୟମରେ ରାଧା-କୃଷ ଉପାସନାର ବହୁଳ ପ୍ରସାର କରାଇଅହତ୍ତି । ବଙ୍ଗଦେଶରେ କୀର୍ତ୍ତନ ପ୍ରେମିକ ଭକ୍ତ ଗୌଡ଼ୀୟ ବୈଷକଗଣ ଏହାର ପରିପ୍ରଚାରକ । କିନ୍ତୁ ଏ ସୟଦ୍ଧେ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କ ଗୁରୁଗୌରବ ଅବିସ୍ମରଣୀୟ । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କର ସେ ଦୀକ୍ଷାଗୁରୁ । ଏ ସୟଦ୍ଧେ କୌତୃହଳୀ ପାଠକପାଠିକା ନିମୁଲିଖିତ ସତ୍ୟ କଥନ ପାଠ କରିପାରତ୍ତି ।

#### × × × ×

''ବାଙ୍ଗୀୟ ବୈଷବେରା ଯାଁହାକେ ''ମହାପ୍ରଭୁ'' ବଲେନ୍, ସେଇ ମହାପ୍ରଭୁଇ ଏଇ ଦଣୀ-ସନ୍ୟାସୀ ଛିଲେନ୍, ଇନିଇ ବିଶ୍ୱବରେନ୍ୟ 'ଦଶ-ନାମୀ' ସନ୍ୟାସୀ ସ୍ଥ୍ୟଦାୟେର ଶୃଙ୍ଗେରୀ-ମଠେର୍ ଅନ୍ତର୍ଗତ ''ଭାରତୀ'' – ନାମା ସନ୍ୟାସୀ । କୃଷ୍ଠଚୈତନ୍ୟ ଭାରତୀ ଇଁହାର ସନ୍ୟାସନାମ, ଗୃହସ୍ଥନାମ-ଗୌର ବା ନିମାଇଁ ମିଶ୍ର । ଇଁହାର ପିତା ଶ୍ରୀହଟ ଜେଲାର ଅଧିବାସୀ ଛିଲେନ, ନାମ ଜଗନ୍ୱାଥ ମିଶ୍ର ଛିଲ । ନିମାଇଁ ବାଙ୍ଗାଲାର ନଦୀୟା ଜେଲାର ଅନ୍ତର୍ଗତ ନବଦ୍ୱୀପେର ପାର୍ଶ୍ୱବର୍ତ୍ତୀ ମାୟାପ୍ତର ନାମକ ଗ୍ରାମେ ୧୪୫୮ ଖ୍ରୀଷାଦେ ଜଗନ୍ନାଥ ମିଶ୍ରେର ପୃତ୍ର ରୂପେ ଜନୁଗୁହନ କରେନ୍ । ଇନିଇ ବାଙ୍ଗାଲାୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ବୈଷବ-ଧର୍ମେର ପବର୍ତ୍ତକ । ବାଲ୍ୟକାଲ ହତତେଇ ଇହାର ଭାବଧାରା ଈଶ୍ୱର-ମୁଖୀ ଛିଲ; ସୁତରା ଟୋଲେର ଅଧ୍ୟୟନ ଶେଷ କରିୟା ଇନିଇ 'ହରି-ନାମ' ସଂକୀର୍ତ୍ତନ ପବର୍ତ୍ତନ କରତଃ, ତାହାତେ ଯୋଗଦାନ କରେନ ଓ ମଧ୍ୟେ ମଧ୍ୟେ ଭାବାବେଶ ପ୍ରାପ୍ତ ହଇତେ ଥାକେନ । ଯୌବନେ ଇନି ଲକ୍ଷାପ୍ରିୟା ଦେବୀକେ ବିବାହ କରେନ, କିନ୍ତ ବିବାହେର ଅତ୍ୟନ୍ତକାଲ ପରେଇ ଲକ୍ଷ୍ମୀପ୍ରିୟାର ସର୍ପାଘାତେ ମୃତ୍ୟୁ ହଇଲେ ତାଁହାର କନିଷା ଭଗ୍ନୀ ବିଷ୍ଟୁପ୍ରିୟାକେ ଦ୍ୱିତୀୟବାର ବିବାର କରେନ୍ । ଇନି ବାଲ୍ୟକାଲ ହଇତେଲ ଘୋର ଦ୍ୱେତବାଦୀ ଛିଲେନ ଅର୍ଥାତ୍ ଜୀବ ଓ ବ୍ରହ୍ମେ ନିତ୍ୟଭେଦ, ଜୀବ କଖନଓ ବୃହୁ ବା ଭଗବାନ ହଇତେ ପାରେନା- ଏଇ ମତେର ସମ୍ଥକ ଛିଲେନ୍ । ଚବ୍ବିଶ ବୟର ବୟସେ ବୈରାଗ୍ୟୋଦୟେ ବୃଦ୍ଧ-ମାତା ଓ ଯୁବତୀ ସ୍ତୀକେ ତ୍ୟାଗ କରିୟା ବର୍ତ୍ତମାନ ଜେଲ୍ଲାର ଅନ୍ତର୍ଗତ 'କାଟେୟା' ନାମକ ସ୍ଥାନେ ଗିୟା କେଶବ ଭାରତୀ ନାମକ 'ଦଶୀନାମୀ-ଦଶୀ' ସନ୍ୟାସୀର ନିକଟ ହଇତେ ସନ୍ୟାସ-ଗୁହଣ ପୂର୍ବକ 'ଦଣ୍ଡ' ଗୁହଣ କରେନ । ଏଇ ସମୟେ ଇହାର ସନ୍ୟାସ-ଗୁରୁ-ପୁଦଉ ନାମ କୃଷ୍ଣଚୈତନ୍ୟ ଭାରତୀ ହୟ । ପରେ ଯଖନ ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟ ଭୁମଣେ ଯାନ, ତଖନ ରାଜମାହେନ୍ଦ୍ରୀର କିଛି ଦୂରବର୍ତ୍ତୀ ପ୍ରଣ୍ୟ ସଲୀଳା ଗୋଦାବରୀ-ତୀରେ 'କବ୍ବୁର' ନାମକ ସ୍ଥାନେ ଗୃହୀ ଆତ୍କ୍ରଯୋଗୀ ରାୟ ରାମାନଦେର ସଙ୍ଗେ ମିଲନ ହୟ ଏବଂ ତାଁହାର ନିକଟ ଆତ୍ମମନ୍ତ୍ର (ପ୍ରାଣ-କ୍ରିୟାୟ) ଦୀକ୍ଷିତ ହଇୟା ଆତ୍ମସାଧନାୟ ବ୍ରତୀ ହନ ଓ ନୀଳାଚଲେ (ଜଗନ୍।ଥଧାମେ) ଗିୟା ବାସ କରେନ । ମହାପ୍ରଭୁର ଭଗବାନତ୍ୱେ ଏବଂ ଅବତାରତ୍ୱେ ହାନି ହଇବାର ସମ୍ଭାବନା ଦେଖିୟା ପରବର୍ତ୍ତୀ

ସମୟେର ବାଙ୍ଗାଲାର ବୈଷବ ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତ-ଲେଖକ କୃଷଦାସ କବିରାକ ରାୟ ରାମାନଦେର ନିକଟ ତାଁହାର ଏଇ ଦୀକ୍ଷା-ଗ୍ରହଣ ବ୍ୟପାରଟି ଖୁବ୍ ସତର୍କତାର ସହିତ ଏଙ କୌଶଲେର ସହିତ ଅନ୍ୟରୂପେ ରୂପଦିଆ ପ୍ରକାଶ କରିୟାଛେନ; କିନ୍ତୁ ଏତ କୌଶଲ-ସତ୍ୱେଓ ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତ-କାର ଅବ୍ୟାହତି ପାନ ନାଇ, – ଇହା ଚୈତନ୍ୟ-ଚରିତାମୃତରେ ମଧ୍ୟ ଲୀଳାୟ ''ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ସଙ୍ଗୋସବ'' ଅଶଟୀ ପାଠ କରିଲେଇ ବୁଝାଯାଏ, ଯଥା :—

କିବା ବିପ୍ର, କିବା ନ୍ୟାସୀ, ଶୁଦ୍ର କେନେ ନୟ ଯେଇ କୃଷ ତତ୍ତ୍ୱବେତ୍ତା, ସେଇ ଗୁରୁ ହୟ ।

(୮ମ ପରିଚ୍ଛେଦ)

ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ଜାତିତେ କାୟସ୍ଥ ଛିଲେନ; ତଖନକାର ସଂସ୍କାରାନୁସାରେ କାୟସୁକାତି 'ଶୁଦ୍' ବଲିୟା ପରିଗ୍ଣିତ ଛିଲ । ମହାପୁଭୁ ରାୟରାମାନନ୍ଦକେ ଆତୃତଜ୍ୱାନୀଦେର ଉଚ୍ଚୟରେ ଆର୍ଢ଼ ଓ ଆତୃ-ତଜ୍ୱେର ସୁଗଭୀର ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଦର୍ଶନକରିୟା ମୁଗ୍ଧ ହଇୟା ଯାନ, ଏଙ୍ ତାଁହାର କାଛେ ଆତୃସାଧନାୟ ଦୀକ୍ଷିତ ହଇତେ ଇଚ୍ଛାପ୍ରକାଶ କରେନ । ମହାପ୍ରଭ ବର୍ଷେ ବାହୁଣ-କୁଲୋପ୍ନ ଛିଲେନ୍ । ଇହା ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ପୂର୍ବେଇ ଜାନିୟାଛିଲେନ ଏବଂ ବର୍ତ୍ତମାନେ ସର୍ବାଶ୍ରମ-ଶ୍ରେଷ ସନ୍ୟାସୀର ଗୁରୁ ହଇବାର ଭୟେ ତାଁହାକେ ଦାକ୍ଷା-ଦାନ କରିତେ ଫକୋଚବୋଧ କରିୟା ଯାହା ବଲିୟାଛିଲେନ ତାହାରଇ ଉତ୍ତରେ ମହାପୁଭୁ ଉପରୋକ୍ତ ପୟାରେ ଲିଖ୍ତ କଥାଗୁଲି ବଲିୟାଛିଲେନ୍ । ଏଇବାରେ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ମହାପୁଭୁର କଥାୟ ସାହସ ପାଇୟା ତାଁହାକେ ଆତ୍କୃତତ୍ତ୍ୱେ ଦୀକ୍ଷା-ଦାନ କରେନ୍ ଏଙ ପରେ ସାଧନା ରାଜ୍ୟେର ଗୂଡ଼ ତତ୍ତ୍ୱ-ସମୂହ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିତେ ଥାକେନ; ଇହାକେଇ ଅନ୍ୟ ଛାଁଚେ ଢ଼ାଲିୟା ଚୈତନ୍ୟଚରିତାମୃତକାର କୃଷଦାସ କବିରାଜ ଓ ଚୈତନ୍ୟ ଭାଗବତକାର ବ୍ୟାବନ ଦାସ ବାହିରେ ପ୍ରକାଶ କରିଲେନ । ଏକଜନ ସାଧାରଣ ଶୁଦ୍ରକ ଗୁରୁବଳିୟା ସ୍ୱୀକାର କରାୟ ତାଁହାଦେର ମହାପ୍ରଭୁତେ ଆରୋପିତ ଭଗବାନତ୍ୱେର ପାଛେ ହାନି ହୟ, ତାହାର ଜନ୍ୟ ଭାଷାର ମଧ୍ୟ ଦିୟା ଏ କଲଙ୍କ ଧୁଇୟା ଫେଲିବାର ନିମିଭ ବହୁପ୍ରକାର ଚେଷା ଚଲିୟାଛେ, ଶୁଧୁ ଯେ ଏଖାନଟାଇ ଏରୂପ ଚଲିୟାଛେ ତାହାଇ ନହେ, କେଶବ ଭାରତୀର ନିକଟ ନିମାଇଁୟେର ସନ୍ୟାସ-ଗୁହଣ ବ୍ୟାପାରଟୀତେଓ ଠିକ୍ ଏଇରୂପ କରାହଇୟାଛେ । ଇଁହାଦେର ମତ ବୈଷଦଦେର ନିକଟ ଏକଟି ନଗଣ୍ୟ ସନ୍ୟାସୀର କାଛେ ତଁ ହାଦେର ଭଗବାନ୍ ଓ ଅବତାର-ପୁରୁଷେର କି ସନ୍ୟାସ-ଦୀକ୍ଷା ଲଓୟା ସୟବ ? ଏ କଲଙ୍କଓ ଧୁଇୟା ଫେଲିବାର ଜନ୍ୟ କତ ଯେ ଅଭିନୟ କରାହଇଯାଛେ, ତାହା ଚୈତନ୍ୟ-ଚରିତାମୃତେର ଆଦି-ଲୀଳାର ୧୭ଶ ପରିହ୍ଲେଦ ଓ ବୃନ୍ଦାବନ ଦାସେର ଚୈତନ୍ୟ-ଭାଗବତ ପାଠ କରିଲେ ବେଶ ବୁଝାଯାୟ । ନିମାଇଁ ଯେ ସ୍ୱଙ୍ଷ ଭଗବାନ୍ ଓ ଅବତାର ପୁରୁଷ, ତିନି ଯେ ସାଧାରଣ ଲୋକେର ମତ ସାଧାରଣ ସନ୍ୟାସୀର କାଛେ ସନ୍ୟାସ ଓ ଦୀକ୍ଷା ଲଇତେ ପାରେନନା, ତାହାଇ ଇଁହାରା ଦୁଇଳନେପ୍ରମାଣ କରିବାର ଜନ୍ୟ ଆପ୍ରାଣ ଚେଷା କରିୟାହେନ । ଗୁରୁକେ ଏଡଟା ହେୟ ଓ ଲଘୁ କରାତେ ବାଙ୍ଗାଲାୟ ଗୁରୁ-ଆଦର୍ଶବାଦେ ଯେ ପ୍ରଚଣ୍ଡ ଆଘାତ କରା ହଇୟାହେ; ତାହା ବଲାଇ ବାହୁଲ୍ୟ । ପାଦଟୀକା – ପ୍ ୧୦୬

ସନ୍ୟାସ-ଗ୍ରହଣେର ପର ନୀଲାଚଲେ (କଗନ୍ନାଥ-ଧାମ-ଉଡ଼ିଷ୍ୟାୟ) ଗିୟା ଚବ୍ଦିଶ ବସର ଆଡ଼୍ମ-ସାଧନା କରେନ, ପରେ ୪୮ ବସର ବୟସେ ରଥଯାତ୍ରାର ସମୟ କଗନ୍ନାଥେର ମନ୍ଦିର ହଇତେ ସଦଲେ କୀର୍ତ୍ତନ ଲଇୟା ଗୁଣିଚାବାଡ଼ୀ ମାର୍ଜାନେର ଜନ୍ୟ ଯାଇବାର ସମୟ ପଥେ ଦକ୍ଷିଣ ଚରଣେ ଇଁଟ ଫୁଟିୟାଯାଓୟାତେ ଉହା ବିଶାକ୍ତ (septic) ହଇୟା ଯାୟ ଏବଂ ଉହାନ-ଶକ୍ତି ରହିତ ହଇୟା ଗୁଣିଚାବାଡ଼ୀତେଇ ଶଯ୍ୟାଶାୟୀ ହନ, ସାତଦିନ ପରେ ଆଷାଡ଼ୀ ଶୁକ୍ଲା ସପ୍ତମୀତେ ଗୁଣିଚା-ବାଡ଼ୀତେଇ ୪୮ ବସର ବୟସେ ଶରୀର ତ୍ୟାଗ କରେନ୍ । ମହାପ୍ରଭ୍ର ଅବତାରେତ୍ୱର ହାନିହଇବାର ଭୟେ ଗୋଁଡ଼ା ବୈଷବେର। ଏକ ଅକୃଦ୍ ଓ ଅଲୌକିକ ଗଳ୍ପାକାରେ ରଚନା କରିୟା ଜଗନ୍ନାଥ ଦେବେର କାଷ୍ଟମୟୀ ମୃର୍ଭିତେ ଚୈତନ୍ୟ ପ୍ରଭୁ ପ୍ରବେଶ କରିଲେନ ବଲିୟା ପ୍ରଚାର କରିୟାଛେନ ।''

ପ୍ରୋକ୍ତ ଲେଖାଟି ବଂଗଭାଷାରେ ଲିଖିତ 'ବ୍ରହ୍ନ-ବିଦ୍ୟା-ସାଧନ' ହା ପ୍ରାଣ-ଉପାସନା (ମୁକ୍ତିକାମୀ ଗୃହୀଦେର ମୁକ୍ତିର କନ୍ୟ ସହ-କମାର୍ଗ ଦ୍ୱିତୀୟଖଣ୍ଡ ନାମକ ପୁଞ୍ଚକର ପୃ ୧୦୨ ୧୦୬ ଷାରେ ମୁଦ୍ରିତ ପାଠର ଅବିକଳ ପ୍ରତିଲିପି । ଗୁନୁ ପ୍ରଶେତା ଆଡ୍ନପୋଗାଚାର୍ଯ୍ୟ ଶ୍ରୀମତ୍ ସ୍ୱାମୀ ଓଁକାରାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ, ହୃଷୀକେଶ (ହିଟ୍ରେମ) ପ୍ରଫ୍ରକାର ଓ ପ୍ରକାଶକ ଶ୍ରୀମତ୍ ସ୍ୱାମୀ ଓଁକାରାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ, ହୃଷୀ ପ୍ରାପ୍ତିପ୍ଥାନ — ମହେଶ ଲାଇବ୍ରେରୀ, ୨ । ୧ ଶ୍ୟାମାଚାରଣ ଦେ ଷ୍ଟିଟ୍; କଲେକ— ପ୍ଲୋୟାର, କଲିକତା । ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଲାଇବ୍ରେରୀ, ୨୦୪ କର୍ଷ୍ଡୟାଲିସଷ୍ଟିଟ୍ କଲିକାତା । ସଂଷ୍ଟୃତ ବୁକ୍ଡ଼ିପୋ ୨୮୯ କର୍ଷ୍ୱାଲସିସ ଷ୍ଟିଟ୍ କଲିକାତା । ମୁଦ୍ରାକର ଶ୍ରୀ ହରିପଦ ରାୟ ଚୌଧୁରୀ, ଆର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରିଷଂ ୟାଷ ବାଇଶିଂ ଓ୍ୟାର୍କସ ଲି: ୫୦, ପଟଲଡ଼ାଙ୍ଗା ଷ୍ଟିଟ୍, କଲିକତା – ୯ । ପ୍ରକାଶ କାଳ – ନବବର୍ଷ ବୈଶାଖ ୧୩୬୪ । ମୂଲ୍ୟ ତିନିଟାକା ମାତ୍ର ।

ଶ୍ରବ୍ଧେ ପାଠକପାଠିକାଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଦୀର୍ଘ ଉଦ୍ଧୃତି ଉପସ୍ଥାପିତ କରିବାର ଅଭିପ୍ରାୟ କଣାକରୁଛି ।

ଉଚ୍ଚଳୀୟପର୍ମ୍ପରୀରେ ରାଧା-ବାଦ ବା ରାଧାମୀଧବ ପୂଜନ ପ୍ରଥା ତୁଳନାତ୍ୱକଭାବେ ବଂଗ ଅପେକ୍ଷା ପ୍ରାଚୀନତର । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ହିଁ ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ''ବାଙ୍ଗାଲାୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ବୈଷବ-ଧର୍ମେର ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ' । କହିବା ବାହୁଲ୍ୟ ଯେ ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ରାଧାଭାବ ବା ରାଧାତତ୍ତ୍ୱ ଜ୍ଞାନରେ ଦୀକ୍ଷିତହେଲେ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ପଟ୍ଟନାୟକଙ୍କଠାରୁ । ରାୟରାମାନନ୍ଦ ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟଦେବଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ବୟୋଜ୍ୟେଷ । ରାଧା-ଉପାସନା ବା ଯୁଗଳ-ଉପାସନା ନିଷ୍ଟିତଭାବେ ତାହାଙ୍କର ବହୁପୂର୍ବେ ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା ଉଚ୍ଚଳରେ ।

ଉହଳ ସମ୍ରାଟ ମହାରାଜା ରାଜରାଜଦେବଙ୍କ ଭାଇ ଉଦୟନାଚାର୍ଯ୍ୟ ୧୧୭୦-୧୧୯୦ ଖ୍ରୀଷାଦ ମଧ୍ୟରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ଟୀକାକାର ରୂପେ ସମ୍ମାନିତ । ଏହି ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଏ କଥା ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ ଯେ ତହିଁ ପୂର୍ବରୁ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସାର୍ବ ଜନୀନ ସମାଦର ତଥା ରାଧାଗୋବିନ୍ଦ-ରସାମୃତ ଆସ୍ୱାଦ ପ୍ରଭାବ ଉଦୟନାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଗ୍ରନ୍ଥର ଟୀକା ରଚନାରେ ପ୍ରଲୁବ୍ଧ କରାଇଥିବ । ଏହିପ୍ରକାରେ ଟୀକା ଲେଖନକାଳ ବିଚାରରୁ ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରଚନାକାଳ ଆନୁମାନିକ ୧୧୫୦ ଖ୍ରୀଷାଦ୍ର ବୋଲି ଧରାଯାଇପାରେ ।

ମହାକବି କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ କୃଷଫବନ୍ଧୀୟ ଶୃଙ୍ଗାର ରସାତ୍ନକ କାବ୍ୟ ରଚନାରେ ରାଧାଙ୍କୁ ଏତେ ବେଶୀ ମହତ୍ୱ ଦେଇ ନ ଥିଲେ, କବି କାବ୍ୟକାରମାନେ । କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ର ହିଁ ପ୍ରଥମେ ପ୍ରେମଲୀଳା ରଚନାରେ ରାଧାଙ୍କୁ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦେଲେ । ସେ ମିଳନ ଓ ବିରହ ଉଭୟଦିଗରୁ ରାଧାପ୍ରେମ ବିକାଶ କରିଛନ୍ତି । ଦଶାବତାର ବର୍ଣ୍ଣନାକରି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦେଇଛନ୍ତି ଏହି ମହାକବି । ସେ କେବଳ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ପ୍ରଣୟଲୀଳା ବର୍ଣ୍ଣନାକରି ନାହାନ୍ତି ପରନ୍ତୁ, ଅବତାରବାଦରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଅବତାର ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ଶ୍ରୀକୃଷ ଜୀବନୀର ବୈଚିତ୍ର୍ୟ ପ୍ରତିପାଦନ କରିଅଛନ୍ତି । ସେ ଏକଦେଶୀ ବା ଏକଧର୍ମୀ ନହୋଇ ସର୍ବଧର୍ମୀ ହୋଇଛନ୍ତି, ସ୍ୱୀୟ ରଚନାରେ । କୌଣସି ଏକ ମତବିଶେଷର ପ୍ରତିପାଦନ ତାଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ନଥିଲା ।

ନିୟାର୍କ କର୍ଜୃକ ରାଧାଉପାସନା ପ୍ରଚାରପରେ ରାଧା-ବାଦ ପ୍ରତିଷା ଉହଳରେ ଦ୍ଢ଼ୀଭୃତ ହେଲା । ସେହି 'ବାଦ'ର ପ୍ରଭାବ ଉତ୍କମୟ ଭକ୍ତ କବି କୟଦେବଙ୍କ ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ରାଧାମାଧବ ଚରଣର ଅଭିବନ୍ଦନ-ପ୍ରତିଭା ଉନ୍ନେଷିତ କଲା । ତହୁଁ ସେ ଗୋବିଦ-ଲୀଳା ବିଳାସ ବର୍ଣ୍ଣନ କରି ସ୍ୱକୀୟ ସ୍ୱଭାବକ ପଦଲାଳିତ୍ୟ ତଥା କଳାଚାତ୍ର୍ଯ୍ୟରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ରଚନା କଲେ । ବ୍ରକରମଣୀଗଣ ମୁକୁଟମଣି ଶ୍ରୀରାଧା ଏଙ୍କ ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନଙ୍କ ପ୍ରେମ ପରିଚର୍ଯ୍ୟାରେ ସାଧାରଣ ହୃଦୟର ଭାବ ମିଳନ ବା ଭାବସାମ୍ୟର ଯୋଗାଯୋଗ, ବଢ଼ାଇଦେଲା ଗୀତଗୋବିଦର କନ୍ପିୟତା । ଆତୁସାଧକ ଭକ୍ତ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କ ସମୟକୁ ଏହି ରାଧାବାଦ-ତରୁ ପଲୁବିତ ହୋଇ ସାରିଥିଲା । ତେଣୁ ଏହା ସୃଷ୍ଟ ଯେ ରାଧାକୃଷ୍ଣ ଯୁଗଳ ଉପାସକ ବୈଷବ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଶ୍ରୀରାୟଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ ଉଚ୍ଚଳରେ ପ୍ରସରି ସାରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀରାମାନନ୍ଦ ଏହି ଫପୁଦାୟର ବିଶିଷ ଗୃହୀ ଆତୁ-ଯୋଗୀ । ମହାପୁଭୁ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଏଥି ପୂର୍ବରୁ ସନ୍ୟାସ ଗୁହଣ କରି ସାରିଥିଲେ । ସେ ଗୁରୁ ଗୌରବର ଉପଯୁକ୍ତପାତୁ ମଣି ଶ୍ରୀରାୟଙ୍କୁ ସ୍ୱୀୟ ଦୀକ୍ଷାଗୁରୁ ରୂପେ ବରଣକଲେ । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଗୁରୁଙ୍କ ଶ୍ରୀମୁଖରୁ ଶୁଣିଲେ-- ''ନା ସୋ ରମଣ, ନା ହାମ ରମଣୀ'' -- ସେ ପୁରୁଷ ନୁହତି ମୁଁ ନାରୀ ନୁହେଁ — ଅର୍ଥାତ୍ ସେ ପରମାତ୍ନା ନୁହନ୍ତି, ମୁଁ ଜୀବ ନୁହେଁ । ଦୁହେଁ ଏକ ବସ୍ତୁ - ଦୁହେଁ ଅଭେଦାତ୍ନା । -- ''ଦୁହଁ ଭାବ ମନୋଭାବ ପେଶଲ ଜାନି''--''ନିର୍ଧୁତଭେଦ ଭ୍ରମ୍'' ବାକ୍ୟର ପ୍ରକାଶ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଏହି ବାସୁଦେବ ତତ୍ତ୍ୱର ଅପୂର୍ବ ପ୍ରଖ୍ୟାପନ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କୁ ମନ୍ତ୍ରମୁଗ୍ଧ କରିଦେଲା । ତେଣୁ ତାଙ୍କର ନିତ୍ୟ-ନିୟମିତ ପାଠ ଥିଲା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ । ଏହାର ମହତ୍ତ୍ୱ ବୁଝିଥିଲେ କେବଳ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ, ସ୍ୱରୂପ, ଦାମୋଦର, ବିଶି ମହାନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କର ଜ୍ୟେଷାଭଗିନୀ ମାଧବୀ ମହାନ୍ତି (ଦାସୀ) । ଙ୍ଗୀୟ ବୈଷ୍ଣବମାନେ ଏମାନଙ୍କୁ ସାଢ଼େ ତିନିକଣ

ଭକ୍ତ ବୋଲି ଧରତି । ଏ ସୟଦ୍ଧେ ମୁଁ ମୋର ମନ୍ତବ୍ୟ ନ ଦେଇ ''ସାଧନିକା'' ଗୁନୁର ପୃ୧୧୦ଷାର ପାଦଟୀକା ପାଠ ନିମୁରେ ଉଦ୍ଧାର କରୁଅଛି—

"ସାଡ଼େ ତିନିକଣ ଭକ୍ତ; ଯଥା— ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ, ସ୍ୱରୂପ ଦାମୋଦର, ଶିଖି ମାଇତି, ଆର ତାଁହାର କ୍ୟେଷା ଭଗ୍ନୀ ମାଧବୀ ମାଇତି; ସୀ-କାତି ବଲିୟା ଅର୍ଦ୍ଧ; ଏଇଜନ୍ୟ ସାଡ଼େ ତିନିଜନ ବଲାହଇୟାଛେ । ଚୈତନ୍ୟ-ଚରିତାମୃତକାର ରାୟ ରାମାନନ୍ଦକେଓ, ଯିନି ମହାପ୍ରଭୁର ଦୀକ୍ଷା ଗୁରୁ, ତାଁହାକେ ଓ ଭକ୍ତେର ମଧ୍ୟେ ଫେଲିୟାଛେନ; ଧନ୍ୟ ବୈଷବଦେର କାର୍ଯ୍ୟ-କଳାପ ! !"

ତେଣୁ ଉତ୍କଳରେ ରାଧାବାଦର ପ୍ରତିଷା ବା ଉପାସନାର କାଳ ସହକ ଅନୁମେୟ । ବଙ୍ଗଳାରେ ରାଧାକୃଷ ଯୁଗଳ ଉପାସନାର ମହତ୍ୱ ପ୍ରଚାର ଘଟେ ତତ୍ରତ୍ୟ ବୈଷବ ସମ୍ପ୍ରଦାୟଙ୍କଦ୍ୱାରା । ଏହି ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ପ୍ରତିଷାପକ ବା ପ୍ରଧାନ-ପ୍ରଚାରକ ମହାପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀଗୌରାଙ୍ଗ । କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କ ପ୍ରଚାରିତ ମନ୍ତର ମର୍ମ ଯଥାର୍ଥରୂପେ ଗୃହୀତ ହୋଇନାହିଁ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟାଶ୍ରିତ ବୈଷବମାନଙ୍କଦ୍ୱାରା । ସେହି ହେତୁରୁ ଚୈତନ୍ୟ-ଚରିତାମୃତକାର ଲେଖିଛନ୍ତି :—

''ଚୈତନ୍ୟେର ଗୁପ୍ତ–ଲୀଳା କିଛୁଇ ନା ଜାନି ବାହିରେର ଅର୍ଥ ଲଇୟା କରେ ଟାନାଟାନି ।''

ଗୟୀର। ମଧ୍ୟରେ, ରୁଦ୍ଧଦ୍ୱାରରେ ଏହି ଗୂଢ଼ତତ୍ତ୍ୱର ଆଲୋଚନା କରାଯାଉଥିଲା, ମାତ୍ର ପ୍ରୋକ୍ତ ସାଢ଼େ ତିନିକଣଙ୍କୁ ଘେନି । ସାଧାରଣ ଲୋକ ବା ଶ୍ରୀଗୌରାଙ୍ଗ-ଭକ୍ତ ବଂଗୀୟ ବୈଷବମାନେ ଗ୍ରନ୍ତର ଗୂଢ଼ ମର୍ମ ନ ବୁଝିପାରିବାର ଦେଖି ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ଅନ୍ତରତେ ଆଘାତ ଅନୁଭବ କରୁଥିବା କଥା କୃଷଦାସ କବିରାଳ ସ୍ୱଷ୍ୟକ୍ଷରରେ ଲେଖିଯାଇଅଛନ୍ତି ମଧ୍ୟ :—

''ତେଁ କାରଣେ ଗୋରାଚାନ୍ଦ କାଁଦିତେ ଲାଗିଲ ।''

ଶ୍ରୀ ରାୟଙ୍କଠାରୁ ଯ୍ଗଳତତ୍ତ୍ୱ ଉପଦେଶ ଲାଭକରି ଶ୍ରୀଗୌରାଙ୍ଗ ଥିଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ପରଚ୍ଚିତ୍ର । ଦୈନଦିନ ଦୈବ-ସମ୍ପତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ ପାଠ ତାଙ୍କର ଥିଲା ଉପାସନାର ବିଶିଷ ଅଙ୍ଗ । ଶ୍ରୀଗୌରାଙ୍ଗ ସମ୍ପର୍କୀୟ ବହୁ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଏହାର ପ୍ରମାଣ ମିଳେ । ଆହ୍ନ ନିବେଦନ ଗ୍ରନ୍ଥର (ଶ୍ରୀରସିକ ମୋହନ ବିଦ୍ୟା ଭୂଷଣ ସମ୍ପାଦିତ, ପରିବ୍ରାଳକାତ ହ୍ୟା ଶ୍ରୀମତ୍ ଜ୍ଞାନୀନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ, ରଷଭାଶ୍ରମ-କୈଳାସ ଶେଖର ଉପତ୍ୟକା, କାଶ୍ମୀରଙ୍କଦ୍ୱାରା ୧୩୩୬, ବୈଶାଖ ଆରୟରେ ପ୍ରକାଶିତ) ପୃ ୭୩ଷାର ଉଦ୍ଧୃତ ଏ ସୟଦ୍ଧୀୟ ସ୍ମଷ୍ଟ ଅନୁମୋଦନ ।

''ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ମହାପ୍ରଭୁ ଓ ପୁରୀଧାମେ ଏକ ଦିବସ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦେର ଗାନ ସୁନିୟା ଉନ୍ନେଭେର ନ୍ୟାୟ ଏକ କଣ୍ଟକ ବନେର ଉପର ଦିୟା ଗାନ-ସ୍ଥାନେର ନିକଟେ ଯାଇତେ ଛିଲେନ । ଗୋବିନ୍ଦ ଦାସ ତାଁହାର ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଯାଇୟା ତାଁହାକେ ପ୍ରତିରୁଦ୍ଧ କରାରଜନ୍ୟ ତାହାରି କୋମର କଡ଼ାଇୟା ଧରିଲେନ; ମହାପ୍ରଭୁ ମୂର୍ଛିତ ହଇୟା ପଡ଼ିଲେନ, ଚେତନା ପାଇୟା ଦେଖିଲେନ— ଏକଟି ରମଣୀ ମଧୁର କଣ୍ଠେ ଗ୍ରୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗାଇତେଛେନ ।

ପ୍ରୋକ୍ତ ଘଟଣାରୁ ଦୂଇଟି କଥା ବୁଝାପଡ଼େ । ଗୋଟିଏ ହେଲା ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟଙ୍କର ରାଧା ଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରଣୟ-ଚିତ୍ରଣ-ସମୃଦ୍ଧ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରତି ଅଭାବନୀୟ ଶ୍ରଦ୍ଧାଭକ୍ତି । ଦ୍ୱିତୀୟତଃ ଉଚ୍ଚଳରେ ଷୋଡ଼ଷ ଶତାନ୍ଦୀରେ ସୁଦ୍ଧା ସାଧାରଣ ଜନତାର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରତି ପ୍ରଭୁତ ସମ୍ମାନ ଓ ସମାଦର । ଏପରିକି ଜଣେ କେହି ଅନାମଧ୍ୟୋ ଉଚ୍ଚଳୀୟା ରମଣୀ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରସମୁଗ୍ଧା । ଏହାର ଦୃଷ୍ଠାନ୍ତ ଉଚ୍ଚଳ ଭିନ୍ନ ଅନ୍ୟତ୍ର କୁତ୍ରାପି ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ ନାହିଁ ।

ପ୍ରୋକ୍ତ ଆଲୋଚନାରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ ରାଧାବାଦ ବା ଯୁଗଳ ଉପାସନା ପ୍ରତିବେଶୀ ବଙ୍ଗଦେଶ ଅପେକ୍ଷା ଉତ୍କଳରେ ପ୍ରାଚୀନତର ।

ବଂଗରେ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ରାଧାକୃଷ ଅପାକୃତ ପ୍ରେମଲୀଳାର ପ୍ରଚାରକ । ଲୋକରଞ୍ଜକ ସରଳ କୀର୍ତ୍ତନ ଗୀତ ମାଧ୍ୟମରେ, କହିବାକୁ ଗଲେ, ଏହା କ୍ରମେ ବଙ୍ଗଳାର ଘରେ ଘରେ ସମାଦର ଲାଭକଲା । ଏ ଘଟଣା ଷୋଡ଼ଷ—ସପ୍ତଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର । ବୈଷବ ରସିକାନନ୍ଦ 'ଧାରନ୍ଦା'ଠାରେ ଶ୍ୟାମାନନ୍ଦଙ୍କ ନାମରେ ରାଧାକୃଷଙ୍କର ବିବାହ ଦେବାର ପ୍ରସିଦ୍ଧି ଅଛି ।

ରାଧାମାଧବ ଲୀଳା ପ୍ରଚାରକ, ଗୋପୀଭାବାପନ୍ନ ଗୌଡ଼ୀୟ ବୈଷବଗଣ ସେମାନଙ୍କ ଧର୍ମର ପରମଗୁରୁ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କର ଦୀକ୍ଷାଗୁରୁ ଯେ କଣେ ଉହଳୀୟ, ଏକଥା ସ୍ୱୀକାର କରିବା ଦୂରେଥାଉ ବରଂ ଏହା ଯେପରି କାହିଁ ପ୍ରକଟିତ ନ ହୁଏ ଏବଂ ଲୋକେ ବାୟବ କଥା ଜାଣି ନ ପାରନ୍ତି, ସେଭଳି ଯଥାସାଧ୍ୟକୁ ପ୍ରଚେଷ୍ଟା କରିବାକୁ ସୁଦ୍ଧା ତ୍ରୁଟୀ କରିନଥିବା ସ୍ଥଳେ, ସେମାନେ ପୁଣି ସେମାନଙ୍କ ଗୁରୁ 'ବାଙ୍ଗାଲାୟ ବର୍ତ୍ତମୀନ ବୈଷବ ଧର୍ମେର ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ' ଶ୍ରୀଗୌରାଙ୍ଗ ଯେଉଁ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ଅଶେଷ ସମ୍ମାନ ଦେଉଥିଲେ ତାହା ରାଧା-ଗୋବିନ୍ଦ ରସବାଦ ପ୍ରଚାରକ ଭକ୍ତ ପ୍ରବର 'ଉହଳୀୟ' ମହାକବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଲେଖନୀ ପ୍ରସୂତ ଏ ସତ୍ୟ ସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତେ ଅବା କିପରି ?

ଗୁରୁଙ୍କ ଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ଯେଉଁମାନେ ଉତ୍କମୟ ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର କରିବାରେ ଏକାବେଳେ ବିମୁଖ,ଗୁରୁଙ୍କ ନିତ୍ୟପାଠ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥର ରଚୟିତା ଯେ କଣେ ଉତ୍କମୟ — ଏକଥାଟା ସ୍ୱୀକାର ନ କରିବା ସେମାନଙ୍କ ପକ୍ଷେ ଏକାନ୍ତ ସ୍ୱଭାବ-ସୟବ ନୁହେଁ କି ?

ଜୟଦେବଙ୍କୁ ନିହ ଜନ୍ନ ଭୂମିର କବି ବୋଲି ଦାବୀ ବାଡ଼ିବାର ଅପଚେଷ୍ଟ ଧୀରେ ଧୀରେ ଏହି ଷୋଡ଼ଷ ଶତାବ୍ଦୀଠାରୁ ହିଁ ବଂଗଳାରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଅଛି ।

ଯୁଗଳ ଉପାସନାର କାଳ ବିଚାରଦୃଷ୍ଟିରୁ ଉତ୍କଳରେ ରାଧାବାଦର ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଯେ ବହୁ ପୁରାତନ ଏହା ସହଜ ଅନୁମେୟ । ଏ ସୟବ୍ଧେ ନିମ୍ନୋକ୍ତ ଅନ୍ୟ ଏକ ଆଲୋଚନା ମଧ୍ୟ ପ୍ରଣିଧାନ୍ୟ ଯୋଗ୍ୟ :—

''ଚୈତନ୍ୟ-ଚରିଡାମ୍ତ ଗ୍ନେ ଚୈତନ୍ୟଦେବେର ସହିତ ଗୋଦାବରୀତୀରେ ଦକ୍ଷିଣଦେଶୀୟ ଭକ୍ତ ରାୟରାମାନଦେର ରାଧାତତ୍ତ୍ୱ ସୟଦେ ଯେ ଗୁହ୍ୟ ଏବଂ ବିୟାରିତ ଆଲୋଚନା ହଇୟାଁଛିଲ ତାହା ଦେଖିୟା ମନେହୟ, ଗୌଡ଼ୀୟ ଗୋସ୍ନାମୀଗଣ ପ୍ରଚାରିତ ଏଇ ରାଧାତତ୍ତ୍ୱ ଦକ୍ଷିଣଦେଶୀୟ ବୈଷବ-ଗଣେର ଭିତରେ ପ୍ରାରିତଛିଲ । ଶ୍ରୀମନ୍ ମହାପ୍ରଭୁର ରାଧାଭାବ ବଲିୟା ଯେ ଅବସ୍ଥା ଆମରା ଜାନି; ତାହାର ମଧ୍ୟରତର ପରିଚୟ ପାଇ ଆମରା ଚୈତନ୍ୟ-ଚରିତାମୃତ ଗ୍ରନ୍ଥେଇ । ଏଇ ଚୈତନ୍ୟ-ଚରିତାମୃତେ ବର୍ତ୍ତିତ ମହାପୁଭୁର ସକଲ ଦିବ୍ୟ ଭାବ ଏଙ୍ ଭାବାନ୍ତର ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିଲେ ଆମରା ଦେଖିତେ ପାଇବ, ମହାପଭୁର ରାଧା ଭାବେର ସମ୍ୟକ ବିକାଶ ଏଇ ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟ ଭୁମଣେର ପରେ । ଏଇ ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟ ଭ୍ରମଣେର ସମୟେ ମହାପ୍ରଭୁର ବହୁ ଦକ୍ଷିଣ ଦେଶୀୟ ବୈଷ୍ଠବ ଗଣେର ସାକ୍ଷାତ ଏବଂ ନିଭୂତେ 'ଇଷ ଗୋଷୀ' ହଇୟାଛିଲ । ରାୟ ରାମାନନ୍ଦେର ସହିତ ଏଇ ନିଭୃତ ତତ୍ତ୍ୱାଲୋଚନା ଏଙ ରସାସ୍ୱାଦନେର ପରକାଷା ଦେଖିତେ ପାଇ । ଇହାର ପରହଇତେଇ ମହାପ୍ରଭୁର ଭାବାନ୍ତର ଲକ୍ଷଣୀୟ, ଇହାର ପରହଇତେ ତାଁହାକେ ଆମରା ସର୍ବଦା ରାଧାଭାବେର ଭାବିତ ଦେଖିତେ ପାଇ । ସୁତରାଂ ମହାପ୍ରଭୁର ଏଇ ରାଧାଭାବେର ବିକାଶେ ରାୟରାମାନନ୍ଦ ଆନି ନାକ୍ଷିଣାତ୍ୟ ବୈଷ୍ଣବ ଗଣେର କିଛୁ ପ୍ରଭାବ ଥାକା ଅସୟବ ନୟ । ଆବଶ୍ୟ ରାୟରାମାନନ୍ଦେର ମୁଖେ 'ଚୈତନ୍ୟ-ଚରିତାମୃତେ' କବିରାକ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଯତ ସବ ସାଧ୍ୟ ସାଧନତ୍ୱ୍ୟ, ପଞ୍ଚରସତ୍ତ୍ୱ ଓ ରାଧାତତ୍ୱେର ଆଲୋଚନା ଦିୟାଛେନ, ତାହା ଦେଖିଲେ ଫଶ୍ୟ ହୟ, ଗୌଡ଼ୀୟ ବୈଷବ ଧର୍ମେର ପ୍ରସିଦ୍ଦ ତତ୍ତ୍ୱ ଗୁଲିଇ ହଏତ କବିରାକ ଗୋସାୟୀ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦେର ମୁଖେ ବାସଇୟା ଦିଆଛେନ । ଆଲୋଚନାର ସମେୟ ତାଇ ଚୈତନ୍ୟ ପ୍ରଭୁ ଏବଂ ରାମାନନ୍ଦ ରାୟେର ଭିତର ନିବିଡ଼ ଐକ୍ୟମତ ଘଟିୟାଛଲ ।" (ଶୀରାଧାର କମବିକାଶ – ୧୯୭ ପ:)

''ଏଇ ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟେର ଗୋଦବରୀ ନଦୀର ତୀରେଇ ମହାପ୍ରଭୁ ରାମାନନ୍ଦ ରାୟେର ନିକଟେ ରାଧାପ୍ରେମର 'ନିଗୂଢ଼ତତ୍ତ୍ୱ' ସକଲ ଶୁନିୟା ଛିଲେନ । ଅନେକ ଦିନେର ପ୍ରଚାର ଓ ପ୍ରସିଦ୍ଧି ନା ଥାକିଲେ ରାମାନନ୍ଦ ରାୟେର ପକ୍ଷେ ରାଧାପ୍ରେମର ନିଗୂଢ଼ ତତ୍ତ୍ୱ ଲଇୟା ବିଞାରିତ ଆଲୋଚନା ସୟବ ହଇତ ନା । × × × ରାଧାପ୍ରେମର ତତ୍ତ୍ୱ ସକଲ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦେର ଜାନା ଛିଲ ଇହା ସ୍ୱୀକାର କରିତେଇ ହଇବେ ।''

(ପୃ— ୧୩୪ଷା)

(ଶ୍ରୀ ରା: କ୍ରି:ବି: ର ପଣିତ ଲେଖକ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କୁ ଦାକ୍ଷୀଣାତ୍ୟବାସୀ ବୋଲି ପ୍ରଚାର କରିଅଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀରାୟଙ୍କ ସୟବ୍ଧେ ତାଙ୍କର ଗଭୀର ଆଲୋଚନା ଦେଖିଲେ ସେ (ଲେଖକ) ଯେ ତାଙ୍କର (ଶ୍ରୀରାୟଙ୍କର) କନ୍ନସ୍ଥାନ ସୁଦ୍ଧା ନିର୍ଶ୍ୟ କରିନାହାନ୍ତି, ଏପରି ମନେ ହୁଏନାହିଁ କି ? ଭକ୍ତ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ପଟ୍ଟନାୟକ ଯେ ଉହଳୀୟ ଏକଥା ସ୍ୱୀକାର କରିବାକୁ ଆଲୋଚକ ମହାଶୟ କୁଣ୍ଠିତ ବୋଲି ବିଚାରିବା ଅସମୀଚୀନ ହେବ କି ?)

ଏକଥା ନିଷିତ ଯେ ଅଚିତ୍ୟ ଭେଦାଭେଦ-ତତ୍ତ୍ୱବେତ୍ତା ରାଧାରସାମୃତପାୟୀ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପରମ ଭକ୍ତଥିଲେ । ସେ ସ୍ୱୟଂ, ବିଶିଷ୍ଟ ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ କବି । ଜୟଦେବୀ ଭାବ, ରସ, ଭାଷା, ଓ ତାଳ ସୂଦ୍ଧା ସେ ଅନୁସରଣ କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କ କୃତ ଜଗନ୍ନାଥବଲ୍ଲଭ ନାଟକ ଏହାର ସୁପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ପ୍ରମାଣ । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଦୀକ୍ଷା ଲାଭପରେ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଅନୁସୃତ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରତି ଆକୃଷ୍ଟ ହେବା ସ୍ୱାଭାବିକ ।

ଛଳେ ବଳେ କୌଣଳେ ଶ୍ରୀରୀୟ ଦାକ୍ଷିଣୀତ୍ୟର ବୋଲି ଯେପରି ଅପପ୍ରଚାରିତ; କବି ଜୟଦେବ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ବଙ୍ଗୀୟ ବୋଲି ଏକ ହାସ୍ୟାସ୍ପଦ ଦାବୀ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇଅଛି । ଏଭଳି ଦାବୀର ପ୍ରଥମ ପ୍ରଚାରକ ହେଲେ କୃଷ ଦାସ । ଏହାଙ୍କକୃତ ବଙ୍ଗଳା ଭକ୍ତମାଳ ଏହାର ନିରାଟ ପ୍ରମାଣ ।\*

ଉଚ୍ଚଳରେ ରାଧା-ବାଦ ପ୍ରତିଷାର ପୁରାତନତ୍ତ୍ୱହିଁ ଏଥିକୁ ଦାୟୀ ସିନା ।

\* ଉପେନ୍ଦ୍ର ନାମ ମୁଖୋପାଧ୍ୟାୟ ଫପାଦିତ କୃଷଦାସ ବାବାଜୀ ପ୍ରଣୀତ— 'ଜୟଦେବ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଚରିତ' (ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଭକ୍ତମାନ୍ — ଦ୍ୱାଦଶମାଳା ପୃ ୧୩୨ – ୧୩୭ । ପ୍ରକାଶକ :— ବସୁମତୀ ସାହିତ୍ୟ ମନ୍ଦିର — ୧୯୨୧ – ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ



### ଜୟଦେବୀ ରାଧା

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର କାବ୍ୟ-ନାୟିକା ଶ୍ରୀରାଧା । କୟଦେବଙ୍କର ବହୁପୂର୍ବରୁ ଭାରତୀୟ କାବ୍ୟ-କବିତା ପୃଷରେ 'ରାଧା' ନାମର ଉଲ୍ଲେଖ ଦୃଷ ହୁଏ । ବିବିଧ ପୁରାଣରେ ମଧ୍ୟ ରାଧାଙ୍କର ବର୍ଣ୍ଣନା ରହିଛି, କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ମଧୁର ବ୍ରକଧାମଲୀଳା ବର୍ଷିତ ପୁରାଣ ଭାଗବତରେ ସ୍ପଷ୍ଟଭାବରେ ରାଧା ନାମର ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ଗୋପଲୀଳା (ଦଶମସ୍କୃଦ୍ଧ) ମଧ୍ୟରୁ ରାଧା-କୃଷ ଲୀଳାଶ୍ରୟୀମାନେ ପ୍ରହ୍ଛନ୍ନଭାବେ ମାତ୍ର ରାଧା ନାମ ଆବିଷାର କରିପାରିଛନ୍ତି । ଗୋପଲୀଳାବର୍ଷିତ ରାସମଣ୍ଟଳରୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ତାଙ୍କର କେହି ପ୍ରିୟଉମା ଗୋପୀଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ଘେନି ଅପର ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନଙ୍କ ଅଲକ୍ଷ୍ୟରେ ଅନ୍ତହିତ ହେଲେ । ସେ ପ୍ରିୟଉମାଙ୍କ ସହ ଏକାନ୍ତ-କ୍ରୀଡ଼ା କରୁଥିବାବେଳେ ସଙ୍ଗବିରହିତା ଗୋପିକାମାନେ ବିରହାତୁରା ହୋଇ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସରଣ କଲେ । ବନପଥରେ ସେମାନେ ଦେଖିଲେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଧ୍ୱକବ୍ରକାଙ୍କୁଣଯୁକ୍ତ ପଦଚିହ୍ନ ଏବଂ ଏଥି ସହିତ ଆଉ ଗୋଟିଏ ବ୍ରକବାଳାର ପଦଚିହ୍ନ (କ୍ଷୁଦ୍ରାକାର) ମଧ୍ୟ ସୃଷ୍ଟ । ଗୋପାଙ୍ଗନାଗଣ ଏହି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ସହତାରିଣୀ ଭାଗ୍ୟବତୀ ପ୍ରିୟବତୀଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କହିଲେ—

''ଅନୟାରାଧିତେ। ନୂନ' ଭଗବାନ୍ ହରିରୀଶ୍ୱରଃ ଯନ୍ଗୋବିହାୟ ଗୋବିଦଃ ପ୍ରୀତୋ ଯା ମାନୟଦ୍ରହଃ ।''

—ଏହାଙ୍କ (ଗୋପୀଶ୍ରେଷା) ଦ୍ୱାରା ନିଷ୍ୟ ଭଗବାନ ଈଶ୍ରହରି (ଶ୍ରୀକୃଷ) ଆରାଧ୍ତ ହେଉଅଛନ୍ତି; ତେଣୁ ସେ ଆୟମାନଙ୍କୁ ତ୍ୟାଗକରି ପ୍ରୀତିପୂର୍ବକ ତାଙ୍କୁ (ଶ୍ରୀକୃଷ) ନିଭୃତକୁ ଆଣିଛନ୍ତି ।

ଏ ଶ୍ଲୋକରେ 'ଅନୟାରାଧିତଃ' କଥାଟି 'ଅନୟା ଆରାଧିତଃ' ରୂପେ ଅର୍ଥ କରାଯାଇଅଛି । କେତେକ ମହାଜନମାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ଏବଂ ଏହି ରୀତିରେ 'ରାଧା' ଶବ୍ଦର ବ୍ୟବହାର ସାବ୍ୟୟ କରାଯାଇଅଛି । ଦାନ, ଅନୁଗ୍ରହ ଓ ଶୁଦ୍ଧି ପ୍ରଭୃତି ଅର୍ଥରେ ରାଧା ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ ରହିଛି । ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଶ୍ଲୋକଟି ବିଶ୍ଲେଷଣ କଲେ ଆରାଧନା, ପ୍ରୀତି, ଅନୁଗ୍ରହ ପ୍ରଭୃତି ଅର୍ଥ ମଧ୍ୟ ବୁଝାଯାଉଅଛି ।

ପଦୁପୂରାଣରେ ରାଧାଙ୍କର କନ୍ନ ସୟବ୍ଧେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି; କିନ୍ତୁ ରାସଲୀଳାଦ୍ମକ ବର୍ତ୍ତନା ସେଥିରେ ନାହିଁ । ରାଧାକନ୍ନ (ରାଧାଷ୍ଟମୀ) ସମ୍ପର୍କରେ ପଦୁପୂରାଣର ବାଣୀ— ''ଭାଦ୍ରେ ମାସି ସିତେ ପକ୍ଷେ ଅଷ୍ଟମୀସଜ୍ଜକେ ତିଥୋଁ । ବୃଷଭାନୋର୍ଯଜ୍ଞଭୂମୌ ଜାତା ସା ରାଧିକା ଦିବା ।।''

ଏହି ପୁରାଣ ଅନୁସାରେ ଭୁଭାର ହରଣଲାଗି ବିଷ୍ଟୁ ଅବତୀର୍ଷ ହେବାକାଳରେ ତାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ରାଧା ମଧ୍ୟ ଶରୀର ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ଏଥିରେ ରାଧ୍କା କୃଷ୍ଣବଲୁଭା, କୃଷ୍ଣପ୍ରିୟା, ଆଦ୍ୟା ପ୍ରକୃତି — ରୂପେ ବର୍ତ୍ତିତା । ଏଥିରୁ ବୁଝାଯାଏ ଯେ ରାଧାବାଦର ପ୍ରସିଦ୍ଧି ବହୁ ପୁରାତନ ।

ମାର୍କ୍ଷେୟ ଚଷୀରେ ମଧ୍ୟ ''ରାଧା ବାମାଂଶସମ୍ହୁତ। ମହାଲକ୍ଷ୍ମୀଃ ପ୍ରକୀର୍ତିତା'' ବୋଲି ଲେଖାଯାଇଅଛି । ଏପରିକି ଏହି ପୁରାଣରେ ବ୍ରହ୍ମାକର୍ଡ୍ଡକ ରାଧା-କୃଷଙ୍କର ବିଧ୍ବଦ୍ଧ ବିବାହ ଅନୁଷ୍ଠାନ ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି, ପାର୍ଥ୍ବ ଲୋକମତ ବୈବାହିକ ରୀତି ସଂଘଟନ ପରି ।

'ଗୋପାଳ ତାପନୀ'ରେ ବ୍ରକର ସର୍ବଶ୍ରେଷା ଗୋପିନୀଙ୍କ ନାମ ଗାହର୍ବୀ । ଏହି ଗାହର୍ବୀଙ୍କୁ ରାଧାରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇଅଛି । କବି ଗୋପାଳକୃଷ ମଧ୍ୟ ଏହି ରୀତିରେ ଗାଇଛନ୍ତି—

"ପ୍ରାଣେଶ୍ୱରୀ ରାଧ୍ୟକେ, ଶ୍ରୀମତୀ ଗାନ୍ଧର୍ବୀକେ,

ବୋଲି ହଜିଯାଉଛି ତା ଚେତନା ରେ ।''

ଭକ୍ତକବି ସାମନ୍ତସିଂହାର 'ବିଦଗ୍ଧ ଚିନ୍ତାମଣି'ରେ ଏହି ଗାନ୍ଧର୍ବାକେ ଶହ ବ୍ୟବହାର କରିଅଛନ୍ତି —

> ''ଜୟ ଗାହର୍ବିକେ ମଣିମା କହି ପହଣ ମଣାଇବା ଭାଗ୍ୟ କାହିଁ ? ପଟୁଆର ହେବା

ଗହଣେ ନାନା ଖଟଣି ଖଟିହା ।"

ବେଣୀସଂହାର ନାଟକର ମଙ୍ଗଳାଚରଣରେ ରାଧାକ୍ଷକ ଉଲ୍ଲେଖ ପୁଣିଧାନଯୋଗ୍ୟ ।

> ''କାଳିନ୍ୟାଃ ପୂଳିନେଷୁ କେଳିକୁପିତାମୃତ୍ସୃକ୍ୟ ରାସେ ରସଂ ଗଳ୍ଫଗମନୂଗଳାତୋଃଶୁକଳୁଷଂ କଂସଦ୍ୱିଷୋ ରାଧ୍କାମ୍ ।

ତତ୍ପାଦ ପ୍ରତିମାନିବେଶିତପଦସ୍ୟୋଦ୍ଭୂତରୋମୋଦ୍ଗତେ-ରକ୍ଷ୍ୟେଜନ୍ମୟ ସସ୍ବୟିତ ଜକ୍ଷୟା ପୃଷାତ୍ର ବଃ  $\Pi^{**}$ 

କେଳିକ୍ପିତ: ତାଧ୍ୟ । ପ୍ରିଟର୍ଡ଼ କ ସମପଳୀ ପରିତ୍ୟଟ କରିଯାଆତେ କଂସାର୍ର ଶ୍ରୀର୍ମ ନ କର ଅନ୍ତାଧନ କଲେ । ଏ । ସାର ପଥରେ ରାଧାଙ୍କ ପଦଚିହ୍ନଉପରେ ଆପଣ ପାଦ ଦୈବାନ ଅବିନୟନ୍ତୁ ଡାଙ୍କର ମର୍ଚ୍ଚର ରୋମାଞ୍ଚିତ ହେଲା....ଇତ୍ୟାଦି ।

ଏହି ଶ୍ଳୋକସହିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଦ୍ୱିତୀୟ ସର୍ବର ପ୍ରଥମ *ପ୍ଲୋକ* ତୁଳନୀୟ—

> "ବିହରତି ବନେ ରାଧା ସାଧାରଣ ପ୍ରଣୟେ ହରୌ ବିଗଳିତ ନିଜୋତ୍କର୍ଷାଦୀର୍ଷାବଶେନ ଗତାନ୍ୟତଃ ।।"

ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଗୋପିକାମାନଙ୍କସହିତ ସମପ୍ରଣୟଶୀଳ ଦେଖି ରାଧା ଇର୍ଷାବଶରେ ସେ ସ୍ଥାନରୁ ଅନ୍ୟତ୍ର ଚାଲିଗଲେ । ଏହାପରେ ତୃତୀୟ ସର୍ଗରେ —

> ''ଙ୍କସାରିରପି ସଂସାରବାସନାବଦଧ୍ୱଙ୍ଖଳମ୍ ରାଧାମାଧାୟ ହୃଦୟେ ତତ୍ୟାକ ବ୍ରକସୂନ୍ଦରୀଃ । ଇତ୍ୟତ୍ୟାମନ୍ସୃତ୍ୟ ରାଧ୍କଂ..... ।''

— ଠିକ୍ ବେଣୀସଂହାରର ''ଗଛୁନ୍ତୀମନ୍ଗଛୁତଃ'' ସହିତ ଏହା ସମାହିଁବୋଧକ । ଆଉ ଗୋଟିଏ ବିଶେଷ କଥା ଯେ ବେଣୀସଂହାରରେ ଯେପରି 'କଂସାରି' ରାସମଣ୍ଡଳ ପରିତ୍ୟାଗିନୀ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କ ଅନୁସରଣ କରିଛନ୍ତି, ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହରେ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି 'ଙ୍ଗାରି' ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ ଏଙ୍ ଏହି କଂସାରି ମଧ୍ୟ ରାଧାଙ୍କର ଅନୁଗମନ କରିଛନ୍ତି ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗୋପୀଙ୍କ ସଙ୍ଗ ତ୍ୟାଗ କରି ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦବର୍ଶିତ ବିଷୟବସ୍ତୁ ବସନ୍ତରାସ କଂସର ମୃତ୍ୟୁପରେ ସଂଘଟିତ ହୋଇଥିବାର ଏହା ଅନ୍ୟତମ ପ୍ରମାଣରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇପାରେ ।

ରାଧାକୃଷଳୀଳା ବର୍ଣ୍ଣନା ପ୍ରଥମେ 'ଗାଥା ସପ୍ତଶତୀ'ରେ ପ୍ରାକୃତ ଭାଷାରେ ପରିଦୃଷ ହୁଏ । ଏହା ଖ୍ରୀଷ୍ଟୀୟ ଅଷମ ଶତକ କାଳବୋଲି ଅନୁମିତ । ଗ୍ରନୁଟିର କବି-ଦଉ ନାମ 'ଗାହା ସଉସଈ' । ତଥାପି ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ହିଁ ଭକ୍ତକବି ଜୟଦେବଙ୍କଦ୍ୱାରା ରାଧାବାଦର ସମ୍ପୂର୍ଶ ବିକଶିତ କାବ୍ୟ ଦୃଷ ହେଲା ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟରେ ନାୟିକା ରାଧାଙ୍କ ରତି— 'ସମର୍ଥାରତି' । ସମର୍ଥାରତି ଆତ୍ନୁସୁଖ ଅଭିଳାଷବର୍ଜିତ — ପ୍ରିୟକନସୁଖେଛା ହିଁ ଏ ରତିର ମହତ୍ତ୍ୱ । ''ଇତ୍ୟସ୍ୟାଂ କୃଷ୍ଣସୌଖ୍ୟାର୍ଥମେବ କେବଳମୁଦ୍ୟମଃ ।''

(ଉ : ନୀ)

କୟଦେବୀ ରାଧା ରତି-ପ୍ରତିମା-ବାହ୍ୟିକ ମିଳନ ଚେଷାର ଗନ୍ଧବିବର୍ଜିତା । ବାହ୍ୟିକ ମିଳନେଛା ନିକଟରେ ରତି ଶବ୍ଦର ସାର୍ଥକତା ନାହିଁ । ଶୃଙ୍ଗାର ରସର ସ୍ଥାୟୀଭାବ ରତି ହିଁ ରାଧିକା ଚରିତ୍ରର ଭାବ-ବିଚିତ୍ରା ।

କଣେ ଯେତେବେଳେ ଅନ୍ୟ କଣକୁ ନିକର ପ୍ରାଣ ବୋଲି ବିଚାର କରେ ଏବଂ ସେହି ଅନ୍ୟ କଣକର ମନରେ ତଉତ୍ଭାବ ସଂଚରିତ କରାଏ, ସେତେବେଳେ ତାହା ବୋଲାଏ ରତି,—ଯାହା ଶୃଙ୍ଗାରର ସ୍ଥାୟୀ ଭାବ ।

କୁହାଯାଇଛି ଯେ— ''ଅଭିଯୁକ୍ତ ଫବିତ୍ ପ୍ରାଣସ୍ଥଃ ଶୃଙ୍ଗାର ।'' ''ପରସ୍ପର ଜୀବିତ ସର୍ଦ୍ଧସ୍ୱାଭିମାନରୂପା ବେଶୟତି ଚିଉବୃର୍ତିମ୍ ଅନ୍ୟତ୍ର ଜ୍ଞାପନୟା ଫକ୍ରମୟତୀତି ବେଧୋ ବିଭାବାନୁଭାବାତୃ। ।''

ଆହ୍ନାସହିତ ଆହ୍ନା ବା ପ୍ରାଣସହିତ ପ୍ରାଣର ମିଳନ ଏହାର ତତ୍ତ୍ୱ, ତଥ୍ୟ ଏଙ ସତ୍ୟ । କେବଳ ରାଧାକୃଷ-ଲୀଳା ମଧ୍ୟରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିକଶିତ ଏହି ରତି ପ୍ରେମସଂଜ୍ଞାରେ ପରିଚିତ । ସେଥିପାଇଁ ଭକ୍ତକଣ୍ଠ ଗାଇଛି—

''ଅପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମମୂର୍ତ୍ତି କୟ ରାଧାହରି..... ।''

କୟଦେବୀ ରାଧା ପ୍ରେମମୟୀ । ଏ ପ୍ରେମ ସାଧାରଣ ଶୃଙ୍ଗାର ରସଠାରୁ ପୃଥକ୍ । ଶୃଙ୍ଗାର ରସରେ ପ୍ରେମ ହେଲା ଅଙ୍ଗ— ଶୃଙ୍ଗାର ହେଲା ଅଙ୍ଗୀ । ଏହା ନାୟିକାକନୋଚିତ ଅଭିଳାଷର ମୁଖ୍ୟତାସୂଚକ; ମାତ୍ର ଆଧ୍ୟାତ୍କିକ ପ୍ରେମ ଗୌଣରୂପେ ପରିଚିତ । ପ୍ରେମରସରେ କିନ୍ତୁ ଆଧ୍ୟାତ୍କିକ ପ୍ରେମକୁ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦିଆଯାଏ—ଅଭିଳାଷାଦି ଗୌଣରୂପେ ସୂଚିତ ।

ଗୋପୀ-ପ୍ରେମରସରେ ଏହି ଆଧ୍ୟାତ୍ୱିକା ରତି ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିକାଶ ଲାଭ କରିଛି । ଗୋପୀ କିଏ ?--- ''ବହିରଙ୍ଗିଃ ପ୍ରପଞ୍ଚସ୍ୟ ସ୍ୱାଶୈମୀୟଦି ଶକ୍ତିଭିଃ ଅନ୍ତରଙ୍ଗୈଷଥା ନିତ୍ୟ ବିନ୍ଦୂତୈଷୈଷିଦାଦିଭିଃ । ଗୋପନାବୃତ୍ୟତେ ଗୋପୀ ରାଧିକା କୃଷବଲ୍ଭା ।''

(ପଦୃପ୍ରାଣ, ଉଉରଖୟ- ଅ-୫୦)

''ଗୋପୀ, କ୍ଷବଲୁତା ରାଧ୍କା । ପୃପଅର ବହିରଙ୍ଗ ସ୍-ଅଶରେ ମାୟାଦି ଶକ୍ତିଦ୍ୱାରା ତଥା ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ବିହୃତି ଚିତ୍ ପ୍ରହୃତି ଶହିଦ୍ୱାରା ନିତ୍ୟ ଗୋପନା— ତେଣୁ ଗୋପୀ ନାମରେ ସେ ବିଦିତା ।

ଏହି ଗୋପୀ ରାଧା ହେଉଛନ୍ତି ଶ୍ରୀକୃଷ ପରନାନୁରାଗିଣୀ । ଏକମାତ୍ର ରାଧା ହିଁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ବାଆ ପୂରଣରେ ସମର୍ଥା ।

> ''କେଳି-କଳାସ୍ କ୍ଶଳା ନଗରେ ମୁରାରେ-ଗଭୀର ନୀରକଦ୍ଶଃ କତି ବା ନ ସହି ? ରାଧେ, ତ୍ୟା ମହଦକାରି ତପୋ ଯଦେଷ ଦାମୋଦରଷ୍ଟ୍ରିପରଂ ପରମାନୁରାଗଃ ।''

> > (ପଦ୍ୟାବଳୀ)

କେତେ ଅବା କେଳୀକଳାନିପୁଣା କମଳନୟନା ନାରୀ ନାହାନ୍ତି ? କିନ୍ତୁ ରାଧେ ! ତୂମ ମହାତପୋବଳରେ ଦାମୋଦର ଶ୍ରୀକୃଷ ପ୍ରଗାଡ଼ଭାବେ ଏକାନ୍ତ ତୂମରି ପ୍ରେମର ପରମ ଅନୁରାଗୀ ।

ଭାଗବତରେ ଯେପରି ଲେଖାଅଛି--

''ଅନୟାରାଧିତେ। ନୂଙ ଭଗବାନ୍ ହରିରୀଶ୍ୱରଃ ଯନ୍ନୋ ବିହାୟ ଗୋବିଦଃ ପ୍ରୀତୋ ଯାମନୟଦ୍ରହଃ ।''

(ଅନୟାରାଧିତା କଥାଟି 'ଅନୟା-ଆରାଧିତା' ବୋଲି ମଧ୍ୟ ଅର୍ଥ କରାଯାଇ 'ରାଧା' ଶବ୍ଦର ପ୍ରଖ୍ୟାତି ବୋଧ ହୋଇଅଛି ।)

ସେହିପରି ବିଷ୍ଣୁ ପୁରାଣରେ ମଧ୍ୟ —

''ଅତ୍ରୋ ପ୍ରବିଶ୍ୟ ସାତେନ କାପି ପୁଷ୍ପୈରଙ୍ଗକୃତା । ଅନ୍ୟଳନୃତି ସର୍ବାତ୍ନା ବିଷୁରଭ୍ୟର୍ଚିତୋ ବୟାଃ ।'' ଯାହାଦ୍ୱାରା (ଯେଉଁ ରମଣୀଦ୍ୱାରା) ପୂର୍ବଳନ୍ନରେ ସର୍ବାତ୍ନ ବିଷୁ ଅଭ୍ୟର୍ଚିତ ହୋଇଥିଲେ, ସେ (ସେହି ରମଣୀ) ଏ ସ୍ଥାନରେ ଉପବେଶନ କରି (ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କଦ୍ୱାରା) ପୃଷ୍ପାଙ୍କକୃତା ହେଉଅଛି ।

ପଦୁପୁରାଣରେ ବହୁ ସ୍ଥଳରେ ରାଧା ନାମର ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି । ବୃନ୍ଦାବନର ବର୍ଣ୍ଣନା ମଧ୍ୟ ଅଛି; କିନ୍ତୁ ଏହି ଲୀଳା-ବର୍ଣ୍ଣନାମଧ୍ୟରେ ରାଧାପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଗନ୍ଧ-ସମ୍ବନ୍ଧ ନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଯେଉଁ ଅଭିମାନିନୀ ରାଧା-ଚିତ୍ରପ୍ରସଙ୍ଗରେ 'ଦେହି ପଦପଲ୍ଲବମୁଦାରଂ' ରଚନାକୁ ଅସଙ୍ଗତ ବା ଅଶିଷ୍ଟ ପ୍ରୟୋଗ ବା ବର୍ଷନାବୋଲି କେତେକ ବିଚାରୁଥିବାର ଶୁଣାଯାଏ, ସେମାନେ ପଦ୍ମପୁରାଣର ଏସମ୍ପର୍କୀୟ ବର୍ଷନପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟିଦେଲେ ରାଧା-ମହତ୍ତ୍ୱ ସହକରେ ସମଝିପାରିବେ ।

''ତତ୍ ପ୍ରିୟା ପ୍ରକୃତିୟାଦ୍ୟା

ରାଧିକା କୃଷବଲୁଭା

ତତ୍କଳା କୋଟି-କୋଟ୍ୟାଶା

ଦୂର୍ଗାଦ୍ୟାସ୍ତିଗୁଣାପ୍ଲିକା ।

ତସ୍ୟା ପାଦରଜଃସୁର୍ଶାତ୍

କୋଟି ବିଷ୍କୁ ପ୍ରକାୟତେ ।।''

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

ତାଙ୍କରି (ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର) ପ୍ରିୟା କୃଷବଲୁଭା ରାଧିକା ହିଁ ଆଦ୍ୟା ପ୍ରକୃତି । ଦୁର୍ଗାଦି ତ୍ରିଗୁଣାତ୍ନିକା ଦେବୀଗଣ ଏଇ ରାଧିକାଙ୍କର କୋଟିକୋଟ୍ୟାଙ୍ଖ । ଏହାଙ୍କ (ରାଧିକାଙ୍କ) ପାଦରଳସ୍ପର୍ଶଦ୍ୱାରା କୋଟି ବିଷ୍ମ ଜନୁଗୁହଣ କରନ୍ତି ।

ଏହି ଆଦ୍ୟା ପ୍ରକୃତ ହିଁ ଜୟଦେବୀ ବୃନ୍ଦାବନେଶ୍ୱରୀ ରାଧା । ସମୟଙ୍କର ଧାରଣା, ସ୍ୱରୂପା ବୋଲି ତାଙ୍କ ନାମ ରାଧା । ବୃନ୍ଦାବନେଶ୍ୱର (ଶ୍ରୀକୃଷ) ପରମାନନ୍ଦରେ ତାଙ୍କୁ ଆଲିଙ୍ଗନ କରନ୍ତି ।

କ୍ଷୀରାବ୍ଧ୍ତନୟା କମଳା ଲକ୍ଷ୍ମୀ ଏବଂ ବୃନ୍ଦାବନେଶ୍ରୀ ରାଧା— ଦୁହେଁ ସମାନ; ଦୁହେଁ ଶ୍ରୀକୃଷପ୍ରିୟା । ଜୟଦେବ ଏହି ବିଷୟ ପ୍ରତିପାଦିତ କରି ଲେଖିଛବି..... ''ଦ୍ୱାମପ୍ରାପ୍ୟ ମୟି ସ୍ୱୟଂ ବରପରାଂ କ୍ଷୀରୋଦ-ତୀରୋଦରେ ଶଙ୍କେ ସୁନ୍ଦରି କାଳକୂଟମପିବ-ନ୍ତୁଢ଼ୋ ମୃଡ଼ାନୀପତିଃ । ଇତ୍ଥଂ ପୂର୍ବକଥାଭିରନ୍ୟମନସୋ ନିକ୍ଷିପ୍ୟ ବକ୍ଷୋଃଞ୍ଚଳମ୍ ପଦ୍କାୟା ୟନକୋରକୋପରିମିଳ-ନ୍ନେତ୍ରୋ ହରିଃ ପାତୁ ବଃ ।''

(୧୨ଶ ସର୍ଗ)

('ପଦ୍ୱାୟା'- ସ୍ଥଳରେ ପାଠାନ୍ତର 'ରାଧାୟାଃ' ବୋଲି ଦୃଷ ହୁଏ ।)

କ୍ଷୀରସାଗରତଟରେ ତୁମେ ସ୍ୱୟଂବରପରେ ମୋତେ ବରଣ କରି ମୋର ଅଙ୍କଶାୟିନୀ ହେବାବେଳେ ତମର ଏକାନ୍ତ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟମୁଗ୍ଧ ହର ବୋଧ ହୁଏ ତୁମକୁ ପାଇ ନ ପାରି ଦୁଃଖରେ କାଳକୂଟ ବିଷପାନ କରିଥିଲେ । ଏହିପରି କହି ପୂର୍ବସ୍ପୃତି ଚେଡାଇଦିଅନ୍ତେ ରାଧା ଆନମନା ହୋଇପଡ଼ିଲେ । ସେହି ଅବସରରେ ରାଧାଙ୍କର ୟନାବରଣ (ଉଉରୀୟ) ଅପସାରିତ କରି ଯୁଗଳ ୟନ-କୋରକପରେ ଯେଉଁ ହରିଙ୍କର (ଶ୍ରୀକ୍ଷଙ୍କର) ଦୃଷ୍ଟି ନିବଦ୍ଧ ରହିଥିଲା, ସେ ଆପଣଙ୍କୁ ରକ୍ଷା କରବୁ ।

ଏହିପରି ବର୍ଣ୍ଣନାମାନଙ୍କରୁ ପ୍ରତୀୟମାନ ହୁଏ ଯେ କୟଦେବୀ ରାଧା ଆଦିରସର ମୂର୍ତ୍ତିମୟୀ ପ୍ରତିମା ନୁହଁନ୍ତି । ଆଦିରସ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସ୍ଥାୟୀ ରସ ନୁହେଁ— କାବ୍ୟର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହିଁ ବିଚାର୍ଯ୍ୟ ବସ୍ତୁ । ରାଧା ରୂପପ୍ରେମ ବା ଉଜ୍ଜଳ ରସଙ୍କବର୍ଦ୍ଧିତାରୂପେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତା ।

କାବ୍ୟ-ନାୟିକା ରାଧାଙ୍କୁ ଜୟଦେବ କାହିଁ ହେଲେ 'ଦେବୀ' କହି ନାହାତି । ବାୟବ ମାନବଧର୍ମୀଭାବେ ରାଧାକ୍ଷଙ୍କର ମର୍ତ୍ତ୍ୟରେ ଜନ୍ନ ପରିଗ୍ରହହେତୁ ତାଙ୍କର ରତିଲୀଳା ମାନବୋଚିତଭଳି ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଅଛନ୍ତି ମହାକବି । ଏଥିରେ ମଧ୍ୟ ଜୟଦେବ ତାଙ୍କର ପୂର୍ବାଚାର୍ଯ୍ୟମାନଙ୍କର ପଦାଙ୍କ ଅନୁସରିଛନ୍ତି ମାତ୍ର ।

ସ୍ଥୁଳତଃ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ରାଧା-ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କର ମର୍ତ୍ତ୍ୟକୀଳା ବର୍ଷିତ । କୟଦେବୀ ରାଧା ମାନବୀ-ଧର୍ମରେ ଚିତ୍ରିତା — ଆଉ ଚିତ୍ରକର ହେଲେ ମାନବ

ଜୟଦେବ । ପୁଣି ମରମାନବ ସମାଜର ମନଲାଖି ହେବାଭଳି ବନକରେ ଏହା ପ୍ରକାତ ।

୍ଦେନ୍ଦିରଗାଡ଼ ଅଙ୍କଖ୍ୟ ମିଥିନ -ଚିତ୍ରରେ ପରିଶୋଭିତ । ଏହା ତାହାର ବହିର୍ଦ୍ଦେଶ ମାନୁ---ଅର୍ୟକ୍ତରରେ ପରମାନାଧ୍ୟ ଦେବଦେବୀ ମୂର୍ଭି ଫପ୍ରିଡ ।

ମାନଦ-ସମାଳର କଳାଧ୍ୟକଳେ 'ଅର୍ଡ଼ି ମାଧ୍ୟରେ ଅତି ସହକରେ 'ସୁର୍ପ' ପ୍ରାସି ନାଗି ସୁତ୍ର ନିଃଣ୍ଡଣ ସ୍ଥାପନା ହିଣ୍ଡୀତାତଗୋବିହର ବିଶେଷ୍ଟ । ବେଣ୍ ଅହଳାରେ ହରିଛାର ସୁରଣର ସହଳ ସହା ଡ଼ିଆବା କରି ବଞ୍କଳି ପାଞ୍ଜିତରୁ ପ୍ରତିର ଅନୁକଳ ସାଧାରଣୀ ଡ଼ିଆର ଉସର ଅଞ୍ଚିତ ଦଳକହିଛି ଗୀତିକାବ୍ୟରେ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ-ଦର୍ଶିତ ମାନତ-ଶରୀରର ଅହବିବିନୀ ବୁଳେଶ୍ରୀ ରାଧ୍କା ମଧୁର ରସର ଘନାଡୁତ ବିଗ୍ରହ । ସୂଳ କଥାରେ ଜୟଦେବୀ ରାଧା—କମଳା, ଲକ୍ଷ୍ମ ।

'ବୁହୁଦୈବରୀ' ମୂଗଣ ଶ୍ରୀକୃଷ-ଜନୁରେ କୁହାଯାଇଅଛି :—
''ର।-ଶଙ୍କ କୁର୍ବତଃ ପଣ୍ଠାଦ୍ୟାମି ଶ୍ରବଶ୍ରିକୋଭତଃ । ।
ଧା-ଶଙ୍କ କୁର୍ବତଃ ପଣ୍ଠାଦ୍ୟାମି ଶ୍ରବଶ୍ରିକୋଭତଃ । ।
ଯେ ସେଦନ୍ତେ ଚ ଦହା ମାମୁପଚାରଙ୍କ ଖୋଡ଼ଶ ।
ଯାବଜୀବନ ପର୍ଯଙ୍କ ଯା ପ୍ରୀତିର୍ଜାୟତେ ମମ । ।
ପ୍ରମ୍ବିତ୍ନିମ ଜାୟତେ ରାଧାଶହାଉତୋଧ୍ୟକା ।
ପ୍ରିୟାନ୍ତେ ତଥା ରାଧେ ରାଧାବହା ଉତୋଧ୍ୟକଃ । ।
ଲକ୍ଷ୍ମୀ ସରସ୍ତୀ ଦୁର୍ଗା ପାବିତ୍ରୀ ପ୍ରକୃତିଷଥା ।
ମମ ପ୍ରିୟାୟ ଦେବାଶ ତାହାଥାପି ନ ତତ୍ସମଃ । ।
ତେ ସର୍ବେ ପ୍ରାଣତୂଲ୍ୟା ମେ ଫ୍ ମେ ପ୍ରାଣାଧ୍କା ସତୀ ।
ଭିନ୍ୟାନସ୍ଥିତାହେ ଚ ଫ୍ ଚ ବକ୍ଷଃସୁଳେ ସ୍ଥିତା । ``
× × × ×

''ଗୋପ୍ୟସ୍କୁ ଶ୍ରୁତୟୋଜ୍ଞେୟା

ଚା ଚୌ ବୈ ଗୋପୀକନ୍ୟକାଃ ଦେବକନ୍ୟାଣ୍ଟ ରାଜେନ୍ଦ

ତପୋଯୁକ୍ତା ମୁମୁକ୍ଷବଃ ।''

(ପଦ୍ନପୁରାଣ)

X X X

''ବୃଷଭାନେନ ତତ୍ପନ୍ୟା କଳାବତ୍ୟା ଚ ବାନ୍ଧବୈଃ ଏଙ୍କ ଚ ନନ୍ଦ ସାନନ୍ଦ ଯଶୋଦାଂ କଥୟିଷ୍ୟସି ।।''

(କଳାବତୀ)

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଶକ୍ତିମାନ୍ଙ୍କର ଶକ୍ତିସ୍ୱରୂପା ରାଧା । ପ୍ରଧାନତଃ ଶକ୍ତି ତ୍ରିବିଧ; ଯଥଶ— ପରା, ଅପରା ଓ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞା । ଅପରା ଅବିଦ୍ୟାରୂପିଶୀ ମାୟାଶକ୍ତି ଏଙ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞା ହେଲା ଜୀବଶକ୍ତି ।

> ''ବିଷୁ ଶକ୍ତିଃ ପରା ପ୍ରୋକ୍ତା କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞାଖ୍ୟା ତଥା ପରା ଅବିଦ୍ୟା କର୍ମସଂଜ୍ଞାନ୍ୟା ତୃତୀୟା ଶକ୍ତିରିଷ୍ୟତେ ।।''

X
 X
 X
 X
 X
 X
 X
 X
 X
 X
 X
 X
 X
 X
 X
 X
 X
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y
 Y

(ବିଷୁ ପୂରାଣ)

ତୃୟ (ଭଗବାନ୍) ମଧ୍ୟରେ ହ୍ଲାଦିନୀ, ସହିନୀ ଓ ଫବିତ୍ ନାମକ ତିଶକ୍ତି ଅବସ୍ଥିତ । ମାତ୍ର ହ୍ଲାଦକରୀ ବା ମନପ୍ରସାଧିକା ସାଦ୍ୱିକୀ, ବିୟୋଗ-ଦୁଃଖଦା ତାପକାରୀ ତାମସୀ ଏଙ ଉଭୟମିଶ୍ରା ଯେ ରଳସା— ଏହା ପ୍ରାକୃତ ଗୁଣାଦି ବର୍ଚ୍ଚିତ—ତୃୟଠାରେ ଏ ଗୁଣ ବା ରସ ଅବସ୍ଥାନ କରି ନାହିଁ ।

ସର୍ବଶକ୍ତିର ମୂଳାଧାର 'ସନ୍ନାତ୍ର' ନାମରେ ଅଭିହିତ ଶକ୍ତିମାନ୍ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କମଧ୍ୟରେ ସମୟ ଶକ୍ତି ଏକତ୍ରୀଭୂତ । ଏହାରି ମୂଳଭୂତା ଶକ୍ତିର ନାମ ପରା—ଯାହା ବିଷ୍ଟୁଶକ୍ତିରୂପେ ପ୍ରଥ୍ତ । ଏଇ ବିଷ୍ଟୁଶକ୍ତି ବା ପରାଶକ୍ତି ପୁଣି ତ୍ରିବିଧା; ଯଥା—ହାଦିନୀ, ସହିନୀ ଏବଂ ସଂବିତ୍ ।

ସ୍ୱରୂପାନନ୍ଦ ସ୍ୱାଭାବିକ ସୃଷ୍ଟିର ଆଦିଲୀଳା ଆନନ୍ଦପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟ । ତେଣୁ ଭଗବାନ୍ ଚିର ଆହ୍ଲାଦମୟ – ହ୍ଲାଦାତ୍ନା । ଯେଉଁ ଶକ୍ତିଦ୍ୱାରା ସେ ଆହ୍ଲାଦବାନ୍ ହୁଅନ୍ତି ଏବଂ ସୃଷ୍ଟିର ଜୀବକୁ ଆହ୍ଲାଦିତ କରନ୍ତି, ତାହା ହ୍ଲାଦିନୀ-ଶକ୍ତି । ସହିନୀ ହେଲା ସତତା । ଯେଉଁ ଶକ୍ତିପ୍ରଭାବରୁ ସଦାତ୍ନା ବା ସ୍ୱୟଂସଭା ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଭଗବାନ୍ ସଭା ଧାରଣ କରନ୍ତି ଏବଂ ଧାରଣ କରାନ୍ତି — ତାହା ସହିନୀ ଶକ୍ତି । ସ୍ୱୟଂ ସଂବିଦାତ୍ନା ବା ଜ୍ଞାନରୂପୀ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଯେଉଁ ଶକ୍ତିଦ୍ୱାର। ଭଗବାନ୍ ଜ୍ଞାନବାନ୍ ହୁଅନ୍ତି ଏଙ ଜୀବକୁ ଜ୍ଞାନବାନ୍ କରନ୍ତି, ତାହାର ନାମ ସଂବିତ୍ଶକ୍ତି ।

ହୁ।ଦିନୀ ଶକ୍ତିର ସାର ହେଲା 'ପ୍ରେମ' । ପ୍ରେମର ସାର 'ଭାବ' । ଭାବର ଚରମ ପରିଣତି ହେଉଛି 'ମହାଭାବ' । ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ହୁ।ଦିନୀ-ଶକ୍ତିସ୍ୱରୂପ। ରାଧା — ସେ ମହାଭାବମୟ: । ଜୟଦେବୀ ରାଧା ଅଧ୍ଚତ୍ତ ମହାଭାବମୟୀ—

''କୋଟି ବ୍ରହ୍ନାଣ୍ଡଗଙ ସମୟସୁଙ୍ଗ ଯସ୍ୟ ସୁଖସ୍ୟ ଲେଖୋଃପି ନ ଭବତି, ସମୟ ବୃୟିକ-ସର୍ପାଦି-ଫଶନକୃତ ଦୁଃଖମପି ଯସ୍ୟ ଦୁଃଖସ୍ୟ ଲେଖୋ ନ ଭବତି, ସୋଃଧ୍ରୁଡ଼ ମହାଭାବଃ ।''

ମହାକବିଙ୍କର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ-ବିଷୟବସ୍ତୁ ବର୍ଷନରେ ଅଧିରୂଢ଼ ମହାଭାବତ୍ୱର ପ୍ରମାଣ ପ୍ରକାଶିତ । ପୁଣି ଏଇ ଅଧିରୂଢ଼ ମହାଭାବ ଦ୍ୱିଧା ବିଭକ୍ତ— ମୋହନ ଏଙ୍ ମାଦନ । କେବଳ ହର୍ଷାନନ୍ଦ ଅନୁଭୂତିରେ ଯାହର ପରିସମାସ୍ତି, ତାହା 'ମୋହନ'; 'ମାଦନ' ହେଲା ମଉତା ।

ସଙ୍ଗମ-ମାଦନ; ବିରହ--ମୋହନ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ମିକ୍ନଜନିତ ସବିବିଧ ବିଚିତ୍ରାନନ୍ଦର ଅନୁଭୂତି ମଦନାଖ୍ୟ ମହାଭାବର ପଚିଣ୍ଡ । 'ମାଦନ' ମହାଭାବ -- 'ସର୍ବଭାବୋଦ୍ଗମୋଲ୍ଲାସୀ'' । ଏହା ପ୍ରେମ୍ବ୍ ବ୍ଚିତ୍ୟର ପରିପାକ ହୁ।ଦିନୀଶକ୍ତିର ସାର । ଏହିରୂପେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବର୍ଷିତ। ଜୟଦେବୀ ରାଧା ହୁ।ଦିନୀଶକ୍ତିସମନ୍ତି। ଅଧ୍ରୂଢ଼ା ମହାଭାବମୟୀ ଦେବୀ ଶ୍ରୀମତୀ ରାଧ୍କା ।



## ଗୋପୀ-ଗୌର୍ବ

''ଏକମାତ୍ର ଗୋପିକା ବାଣିଲେ ତୃମ ଗୁଣ ତାହାଙ୍କର ଗାକି ତୃମେ ୟୁତିପ୍ରାୟ ମଣ । ଏକା କରି ଗୋପିକା ତୁମଙ୍କୁ କୋଠ କଲେ ଆଉମାନେ ଭକି ତୃୟ ଲେଶ ନ ପାଇଲେ''।

(ଉହସ୍ୟମଞ୍ଜରୀ – ପୃ ୬/୧୭-୧୮)

ଗୋପୀମାନେ ଗାଳିଦେଲେ । ତାଙ୍କ ଗାଳିକୁ ଆନନ୍ଦରେ, ଆଗ୍ରହରେ ୟୁତି ବୋଲି ମଣିଲେ ଗୋବିନ୍ଦ । ଏକାନ୍ତ ନିଜ ଜନ ନୋହିଲେ ଗାଳିକୁ ଚନ୍ଦନ ମଣନ୍ତା କିଏ ? ସ୍ନେହ, ଆଦର, ପ୍ରେମ ଓ ଭକ୍ତ ସିନା ପରକୁ କରିପାରେ ଆପଣାର ? ବ୍ରକ୍ତଗୋପିକା ଭକ୍ତମତୀ । ଗୋପୀ ଏବଂ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କର ମହାମିଳନ ଭୂମି ହେଲା ଏହି ଗୋପିଭାବରସାୟିତ ଚିଉ । ଏହି ଭାବର ଭକ୍ତିମଧ୍ୟରେ ନିହିତ ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟର ଲୀଳା-ବିଳାସ । ଜୟଦେବ ଏହି ଲୀଳା-ବିଳାସର ପ୍ରଖ୍ୟାତ ଚିତ୍ରକର ।

ସେ ମୋର ମୁଁ ତାଙ୍କର, 'ତସିେବାଙ ମମୈବାସୌ' ଏହି ଅଭେଦ ଜ୍ଞାନ ନେଲା ବ୍ରଳଭୂମିର 'ଗୋପୀ-ଗୌରବ' ।

'ମୁଁ ତୁମର' ଏ ଭାବ ନୁହେଁ — 'ତୁମେ ମୋର' — ଏହି ଭାବ ହିଁ ଗୋପାଭାବ । ଏହା 'ତଦୀୟା' ଭକ୍ତି ନୂହେଁ 'ମଦୀୟା' ଭକ୍ତି । ଏହି ଭକ୍ତିର ନାମାନ୍ତର 'ରତି' । ମଦୀୟା ରତିଭାବ-ଭାବିନୀ ଗୋପାଙ୍ଗନାଙ୍କ ପ୍ରେମ ପୁଲକ ନୟନସନ୍ଥୁଖରେ 'ଶୃଙ୍ଗାରଃ ସଖି ମୂର୍ଭିମାନିବ' ଗୋବିହ କ୍ରୀଡ଼ାରତ ବୋଲି କହିଛନ୍ତି କବି ଜୟଦେବ । ଏହି ମଦୀୟା ରତିର ଚରମ ପରିଣତି ଘଟିଛି ମହାଭାବମୟୀ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କ ପ୍ରୀତିରେ । ଏହାରି ଚରଣତଳେ ଆତ୍ନସମର୍ପଣ କରି ଶକ୍ତିମାନ୍ ପରଂବ୍ରହ୍ନ ପରମ ପୁରୁଷ ଦୂର୍ଜୟ ମାନିନୀଙ୍କୁ ମାଗିଛନ୍ତି— 'ଦେହି ପଦପଲ୍ଲବମୁଦାରଂ' । ଏ କଥା, ଏ ଭାବ, ଏ ଭାଷା ହିଁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ ମହାକାବ୍ୟ । ଏହା ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାବଗତର ବିପରୀତ ଭାବ । ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତ ବର୍ଶନାରେ ଶ୍ରୀମତୀ ଶ୍ୟାମ-ବିରହପରେ ପୁନଦର୍ଶନ ଲାଭ କରି ନିଳକ୍ ମଣିଛନ୍ତି ପରମ ସୌଭାଗ୍ୟବତୀ; କିନ୍ତୁ ସେହି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତର ତତ୍ତ୍ୱ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ ହେଁ ପ୍ରବ୍ୟେକ୍ତ ମଦୀୟା ରତିଭାବପଧାନା ରାଧିକା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ

କରିଦେବାର ଗୌରବ ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରିଛନ୍ତି ଏକା ଜୟଦେବ । ଏହା ଶୃଙ୍ଗୀରରସ୍ପହୁର୍ତ୍ତିର ଚରମ ନିଦର୍ଶନ । ଏହିଠାରେ ଘଟିଛି କଳାସ୍ତଷ୍ଠା; ପାଠକ ଓ ଭକ୍ତର ନିଭୃତ ସାକ୍ଷାତ୍ତକାର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ । ପୂର୍ବ ଭାରତରେ ଜୟଦେବଙ୍କପରି ଦକ୍ଷିଣ-ଭାରତରେ ମଧ୍ୟ ବିଲ୍ମମଙ୍ଗଳ ଏହି ଗୋପୀ-ଗୌରବର ପ୍ରଚାରକ ।

ରାଧନ୍— ଆରାଧନା ଯେ କରନ୍ତି ସେ ରାଧା । ଇନ୍ଦ୍ରିୟସମୂହକୁ ଯେ ପାଳନ କରନ୍ତି; ସେ ଗୋପ (ଗୋ— ଇନ୍ଦ୍ରିୟ, 'ପା' ଧାତୁର ଅର୍ଥ ପାଳନ କରିବା) । ଗୋପର ସ୍ତା ଗୋପୀ ଅଥବା ଗୋପୟତି ଆତ୍ୱାନଂ ଯଃ । ସ୍ତୀ-ଲିଙ୍ଗେ ଇପ୍-ଗୋପୀ ।

ଶ୍ରୀମତୀ ରାଧା ବା ବ୍ରଚ୍ଚର ଗୋପାଙ୍ଗନାଗଣ ସମୟେ ଭକ୍ତି-ପ୍ରୀତିବନ୍ଧନରେ ବାହିରଖୁଥିଲେ ବ୍ରଚ୍ଚରାଚ୍ଚତନୟଙ୍କୁ । ଏହା ଚତୁର୍ବିଧା ।

'ଚତୁର୍ବିଧା ଭଳତେ ମାଂ ଜନାଃ ସୁକୃତିନୋଃର୍ଜୁନ ।'

---ଗୀତାରେ ଏହା ଶ୍ରୀକୃଷ ଭଗବାନ୍ଙ ଶ୍ରୀମୁଖ-ବଚନ । ଏହି ଚତୁର୍ବିଧା ଭକ୍ତି ହେଲା ---

'ଆର୍ଭୋ ଜିଜ୍ଞାସୁରର୍ଥାର୍ଥୀ ଜ୍ଞାନୀ ଚ ।'

ଆର୍ତ-ଦୃଃଖସନ୍ତପ୍ତ, ଜିଜ୍ଞାସୁ-ଇଶ୍ୱରସୟଦ ଜ୍ଞାନପିପାସୁ, ଅର୍ଥାର୍ଥୀ-ପରମାର୍ଥଲାଭେଢୁ, ଜ୍ଞାନୀ-ତର୍ଭଜ୍ଞାନୀ ।

ଗୋପୀମାନେ କିନ୍ତୁ ଏହି ଚାରିପ୍ରକାର ଭକ୍ତିର ସୋପାନକୁ ଦୂରରେ ରଖି କେବଳ ପ୍ରାଣପ୍ରିୟଙ୍କ ଆନନ୍ଦଲାଗି ସର୍ବସ୍ୱତ୍ୟାଗିନୀ । 'ତାଙ୍କ' ଭିନ୍ନ କେହି ନାହିଁ — 'ସେ' ଏକା ଜୀବନର ସର୍ବସ୍ୱ — ଜୀବନର ସ୍ୱାମୀ । 'ତାଙ୍କରି' ଆନନ୍ଦଲାଗି ସକଳ ଦୁଃଖ, ନିନ୍ଦା, ଲଜା. ଅପମାନ ଓ କୁଳଶୀଳ-ମର୍ଯ୍ୟାଦା ଇତ୍ୟାଦିକୁ ଜଳାଞ୍ଜଳି ଟେକିଦେଇଛନ୍ତି ଗୋପିକାଗଣ ।

ଆଉ ଗୋପିକାଶ୍ରେଣୀ ମୁକ୍ଟମଣି କୃଷ୍ଟେକମାନସୀ ରାଧା ଜୀବନଯୌବନର ପ୍ରତିଦାନରେ ପ୍ରାଣବଲୁଭଙ୍କର ପ୍ରୀତ୍ୟାଭିଳାଷିଣୀ । ମହାଭାବମୀୟ ରାଧା କହିଛନ୍ତି—

> ''ଆଶ୍ଲିଷ୍ୟ ବା ପାଦରତା ପିନଷ୍ଟୁମା-ମଦର୍ଶନାନ୍ସର୍ମହତା କରୋତୁ ବା । ଯଥା-ତଥା ବା ବିଦଧାତୁ ଳଂପଟୋ ମତ୍ପ୍ରାଣନାଥସ୍କୁ ସ ଏବ ନାପରଃ ।'' (ଶିକ୍ଷାଷ୍ଟକ)

—ଅର୍ଥାତ୍ ସେ (ଶ୍ରୀକୃଷ) ଯାହା ହୁଅନ୍ତୁ, ଯାହା କରନ୍ତୁ — ମୁଁ ସବୁମତେ ଅବହେଳିତା ହେଲେ ସୁଦ୍ଧା ସେ ଏକା ମୋର ପ୍ରାଣନାଥ । ''ଯାହା ହେବାର ହେଉ ଏଣିକି—ସେ ତ ଦେଇଛି ଜୀବନ ବିକି'' ଏହାହିଁ ଗୋପୀଭାବ—ଗୋପୀଗୌରବ ।

ଆଦି ପୂରୁଷ ଗୋବିଦ ହିଁ ଶକ୍ତିମାନ୍ । ଶକ୍ତି ଏଙ ଶକ୍ତିମାନ୍ ହେଉଛତି କୀବ ଏଙ୍ ଈଶ୍ୱର । ଭୋଗ ଘେନି ମୂକ୍ତକୀବ, ବ୍ରହ୍ମ-ସମାନ ହେଲେ ସୂଦ୍ଧା 'ସ୍ରୂପ' ଏଙ୍ 'ସାମର୍ଥ୍ୟ' ଦୃଷିରେ ନିତ୍ୟ-ପୃଥକ୍ । କିନ୍ତୁ ବାୟବରେ କେହି କାହାରିଠାରୁ ଅଲଗା ନୃହତି ।

କଣେ ପ୍ରକୃତି, ଅନ୍ୟ କଣେ ପୁରୁଷ । ପ୍ରକୃତି ସ୍ତନ୍ତ ନୁହେ, ସେ ଈଶ୍ୱରସ୍ୱରୂପୀ ପୁରୁଷର ଅଶ୍ରିତ। । ଏହି ରୀତିରେ ଶକ୍ତି ଏବଂ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କ ନିତ୍ୟଙ୍ବଦ୍ଧିତ ଉଜ୍ଜ୍ ପ୍ରେମ ମିଳନ ସଂଘଟନଲାଗି ସତତ ପ୍ରଚେଷ୍ଟା କରିଛନ୍ତି ବୁଳଗୋପିଗଣ ।

ଏଥିଲାଗି ସେମାନେ ସବୁମତେ କଳଙ୍କ, ଅପବାଦ ସ୍ୱ ଇଚ୍ଛାରେ, ସହକରେ ବରଣ କରିନେଇଛନ୍ତି । ମୋହନ-ମୂରଳୀ ଧ୍ୱନିରେ ମତିବିହ୍ୱଳା ଗୋପାଙ୍ଗନାଗଣ ଶ୍ରୀକୃଷ-ସଂଗାଭିଳାଷିଣୀ ହେବାଲାଗି ସେ (ଶ୍ରୀକୃଷ) ସେମାନଙ୍କୁ ବାରଣ କରିଛନ୍ତି । ବ୍ଝାଇ କହିଛନ୍ତି :—

''ତଦ୍ ଯାତମାଚିରଂ ଘୋଷଂ. ଶୁଶୁଷଧ୍ୟ ପତୀନ୍ ସତୀଃ କ୍ରଦନ୍ତି ବହା ବାଳାଣ୍ଟ ତାନ୍ ପାୟୟତ ଦୁହ୍ୟତ । କୁଗୁପ୍ସିତଞ୍ଚ ସର୍ବତ୍ର ହେ୩ପପତ୍ୟ କୁଳସ୍ତିୟଃ ।''

(ଭା: ୧୦ମ)

---କୁଳନାରୀ ତୁମେ, ତୁମପକ୍ଷରେ ଉପପତି ବରଣ ନିତାନ୍ତ ଦୁଷଣୀୟ । ବାହ୍ଡ଼ିଯାଅ । ପତି-ପୂତ୍ରଙ୍କର ସେବା-ଶୁଶୁଷା କର.....ଇତ୍ୟାଦି ।

ଏ ପରୀକ୍ଷାର ଉଉର ପାଇଛନ୍ତି ଶ୍ରୀକୃଷ ଗୋପୀମାନଙ୍କଠାରୁ :—

''ତତ୍ ସୁଦର ସ୍ମିତନିରୀକ୍ଷଣ ତୀବ୍ରକମ ତତ୍ପାତ୍କଳଂ ପୁରୁଷଭୂଷଣ, ଦେହି ହାସଙ୍ୟ ।।''

—ହେ ସୁନ୍ଦର । ତୂମର ବଦନଶ୍ରୀ ଦର୍ଶନରେ ଆନ୍ତମାନଙ୍କର କାମସନ୍ତାପ ପ୍ରବଳ ହେଉଛି । ଦାସୀପଦରେ ଗଣାକର ଆନ୍ତମାନଙ୍କୁ । ଗୋପୀମାନଙ୍କର ଏହି 'କାମ-ସନ୍ତାପ' ଜାତ ହେଲା କାହିଁକି ? କାରଣ ହେଲା— ସେମାନେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ସ୍ୱରମଣ ବୋଲି ଘେନିଛନ୍ତି— ପରଂବ୍ରହ୍ନ କଳ୍ପନା ନୁହେଁ ।

''କୃଷଂ ବିଦୁଃ ପରଂ କାଙ ନ ତୁ ବ୍ରହ୍ମତୟା ମୁନେଃ''

(ବିଶ୍ୱନାଥ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ)

-'କାମତ୍ ଗୋପ୍ୟଃ' --- ଭାଗବତ-ବାକ୍ୟ । ଏ କାମ କିନ୍ତୁ ''ପ୍ରେମିବ ଗୋପରାମାଣଂ କାମ ଇତ୍ୟଗମତ୍ ପ୍ରଥାମ୍'' । (ଭକ୍ତିରସାମୃତସିହୁ)

ଏ 'ପ୍ରେମ' ଗୋପାମାନଙ୍କର ସହକାତ ପ୍ରେମ । ପ୍ରାକୃତ ବା ସାଂସାରିକ କାମ ବା ମୈଥୁନ ନୁହେଁ । କେବଳ ଅପ୍ରାକୃତ କାମ ବା ମୈଥୁନ କ୍ରୀଡ଼ାର ସୌସାଦୃଶ୍ୟ ବର୍ଶନ ଥିବାରୁ 'କାମ' ନାମରେ ଅଭିହିତ ମାତ୍ର । ମୈଥୁନ-କ୍ରୀଡ଼ା ହିଁ ପ୍ରାଣ-କ୍ରିୟାର ପରମତତ୍ତ୍ୱ । ଏହା ହିଁ ପ୍ରକୃତି-ପୁରୁଷର ମହାମିଳନ-ତଥ୍ୟ । ସେଥିପାଇଁ ଆଗମସାର ତତ୍ତ୍ୱରେ କୁହାଯାଇଅଛି:—

''ମୈଥୁନ' ପରମଂ ତଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି-ସ୍ଥିତ୍ୟନ୍ତକାରଣମ୍ ମୈଥୁନାଜାୟତେ ସିଦ୍ଧିକ୍ରିହ୍ମଜ୍ଞାନଂ ସୁଦୁର୍ଲୁଭମ୍ ।।'' ମୈଥୁନଂ ପରମଂ ତଙ୍କୁ ମୈଥୁନଂ ପରମଂ ତପଃ ମୈଥୁନଞ୍ଚ ବିନା ଦେବି ! ଜପ-ସିଦ୍ଧି ନ କାରୟେତ୍ ।।''

ଏହି ମୈଥୁନ ହିଁ କାମକ୍ରୀଡ଼ା—ପ୍ରାଣକ୍ରିୟା—କୀବର ପରମ ତତ୍ତ୍ୱ । ଗୋପୀମାନେ ଏହି ପ୍ରେମ, ଏହି ମୈଥୁନ-କ୍ରୀଡ଼ାବିଳାସିନୀ । ଭକ୍ତିଠାରୁ ପ୍ରୀତି ହିଁ ସେମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରେୟଃ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ପରଂବ୍ରହ୍ନରୂପେ ପୂଜା କରୁ ନଥିଲେ ଏମାନେ । ପ୍ରୀତିବନ୍ଧନରେ ତାଙ୍କୁ ପରମାତ୍ନୀୟରୂପେ ବାଞ୍ଚା କରୁଥିଲେ ବ୍ରକବିନିତାଗଣ । ଶ୍ରୀକୃଷ ସେମାନଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ସଂଗଲିପ୍ସା ବାରଣ କରିଛନ୍ତି; ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କରିଛନ୍ତି । ଉତ୍ତରରେ ଗୋପୀମୁଖରୁ ସେ ଶୁଣିଛନ୍ତି :—

''ଯତ୍ ପତ୍ୟପତ୍ୟସୁହୃଦାମନୁବୃତ୍ତିରଙ୍ଗ ସୀଣାଂ ସ୍ୱଧର୍ମ ଇତି ଧର୍ମବିଦା ତ୍ୟୋକ୍ତମ୍ ଅସ୍ଟେ ବମେତଦୂପଦେଶପଦେ ତ୍ୟାଶେ ଷେପ୍ରେ ଭବାୟନୁଭୃତାଂ କିଳ ବନ୍ଧୁରାତ୍ନା ।।''

(ଭା: ୩୧/୩୯)

—ତୁମେ ଧର୍ମବିଦ୍ ବୋଲି ସନା କହୁଛ — ପତିପୁତ୍ର ବନ୍ଧୁଳନର ସେବା ହେଲା ନାରୀର ସ୍ୱଧର୍ମ । ମାତ୍ର ତୁମେ ତ ଦେହୀର ବନ୍ଧୁ, ଦେହୀର ଆହ୍ନା-ପରମ ଈଶ୍ୱର ତୁମେ । ତୁମର ନିକଟରେ ସମୟ ସେବା, ସମୟ ସାଧନା ବିନିଯୁକ୍ତ ହେଉ, ଯେଣୁ ତୁମେ ହିଁ କେବଳ ଆମମାନଙ୍କ ପ୍ରାଣର ଏକମାତ୍ର ପ୍ରିୟତମ ।

ଏ ଆତ୍କନିବେଦନରେ ଗୋପୀମାନଙ୍କର 'ପରକୀୟା' ଙ୍କିବା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର 'ପରଦାରା' ପ୍ରଶ୍ନ ନାହିଁ; କାରଣ କ୍ରୀଡ଼ାନିମିଉ ହିଁ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ ମର୍ତ୍ତ୍ୟରେ ଆବିର୍ଭୂତ । ଯେ ସକଳ ପ୍ରାଣର ଦେହ-ମନରେ ସତତ ବିରାଜିତ ଏଙ୍କ ଯେ ନିରନ୍ତର ପ୍ରାଣୀ-ପ୍ରାଣରେ ରମଣ କର୍ଷ୍ଟନ୍ତି, ତାଙ୍କପକ୍ଷେ 'ପରଦାରା' ବିଚାର ଅପ୍ରାଙ୍କଗିକ । ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ପ୍ରାଣୀର 'ପରକୀୟା' ବାଦ ମଧ୍ୟ ଭ୍ରମାତ୍ନକ । ଏରମଣକୁ ହିଁ ଶୃଙ୍ଗାର—କାମ—ମୈଥୁନ କୁହାଯାଇଅଛି । ଗୋପୀମାନେ ପରକୀୟା-ପ୍ରୀତିରେ ପ୍ରମଉା ନୁହନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀମଭାଗବତରେ କୁହାଯାଇଅଛି :— ''ଗୋପୀନା' ତତ୍ ପତୀନାଞ୍ଚ

ସର୍ବେଷାମେବ ଦେହିନାମ୍

ଯୋଃସ୍କୃଷ୍ଟରତି ସେଃଧ୍ୟକ୍ଷଃ

କ୍ରୀଡ଼ାନୋନେହ ଦେହଭାକ୍''

(१०-୩୫)

ଗୋପୀପ୍ରେମ 'କାମ' ନୁହେଁ । କାରଣ ଏହା ସ୍ୱୀୟାନୁକୂଳତାପ୍ର୍ଯ୍ୟ ନୁହେଁ । ଏହା ଶୁଦ୍ଧା ପ୍ରୀତି । ପ୍ରିୟାନୁକୂଳ-ତାପ୍ର୍ଯ୍ୟ ବା କୃଷାନୁକୂଳ-ତାପ୍ର୍ଯ୍ୟ ହିଁ ଗୋପୀମାନଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ । ସ୍ଥଳତଃ ଏମାନଙ୍କୁ ଦୁଇଟି ଦଳରେ ବିଭକ୍ତ କରାଯାଏ ।

ଗୋଟିଏ ଦଳ ହେଲା ଯେଉଁମାନେ ନିତ୍ୟକାଳ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ବୃନ୍ଦାବନର ମଧୁର ଲୀଳାଙ୍କଗିନୀ, ଏମାନେ ନିତ୍ୟଗୋପୀ ।

ଅନ୍ୟଦଳ, ଯେଉଁମାନେ ଜୀବର ସାଧନଲବ୍ଧ, ସେମାନେ 'ଦିବ୍ୟପ୍ରେମବପୁ' ବୋଲାନ୍ତି । ଏହା ଜୀବର ସାଧ୍ୟ କିନ୍ତୁ ନିତ୍ୟପ୍ରିୟା ଗୋପୀଧର୍ମ ସାଧ୍ୟ ନୁହେଁ – ଏହା ସିଦ୍ଧି, ନିତ୍ୟ – ସିଦ୍ଧ ।

ଏହି ନିତ୍ୟପ୍ରିୟା ଗୋପୀମାନେ ଶ୍ରୀକୃଷ-ଶ୍ରୀରାଧା-ପ୍ରେମକଳ୍ପଲତିକାର ଲଳିତପଲୁବସଦୃଶା । ମଧୁର ମିଳନରେ ହିଁ ଏମାନେ ପରମାନନ୍ଦ ଲାଭ କରନ୍ତି । ଗୋପୀ-ସଖୀ ଭିନ୍ନ ଏ ଲୀଳାର ପୁଷ୍ଟି ବା ସମୂଦ୍ଧି ସୟବ ନୁହେଁ ।

ମଥରାରୁ ଗୋପାଙ୍ଗନା-ପ୍ରେମ-ବିଦଗ୍ଧ ମାଧବ ଉଦ୍ଧବଙ୍କୁ ପଠାଇଛନ୍ତ ଗୋପପୁରକୁ ବାର୍ତ୍ତାବହର୍ପେ । ଉଦ୍ଧବ ଏଥିନିମିଭ ନିଜକୁ ସୌଭାଗ୍ୟବାନ୍ ମଣ୍ଡ କହିଛନ୍ତି :--

> ''ଯେଉଁ ଗୋପୀମାନଙ୍କ ଭାବତି ସୁରମୁନି ଯକ୍ଷ ରକ୍ଷ ଗନ୍ଧର୍ବ ଶଙ୍କର ପଦୁଯୋନି-ଭାବି ଲଭି ନାହାନ୍ତି ଯାହାଙ୍କ ପାଦରଜ ତାଙ୍କୁ ସଂଖୋଳିବାକୁ ପେଶିଲେ ଦେବରାକ ।''

> > (ମଥିରାମଙ୍ଗଳ- ୨୩, ୩୦ - ୩୧)

ବିରହିଣୀ ବ୍ଜବନିତାମାନଙ୍କୁ ଉଦ୍ଦବ ବହୁମତେ ପୁବୋଧ ଦେଲେ, ଜ୍ଞାନମାର୍ଗ ବତାଇଲେ, କିନ୍ନୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ତ ସେମାନଙ୍କ ଦୃଷିରେ କୃଷ--ଭଗବାନ୍ ନୁହନ୍ତି । ସେ ତାଙ୍କର ପ୍ରିୟାଦପି ପ୍ରିୟ — ପ୍ରାଣଧନ । ସେମାନେ ଉଦ୍ଧବଙ୍କୁ କହିଲେ—

''ଉଦ୍ଧବ ବଚନ ଶଣି

ବୋଲନ୍ତି ଗୋପରମଣୀ

ଏ ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନକୁ ବୁଝାଇଲ,

କ୍ଷୀରଭାଶ୍ଚେଦଧି ଦେଲେ ନାଶ ଯାଇ ସେହୁ ଭଲେ

ଜ୍ଞାନକଥା କିପାଇଁ କହିଲ, ହେ ହରିଦୃତ

ଆୟର ଭୂଗତି ରଙ୍ଗାଧର, ଜ୍ଞାନନଦୀ ତହିଁ ସମ କର ହେ ।

ଅଭାଗ୍ୟ ହୋଇଲା ଯେଶ

ଏ କଥା ଶୁଣିଲୁଁ ତେଣୁ

ଆୟ ଆଗେ ସେମାନ ନ କହ,

ବୃହୁକୁ ଭାବନ୍ତି ଯେହୁ

ଏ ଭାବ କାଶନ୍ତି ସେହ

ଆୟେ ତ ନ କାଣୁ ତୃୟ ଭାବ, ହେ ହରିଦୃତ

ଯେସନେ କପିତ୍ଥ ଗଳ ଖାଇ,ପୁଣି ତାହା ବାହାର କରଇ ହେ । ଦେଖିଲେ ଦିଶେ ସ୍ୱନ୍ଦର ନ ଥାଇ କିଛି ଉଦର

ସେହିରୂପେ ରସହୀନ ଜ୍ଞାନ

ସେ କଥାକୁ କେତେ ଭଣ

ଏ ବିନୁ ଆନ ନ ଜାଣ

ହୀରାସଙ୍ଗେ କରକାକୁ ଗଣ, ହେ ହରିଦୃତ,

ସେ ପୂଣି କ୍ଷଣକମାତ୍ରେ ସଡ଼େ, ରୂପରେଖା ଯାଏ କେଉଁଆଡେ ହେ ।

ତେମନ୍ତ ମୁକତି ଚାରି ପ୍ରେମ ବିନେ ଦିନ ହରି ଭଗତି ପଛରେ ଭୁମୁଥାଇ

ଦାସରୁ ଅଟନ୍ତି ହୀନ ସେଗୁଡ଼ାକ କେତେ ଘେନ ଆୟଙ୍କୁ ସେମାନେ ନ ରୁଚଇ, ହେ ହରିଦୂତ ଯେଉଁ ଜନ ସୁଧା ଥାଇ ଖାଇ, ସେ ନିକି ମହୁଲପାଶେ ଯାଇ ହେ ? ଚିନ୍ତାମଣି କଣ୍ଡେ ଯାର ସଦା କରିଥାଇ ହାର

ସେ ନିକି ଲେଖଇ ଆନ ରତୁ ?

କାତିପୁଷ୍ପ ଯେ ଘେନଇ ସେ ନିକି ବାସଙ୍ଗ ଚାହିଁ ସେହିରୂପ ତୃୟ ବ୍ରହୁଞ୍ଜାନ, ହେ ହରିଡ଼ତ,

ସେମାନ ନ କହ ଆୟ ଆଗେ,ମଥୁରା ବାହୁଡ଼ିଯାଅ ବେଗେ ହେ । ବ୍ରହ୍ମ ବୋଲି ଯାହା କହ ପ୍ରକୃତି ତାହାର ଦେହ କୁଳିଶପରାୟେ ରସହୀନ,

ଭୂମିପ୍ରାୟ ଉକ୍ତି ପୁଣ ଦିଏ ନାନା ରସମାନ ସେ ଭାବର ଏକାନ୍ତ ଭାବେଣ, ହେ ହରିଦୂତ, କେବଳ ସେ ରସର ଭଣାର, ବ୍ରହ୍ମଜ୍ଞାନ ତାହାଙ୍କ କିଙ୍କର ହେ । ଆୟ ବୋଲ କର ଏବେ ଦିନ ବଞ୍ଚ ଭକ୍ତିଭାବେ

ଦୟ, ଲଜା, ଜାତି, ଦାରା, ଧନ, ହେ ହରିଦୂତ,

ଏମାନ ତେଜିଲେ ପାଇ ପ୍ରେମ, ବ୍ରହ୍ମଜ୍ଞାନେ ବିଅର୍ଥେ ନ ଭୁମ ହେ । ତଥାପି ମଧୁର ରସେ ଜ୍ଞାନ ଯେବେ ଅନ୍ଥ ମିଶେ ତାକୁ ସେ କରଇ ବେଗେ ନାଶ,

ପତିବ୍ରତା ନାରୀ ଯେହେ ପର ପୁରୁଷର ସନେ ସଂଯୋଗ ହୋଇଲେ ହୋଏ ଭ୍ରମ, ହେ ହରିଦୂତ, ସେହିମତେ ଭକ୍ତି-ରସେ ଜ୍ଞାନ, ଆୟେମାନେ ନ ଜାଣ୍ଡ ସେମାନ ହେ ।

× × X Х ଜାଣିଲ ଶୁଣି ବଚନ ସେହିରୂପେ ତୃୟ ମନ ବ୍ୟୁ ବୋଲି କହିଲାବେଳରୁ, ସର୍ବବୃହ ସେହିଠାରୁ ସଚ୍ଚିଦାନଦ-ଅଙ୍ଗର ତାଙ୍କ ବିନେ କିଛି ନ ପଚାରୁ, ହେ ହରିଦୃତ, ସେହି ବ୍ରହ୍ମକୁ ନ ଜାଣୁ ଆୟେ, ତାଙ୍କ ଭାବ କଥା ଜାଣ ତୁୟେ ହେ । X × × ଯେ ଗିଳିଲା ଦାବାନଳ ରଖିଲା ବରଜକୁଳ ଇହ ଛଳେ ଟେକି ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ, ଆୟ ବୃହୁ ସେହି ଜାଣୁଁ ଆନ ବହୁକୁ ନ ଗଣୁଁ ନିତ୍ୟେ ଭକୁଁ ତାହାଙ୍କ ଚରଣ, ହେ ହରିଦୃତ, ସ୍ୱରପ କହିଲୁଁ ତୃୟ ଆଗେ, କେବେହେଁ ନ ପଶୁଁ ବୃହୁଭାଗେ ହେ ।

ଲତ୍ୟାଦି

ଉପର୍ଯ୍ୟୁକ ପ୍ରେମ ଭକ୍ତି-ପ୍ରୋଜ୍ସଳବାଣୀ ମଥୁରାମଙ୍ଗଳର ସପ୍ତବିଂଶ ଛାନ୍ଦର କେତୋଙ୍କଶ ମାତ୍ର । ମନେହୁଏ, ଏଥୁଁବଳି ଗୋପୀ-ପ୍ରେମର ବାୟବ ରସାସ୍ୱାଦ ବର୍ଶନା ବିରଳ ।

X

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଏହା ହିଁ ପ୍ରତିପାଦିତ ।

X

X

ଗୀତି-ମହାକାବ୍ୟର ବିଷୟବସ୍ତୁର ଅୟମାରୟ କରିଛନ୍ତି ଜଣେ ଗୋପୀ— ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କର ନର୍ଜ୍ୟ ସହଚରୀ । ତେଣୁ କୁହାଯାଇଅଛି :—

'ସରସମିଦମ୍ବଚେ ସହଚରୀ ।'

ସହଚରୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ 'ହସେ ହରିମିହ ବିହିତବିଳାସଂ, ଦେଖାଇଦେଇ ଲୀଳାରୟ କରିଛନ୍ତି । ବ୍ରଜଗୋପିକାମାନେ ରସରାଜଙ୍କୁ ପ୍ରୀତିବନ୍ଧନରେ ବାଦ୍ଧିରଖ୍ଛନ୍ତି । ସେହିମାନଙ୍କସହିତ ସ୍ୱୀୟା ପ୍ରାଣବଲ୍ଲଭ ନାଗରବରଙ୍କୁ କ୍ରୀଡ଼ାପ୍ରମଉ ଦେଖି ରୁଷିଛନ୍ତି ଶ୍ରୀମତୀ । ତହୁଁ କେହି ସହଚରୀଙ୍କୁ (ଗୋପିକାଙ୍କୁ) ମାନବତୀ କହିଛନ୍ତି, ''ସଖି, ରାସେ ହରିମିହ ବିହିତ ବିଳାସମ୍, ସ୍କୁରତି ମନୋ ମମ କୃତପରିହାସମ୍ ।' ପୁଣି ସେହି ସହଚରୀଙ୍କୁ ଶ୍ରୀକୃଷମିଳନାତୁରା ଶ୍ରୀମତୀ କହିଛନ୍ତି— 'ସଖି ହେ, କେଶିମଥନମୁଦାରମ୍, 'ରମୟ ମୟା ସହ... ।' ବଳିପଡ଼ିଛନ୍ତି ଶ୍ରୀକୃଷ-ବିରହ-ବାଧା । ଭାବମୟୀ କ୍ଷଣେ-କ୍ଷଣେ ମୂହ୍ଲୀଗତା । ମୂହ୍ଲୀଭଙ୍ଗକ୍ଷଣରେ କହିଛନ୍ତି :—

> "କ୍ ନନ୍ଦକ୍ଳ-ଚନ୍ଦ୍ରମା କ୍ ଶିଖିଚନ୍ଦ୍ରକାଙ୍କକୃତିଃ କ୍ ମନ୍ଦମୁରଲୀରବଃ କ୍ ସୁରେନ୍ଦ୍ର ନୀଳଦ୍ୟୁତି । କ୍ ରାସରସତାଣ୍ଡବୀ କ୍ ସଖି ! ଜୀବରକ୍ଷୌଷଧ୍ଃ ନିଧ୍ମ୍ମ ସୁହ୍ରମଃ କ୍ ବତ ହନ୍ତ ହା ଧୂକ୍ ବିଧ୍ମ ।।"

ନୟନ-ମନ-କର୍ଶ କି ମହାଭାବମୟୀଙ୍କର ଏ ଦୁର୍ଦ୍ଦଶା ସହିପାରେ ? ଫାଟିଯାଇଛି ସତେ ବୁକୁ ନର୍ମ୍ମସହଚରୀ ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନଙ୍କର ! ଦୂତୀ-ଗୋପୀ ଶଠନାଗରଙ୍କୁ ଭେଟି କହିଲେ :—

'ମାଧବ, ସା ବିରହେ ତବ ଦୀନା —'
ହରିରିତି ହରିରିତି କପତି ସକାମମ୍ ବିରହବିହିତ ମରଣେବ ନିକାମମ ।।''

'ତ୍ରିକଗନ୍ନାନସାକର୍ଷିମୁରଲୀକଳକୂକିତଃ' ଶ୍ରୀକୃଷ ଗୋପୀମାନଙ୍କର ଉପପତି ନୁହନ୍ତି । ଏ ପ୍ରୀତି ଲୌକିକ ପରକୀୟା ରତି ନୁହେଁ । ଗୋପାଙ୍ଗନାଙ୍କର ଏକାନ୍ତ ମନତୃପ୍ତି ସାଧ୍ତ ହୁଏ ରସରାଜ-ମହାଭାବଙ୍କର ମିଳନ ସଂଘଟନଚେଷାରେ—ଏହା ସେମାନଙ୍କର ସାଧୁକୃତ୍ୟ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଭଗବାନ୍ କହିଛନ୍ତି :—

> ନ ପାରୟେହ ନିରବଦ୍ୟଫଯୁକାଂ ସ୍ୱସାଧୁକୃତ୍ୟ ବିବୁଧାୟୁଷାପି ବଃ ଯା ମା ଭଜନ୍ ଦୁର୍କରଗେହଶୃଙ୍ଖଳାଃ ଫଦ୍ଶ୍ୟ ତଦ୍ବଃ ପ୍ରତିଯାତୁ ସାଧାନା ।। (ଭାଗବତ--- ୧୦ମ)

ଏହି ଗୋପୀମାନଙ୍କର ନିରବଦ୍ୟ-ସଂଯୁକ୍ତମନା ସାଧୁକୃତ୍ୟର ରଣ କେବେ ହେଲେ ସେ ପରିଶୋଧ କରିପାରିବେ ନାହିଁ । ଗୋପୀମାନେ କୌଣସି ଫଳ-ଆଶାୟିନୀ ନୁହନ୍ତି କିବା ସେମାନଙ୍କ ମନରେ କୃଷ୍ଠପ୍ରେମଜନିତ କୌଣସି ବିଷୟବସ୍ତୁ ଆକାଂକ୍ଷାର ମଧ୍ୟ ଛାୟାପାତ ଘଟି ନାହିଁ । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ରଣ ଅପରିଶୋଧ । କେବଳ କୃଷପ୍ରେମରେ ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ ହୁଏ, ତାହାରିଦ୍ୱାରା ହିଁ ସେମାନଙ୍କ ରଣ ପରିଶୋଧ ହେବା ସୟବପର ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ନିକଟରୁ ଦୂତୀରୂପା ଗୋପୀସଖୀ ବାହୁଡ଼ି ଆସି ବିରହିଣୀଙ୍କୁ କହିଲେ :—

''ସଖି, ସୀଦତି ତବ ବିରହେ ବନମାଳୀ, ବସତି ବିପନ-ବିତାନେ ତ୍ୟକତି ଲଳିତଧାମ ଲୁଠତି ଧରଣିଶୟନେ ବହୁ ବିଳପତି ତବ ନାମ ।।'' ଆଉ କାହିଁକି ସଖି.

> ନ କୁରୁ ନିତୟିନି ! ଗମନବିଳୟନମନୁସର ଙ ହୃଦୟେଶଂ ଧୀରସମୀରେ ଯମୁନାତୀରେ ବସତି ବନେ ବନମାଳୀ ।।"

ଏହିପରି ରସରାଜ ଏବଂ ମହାଭାବଙ୍କର ବିରହ-ମିଳନ-ମାଧୁରୀ ଦର୍ଶନୁଁ ସୁଖିନୀ ଗୋପୀ-ଗୌରବଚିତ୍ରରେ ଅଦ୍ୟୋପାନ୍ତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟଟି ଚିତ୍ରିତ । ଏଇ ଗୋପବାଳାଗଣ ହିଁ ରାଧା-ଗୋବିନ୍ଦ- ଲୀଳାବିଞାରିଣୀ ନିଃସ୍ୱାର୍ଥପର ପ୍ରେମିକା । ପ୍ରେମର ଏକାନ୍ତ 'ବିଷୟ' ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏବଂ ଏକ ମାତ୍ର 'ଆଶ୍ରୟ' ରାଧିକା । ବିଷୟ ଏବଂ ଆଶ୍ରୟ ଅବଲୟିତ ନିତ୍ୟଲୀଳାର ବିଚିତ୍ର ମାଧୁରୀ ଅପୂର୍ବ ଅନନ୍ତ ବିକାଶବିଞାର, କାରିଣୀ ହେଲେ ଗୋପାଙ୍ଗନା । ବିରହ-ମିଳନମଧ୍ୟରେ ପ୍ରେମର 'ଭଙ୍ଗା-ଗଡ଼ା' ମୋହନ ମାଧୁରୀକୁ ରହସ୍ୟମୟ-ରସମୟ-ମାଧୁର୍ଯ୍ୟମୟ ଏବଂ ଚାତୁର୍ଯ୍ୟମୟ ଭଙ୍ଗିମାରେ ରସାୟିତ କରି ଏହିମାନେ ହିଁ ପ୍ରୀତିର ସୂଷ୍ମତତ୍ତ୍ୱ ବିଞାରର ଏକମାତ ସହାୟ-ସଂଗିନୀ ।

କେତେବେଳେ ଏମାନେ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କର ଅନୁରାଗିଣୀ, କେତେବେଳେ ପୁଣି ତାଙ୍କପ୍ରତି ବିରାଗିଣୀ । ସେହିପରି କେତେବେଳେ ସେହିମାନେ ଶ୍ରୀକୃଷସରାଗିଣୀ, ଆଉ କେତେବେଳେ ଶ୍ରୀକୃଷବିଦୃଷିଣୀ ।

ଏହି କାରଣରୁ ଗୋପୀମାନେ ହେଲେ ମହାଭାବସ୍ୱରୂପିଣୀ ଗୋକୁଳ ଗୋପିକୁଳମୌଳି-ମଣ୍ଡନା ପ୍ରେମମୟୀ ରାଧିକାଙ୍କର ହାସ୍ୟ-ଲାସ୍ୟ କେଳିବିଳାସ-କଳାମଣ୍ଡଳର ଜ୍ୟୋତି-ବିକାଶକାରିଣୀ କାୟଃ ବ୍ୟହସ୍ରୁପା ନର୍ମ୍ସହ୍ତରୀ । ମହାଳନ-ବାକ୍ୟରେ 'ଗୋ' ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥାନ୍ତର ରକ୍ଷ୍ମି ଅର୍ଥାତ୍ ସୂର୍ଯ୍ୟ । ସୂର୍ଯ୍ୟ ହିଁ ଗୋପ, ଗୋପୀ, ତାରକା । କବିରାଜ କୟଦେବ ରାସମଣ୍ଡଳମଧ୍ୟବର୍ତ୍ତୀ ରାସରସିକ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ଗୋପୀମାନଙ୍କୁ ପ୍ରେମକ୍ୟୋତିର ପରିମଣ୍ଡଳସ୍ଥିତା ତାରକାରୂପେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଅମର ରସ ଗୀତିକାବ୍ୟରେ ସଂସ୍ଥାପନା କରିଅଛନ୍ତି । ଏହି ଗୋପୀମାନଙ୍କମଧ୍ୟରେ ପ୍ରେମସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟଭୂଷଣାଢ୍ୟା ସାଧନପରାପରୋଢ଼ା ଅତ୍ୟନ୍ତ କୃଷବଲୁଢା ଶ୍ରୀମତୀ ହେଲେ ଗୋପିଗଣ ନାୟିକା ।

''ସର୍ବଗୋପୀଷୁ ସୈବୈକା ବିଷୋରତ୍ୟନ୍ତବଲୁଭା ।''

(ପଦ୍ମପୂରାଣ)

ରାଧା ହିଁ ନିତ୍ୟସିଦ୍ଧା-ନିତ୍ୟପ୍ରିୟା ଗୋପୀପ୍ରଧାନା ''ଗୁଣିଃ ଅତିବରୀୟସୀ'' । ବହିରଙ୍ଗୈ ପ୍ରପଞ୍ଚସ୍ୟ ସ୍ୱଂଶୈମୀୟଦି ଶକ୍ତିଭିଃ ଅନ୍ତରଙ୍ଗୈଷ୍ଠଥା ନିତ୍ୟ ବିଭୂତୈଷୈଦ୍ଧିଦାଦିଭିଃ ।'' ଗୋପନାଦୂଚ୍ୟତେ ଗୋପୀ ରାଧିକା ପରଦେବତା

(ପଦୁପୁରାଣ-ଉଉରଖଣ — ୫୦)

ରାଧିକା ଗୋପୀନାମରେ ପ୍ରଖ୍ୟାତା । ସ୍ୱାଂଶ ମାୟାଦି ଶକ୍ତିପ୍ରପଞ୍ଚର ବହିରଙ୍ଗ ଅଂଶ । ସହିପରି ବିଭୂତି ଚିହାଦି ଶକ୍ତି ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ଅଂଶ । ଏହି ଶକ୍ତିଦ୍ୱୟଦ୍ୱାରା ସେ ସତତ ଗୋପନ ଅବସ୍ଥାରେ ଥାଆନ୍ତି । ସେହିହେତୁର ସର୍ବଲକ୍ଷ୍ମୀସ୍ୱରୂପା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଆହ୍ଲାଦଦାୟିନୀ କୃଷ୍ଣମୟୀ ଶ୍ରୀରାଧା ପର-ଦେବତାରୂପେ କଥିତା ।

ସର୍ବଲକ୍ଷ୍ମୀସ୍ୱରୂପ। ସା କୃଷାହ୍ଲାଦସ୍ୱରୂପିଣୀ ।''

ଏହି କୃଷମୟୀ ରାଧିକା ଏବଂ ରାଧାମୟ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ମିଳନବିଧାୟିନୀ ବ୍ରକବାଳାମାନଙ୍କ ସୟଦ୍ଧେ ପଦ୍ମପୁରାଣରେ କୁହାଯାଇଅଛି :—

> ''ପୁର। ମହର୍ଷୟଃ ସର୍ବେ ଦଣ୍ଡକାରଣ୍ୟବାସିନଃ ଦୃଷ୍ଣା ରାମଂ ହରିଂ ତତ୍ର ଭୋକୁମୈଛନ୍ ସୁବିଗ୍ରହମ୍ ।'' ତେ ସର୍ବେ ସ୍ତୀତ୍ୱମାପନ୍ନାଃ ସମୁଦ୍ଭୂତାଣ୍ଟ ଗୋକୁଳେ ହରିଂ ସଂପ୍ରାପ୍ୟ କାମେନ ତତୋ ମୁଙ୍ଗ ଭବାର୍ଣ୍ଣବାତ୍ ।''

ଶ୍ରୀରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ-ଲାବଶ୍ୟ-ଫବର୍ଶନମୁଗ୍ଧ-ଦଶ୍ଚକାରଣ୍ୟବାସୀ ମୁନି ରଷିମାନେ ହିଁ ରମଣୀ-ମନ ଘେନି ତାଙ୍କୁ କାମନା କରିଥିଲେ । ସେହିମାନେ ହିଁ ପରେ ବ୍ରଚ୍ଚବାଳାରୂପେ ଜନ୍ନ ଗ୍ରହଣ କଲେ ଏବଂ ପତିରୂପେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଲାଭ କରି ମୁକ୍ତ ଲାଭକଲେ । ତେଣୁ ଏ ଗୋପୀପ୍ରେମ ସଂସ୍କାରକ ।

''ନିସର୍ଗଃ ସୁଦୃଢ଼ାଭ୍ୟାସଜନ୍ୟଃ ସଂସ୍କାର ଉଚ୍ୟତେ ।''

(ଜ:ନୀ:)

ଏ ପ୍ରେମ ପରକୀୟା ନୁହେଁ । ''ଶ୍ରୀକୃଷ୍ପେନ ତାସାଂ ନିତ୍ୟ ଦାମ୍ପତ୍ୟେ ସତି ପରକୀୟା ତେ ଚ ମାୟିକେ ସତି ।''

(ଲୋଚନ ସେବନୀ ଟୀକା)

ଗୋପିଗଣଙ୍କସହ ଶ୍ରୀକୃଷ-କେଳିଲୀଳା ନିତ୍ୟ-ଦାମ୍ପତ୍ୟ; ପରକୀୟାତ୍ୱ କେବଳ ମାୟା ବା ମାୟିକ । ଗୋପୀ ନିଃସ୍ୱାର୍ଥ ପ୍ରେମିକା, ଗୋପୀ ରସ-ଭାବର ପରମ ସାଧିକା । ପରମଭକ୍ତ 'ଭକ୍ତଚରଣ'ଙ୍କ ବର୍ଶିତ ଗୋପୀ-ପ୍ରେମ ହିଁ ଗୋପୀ-ଗୌରବର ଚରମ ନିଦର୍ଶନ । ଭାବ-ଭୋଳା କବି ଗାଇଛନ୍ତି :---

ଅଶେଷ ଭୁବନ ପୂରି ରହିଛନ୍ତି ବ୍ରହ୍ମଚାରୀ ସିଦ୍ଧ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେତା ଯୋଗୀମାନେ ସେମାନେ ଯାକୁ ନ ପାନ୍ତି କ୍ଷାନଯୋଗେ ଭୂମିହୋନ୍ତି

ତାଙ୍କୁ ବଶ କଲେ ଗୋପୀମାନେ ୟେ ଧନ୍ୟ ଧନ୍ୟ କି ଉପମା ଦେବି ବୁଦ୍ଧି ନାହିଁ, ଏହାଙ୍କ ସମାନ ହେବ କେହି ଯେ । (ମଥୁରାମଙ୍ଗଳ-୨୭ଶ ଛାନ୍ଦ)



## ଜୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ

କୟଦେବ-ଅର୍ଚ୍ଚିତ ବାସୁଦେବ ଶ୍ରୀକୃଷ ଦ୍ୱିଭୁଜ ମୁରଲୀଧର । ''ବର୍ହାପୀଙ୍ ନଟବର ବପୃଃ

କର୍ଶୟୋଃ କର୍ଶିକାରମ୍

ବିଭ୍ରଦ୍ବାସଃ କନକକପିଶଂ

ବୈଜୟତୀ ଚ ମାଳାମ୍ ।

ରନ୍ଧନ୍ ବେଣୁଧର-ସୁଧୟା

ପ୍ରୟନ୍ ଗୋପବୃଦ୍ଧିଃ

ବୃନ୍ଦାରଣ୍ୟ ସୃପଦରମଣଂ

ପ୍ରାବିଶଦ୍ ଗୀତକୀଭିଃ ।''

(ଭାଗବତ-ଦଶମ)

ସେ ଶିଖିପୁଛଚୂଳିଆ, ପୀତଦୁକୂଳିଆ । କଣ୍ଠରେ ତାଙ୍କର ବୈକୟନ୍ତୀମାଳା, କର୍ଶରେ କନିଅର ଫୂଲ । ସେ ବୃନ୍ଦାବନ-ବିହାରୀ ନଟବର । ଅଧରଚୁୟିତ ବେଶୁସ୍ନରେ ସେ ଗୋପୀମନମୋହନକାରୀ ।

କୁଳମାନ ହରାଇ ଯେଉଁ ଗୀତଶ୍ରବଣରେ ଗୋପାଙ୍ଗନାଗଣ ଆହ୍ଲାଦରେ ପାଗଳିନୀ, ସେ ଗୀତ କେବଳ ଜାଣନ୍ତି ଯେଉଁ ଗୋପୀମନମାନହାରୀ-ବ୍ରକଚନ୍ଦ୍ରମା ଶ୍ରୀକୃଷ, ତାଙ୍କରି 'ଗୋବିନ୍ଦ' ନାମର ସାର୍ଥକତାରେ ରଚିତ ସଂଗୀତମୟ ଏହି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ।

''ଗବାଦିଷୁ ସଂଜ୍ଞାୟାଂ—ଗୋବିହଃ'' । ମୂଳଶବ ଗୋପେହ୍ର । ତହିଁରୁ ଅପଭ୍ରଷ୍ଟ ପ୍ରାକୃତ ଶବ ହେଲା ଗୋବିହ । ଏହା କତିପୟ ଭାଷାତତ୍ତ୍ୱବିଦ୍ଙ୍କ (Phisologists) ମତ ।

(ଗାଂ ବିହତି ଇତି ଗୋବିହଃ — ସଂୟୃତ ।)

ଗୌ= ପୃଥିବୀ, ଗାଭୀ, ବାଣୀ ତଥା ଇନ୍ଦ୍ରିୟ; କିନ୍ତୁ କବିଙ୍କ ରସରଚନାର ଅଭିପ୍ରାୟ କଳନାରେ ଜୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ନିମ୍ନରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିବା ନିତାନ୍ତ ଅସମୀଚୀନ ହେବ ନାହିଁ; ଯଥା :— ଗୋବିନ୍ଦଃ--ଗାଂ = ବାଙ ବିନ୍ଦତି ଜାନାତି ଇତି ଅର୍ଥାତ୍ ଶକ୍ଦ-ତତ୍ତ୍ୱବିତ୍-ଧୁନିତର୍କ୍ତବିତ୍ ।

ଗୀତ ଗାଂ ବିନ୍ଦତି ଇତି — ଗୀତ ସରସ୍ୱତୀ ଜାନାତି ଇତି ଗୀତଗୋବିନ୍ଦଃ = ଶ୍ରୀକୃଷଃ, ତମ୍ ଅଧ୍କୃତ୍ୟ ଯତ୍କାବ୍ୟଂ ଲିଖିତଂ ତତ୍ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦଃ । କାବ୍ୟବିଶେଷଣତ୍ୱାତ୍ ନଫୁସକତ୍ୱମ୍ ।

ଉହଳର ଶିଶୁ ଚାଟଶାଳୀରେ ପାଠ ପଢ଼ିବାବେଳୁ ପଢ଼ିଥାଏ :— ''ଇନ୍ଦ୍ର ସପତ ଦିନ ବୃଷ୍ଟି କଳା, ଗୋପେ ଗୋବିନ୍ଦ ନାମ ଦେଇଗଲା ।''

କୟଦେବ କିନ୍ତୁ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଧାରୀ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କ ଲୀଳା ବିକାଶ କରି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଲେଖି ନାହାନ୍ତି ।

କେହି କେହି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ ଇନ୍ଦ୍ରବରପ୍ରାପ୍ତ 'ଗୋବିନ୍ଦ' ବୋଲି କହି ଶାସ୍ତାର୍ଥ ବାଡ଼ିବସନ୍ତି । ଓଡ଼ିଶାର ଚାଟଶାଳୀଚାଟ ମଧ୍ୟ ପ୍ରୋକ୍ତ ଗୀତଟି ଗାଇ 'ଗୋବିନ୍ଦ' ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ସୂଚାଇଦିଏ । ଜୟଦେବ ଏ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ ପେନି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରଚନା କରି ନାହାନ୍ତି । ଜୟଦେବଙ୍କ ଗୋବିନ୍ଦ ବ୍ରକର ରସରାକ୍ତ ପରମାନନ୍ଦ ଗୋବିନ୍ଦ । ରାଧା-ମନୋନ୍ନାଦକ ବେଶୁବାଦକ ଗୋବିନ୍ଦ, ଜୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ ନାରାୟଣ ନୁହନ୍ତି ବା କେଶୀ-ଙ୍କସନିସୂଦନ ନୁହନ୍ତି । ସେ କେବଳ ମୁରଲୀ ଗୀତରେ ଗୋପୀମାନନିଆ ରାସ-ରସ-ରସିକ ଭକ୍ତପ୍ରାଣ ଗୋବିନ୍ଦ, — ଯାହାଙ୍କୁ ଗୋ = ଜ୍ଞାନ, ବିଦ୍ = ଜଣାଯାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନଦ୍ୱାରା ଯାହାଙ୍କୁ ଜଣାଯାଏ, ସେହି ଗୋପୀଜନବଲୁଭ ପରାମାତ୍ୱା । କୁହାଯାଇଅଛି :——

''ଗୋବିନ୍ଦାନ୍ମୃତ୍ୟୁର୍ବିଭେତି ।''
— ମୃତ୍ୟୁ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ ଭୟ କରେ ।
''ଭୟାଦସ୍ୟାଗ୍ନିଷ୍ଟପତି ଭୟାତ୍ ତପତି ସୂର୍ଯ୍ୟଃ ଭୟାଦିନ୍ଦ୍ରଣ୍ଟ ବାୟୁଣ୍ଟ ମୃତ୍ୟୁର୍ଧାବତି ପଞ୍ଚମଃ । ଗୋପୀଳନବଲ୍ଲଭଜ୍ଞାନେନ ତଦ୍ଜ୍ଞାନ୍ଥ ଭବିତ ।।''

(ଗୋବିନ୍ଦ ତାପନୀଃ)

ଅଗ୍ନି ଯାହାଙ୍କ ଭୟରେ ତାପ ପ୍ରଦାନ କରେ, ଯାହାଙ୍କ ଭୟରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଦିଏ ଉତ୍ତାପ, ଇନ୍ଦ୍ର, ବାୟୁ ଏବଂ ମୃତ୍ୟୁ ନିଜ ନିଜର କର୍ମ ସଂପାଦନ କରନ୍ତି ସେହି ଗୋପୀଜନ ବଲ୍ଲଭଙ୍କୁ ଜାଣିପାରିଲେ ସମୟ ବିଷୟ ଜାଣିହୁଏ । କୟଦେବ ପ୍ରୋକ୍ତ ସକଳ ଗୁଣାଧାର ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କମଧ୍ୟରୁ କେବଳ 'ଗୋପୀଳନବଲ୍ଲଭ' ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କ ବନ୍ଦନା ଗାଇଛନ୍ତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ, — ଯାହା ଗୀତିମୟ କାବ୍ୟ । ସୁତରାଂ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗୁଣାବଳୀର ଅର୍ଥବୋଧ ଅନ୍ତତଃ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଆଲୋଚନାର ସୟନ୍ଧିତ ଯୁକ୍ତି ବୋଲି ବିଚାରକୁ ଆସୁ ନାହିଁ । ମହାକବି ମଧ୍ୟ ସେ ସମୟ ଗୁଣର ଅର୍ଚ୍ଚନାଠାରୁ ଦୂରରେ ରହିଛନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୋବିନ୍ଦ ଗୋପୀକନବଲ୍ଲଭ,— ଯେ ପରଂବ୍ରହ୍ମକୂ ଗୋପନ ବା ଆବରଣ କରି ରଖନ୍ତି, ତାଙ୍କ ନାମ 'ଗୋପୀ' ଅର୍ଥାତ୍ 'ମାୟା' ବା 'ପ୍ରକ୍ତି'। ମାୟା ହିଁ ଏ ପ୍ରପଞ୍ଚୋପ୍ଡିର କାରଣ । ଯେ ମାୟାର ସ୍ୱାମୀ, ସେ ଗୋପୀକନବଲ୍ଲଭ— ପରମାତ୍ମା । ତାକୁ ଜାଣିବା ଅର୍ଥ ସମୟ ବିଷୟର ଜ୍ଞାନଲାଭ କରିବା । 'ଗୋପାଳତାପିନୀ'ରେ ଏହି ମର୍ଜ୍ମର ଆଲୋଚନା କରାଯାଇ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠିଛି

- ''କଃ କୃଷୋଽଗୋବିନ୍ଦ୍ର କୋଽସାବିତ୍ ?'' ଗୋପୀଜନବଲୁଭଃ କଃ ?''
- —''ବାହୁଣଃ ପାପକର୍ଷଣୋ ଗୋ ଭୂମିଦେବ ବିଦିତୋ ବେଦିତା ବିଦ୍ୟାକଳାପ୍ରେକ୍ୟନୟାଚେତି ।।''
- ''ଯେ ପାପ କର୍ଷଣ (ହରଣ) କରନ୍ତି, ତାଙ୍କ ନାମ କୃଷ । ମିନି ଗୋ-ଶବ୍ଦ ବାଚ୍ୟ ଭୂମି (ବିଶ୍ୱ) ବେଦଜ୍ଞ ଏଙ ବେଦାଧ୍ୟୟନ ଦ୍ୱାରା ଯାହାଙ୍କୁ ବିଦିତ କରାଯାଏ, ତାହାଙ୍କ ନାମ 'ଗୋବିନ୍ଦ' । ଯେ ଅବିଦ୍ୟା କଳାରୂପ ପାଳନ ଶକ୍ତିର ଅଧୀଶ୍ୱର ତାଙ୍କ ନାମ ଗୋପୀଳନ-ବଲ୍ଲଭ । ଆହୁରି :—

'ଗୋ' ଶବ୍ଦର ଏକ ଅର୍ଥ — 'ବେଦ' । ବେଦ ଯେ କାଣନ୍ତି (ବିନ୍ଦତି) ଅର୍ଥାତ୍ କେବର ଯେ ମୂଳ-ସେ ଗୋବିନ୍ଦ । ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ଧାରଣ କରିଥିବାରୁ ଇନ୍ଦ୍ର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଯେଉଁ ଉପାଧିରେ ଅର୍ଚ୍ଚନା କରିଥିଲେ ସେହି ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ଶବ୍ଦସ୍ଥ 'ଗୋ' ଅକ୍ଷରର ଅର୍ଥ ମଧ୍ୟ 'ବେଦ' । ଯେଉଁ ପ୍ଥାନରେ ବେଦ ବ୍ୱବିହୁଏ, ତାହାର ନାମ 'ଗୋ-ବର୍ଦ୍ଧନ' । ଯେ ଏହା ଧାରଣ କରିଥିଲେ, ସେ 'ଗୋବର୍ଦ୍ୟନ ଧାରୀ' । ସେହି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ ।

''ବେଦାନ୍ଦ୍ରରତେ କଗନ୍ତି ବହତେ ଭୂଗୋଳମୁଦ୍ବିଭ୍ରତେ ଦୈତ୍ୟ ଦାରୟତେ ବଳିଂ ଛଳୟତେ କ୍ଷତ୍ରକ୍ଷୟଂ କୁର୍ବତେ ପୌଲଞ୍ଜ କୟତେ ହଙ୍କ କଳୟତେ କାରୁଣ୍ୟମାତନ୍ତେ ମ୍ଲେକ୍ଲାନୁର୍କ୍ଲୟତେ ଦଶାକୃତିକୃତେ କୃଷାୟ ତୃଭ୍ୟ ନମଃ ।।'' (ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ)

ଗୋବିନ୍ଦ ଶନ୍ଦ ଏହିପରି ବିବିଧ ଅର୍ଥବୋଧକ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କାବ୍ୟରେ ଗୋବିନ୍ଦ, — 'ଗୋପୀଳନବଲ୍ଲଭ' । 'ଗୀତ-ସରସ୍ୱତୀ କାନାତି' । ଏଠାରେ 'କାନାତି'ର ଅର୍ଥ କାଣନ୍ତି ନୁହେଁ— ଆଦି, ମୂଳ । ଗୋପାଳ ତାପିନୀ 'ବିନ୍ଦତି' ଶନ୍ଦର ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ଅର୍ଥ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଇନ୍ଦ୍ରଙ୍କଠାରୁ ଉପାଧି ପ୍ରାପ୍ତ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କ ସହିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କାବ୍ୟ ବର୍ଷିତ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କର କୌଣସି ସଂପର୍କ ନାହିଁ ।

କୟଦେବଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ବ୍ରକର ଶ୍ରୀକୃଷ ରସିକ ରାଜ; ମାଧୁର୍ଯ୍ୟମୟ ପରମାନନ୍ଦ ମୂର୍ତ୍ତିଧାରୀ । ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନଙ୍କ ସହ ତାଙ୍କର ମଧୁର ବୃନ୍ଦାବନଲୀଳା ଆଧାରିତ ଗୀତି କାବ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଚକ୍ରଧାରୀ, ଙ୍କସ-କେଶୀ ନିସୂଦନ, ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଧାରୀ ସତ୍ୟ କିନ୍ତୁ ଜୟଦେବୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ବେଣୁ ସଙ୍ଗୀତରେ ଗୋପୀ ମନଭୁଲା ତ୍ରିଭଙ୍ଗ ମୂରତି ଘନଶ୍ୟାମ— ''ଗୋପୀହୃଦ୍ୟ ଚନ୍ଦନ ରାଧା-ମନ-ବନଚାରୀ ଗୋବିନ୍ଦ ।''

ଚନ୍ଦନଯାତ୍ରା ଉପଲକ୍ଷେ ଚାପକୁ ବିଜୟ କଲାବେଳେ ଶ୍ରୀମନ୍ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କର ଯେଉଁ ଚଳତ୍ତି ପ୍ରତିମା 'ମଦନ-ମୋହନ' ବୋଲାନ୍ତି, ସେ ମଧ୍ୟ ଦୋଳଯାତ୍ରାକାରୀ 'ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ' । ଉଭୟେ ଶ୍ରୀକୃଷ । କିନ୍ତୁ ଗୁଣ, କାଳ, କର୍ମ ଅନୁସାରେ ନାମ ଏବଂ ଭାବ-ରୂପର ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହିଛି । ଯେ ମଦନ ମୋହନ ସେ ମଧ୍ୟ ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ । ଉଭୟେ ଶ୍ରୀକୃଷ ।

ସେହିପରି ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଧାରୀ ଇନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ଦ୍ୱାର। ଅଭିନହିତ ଗୋବିନ୍ଦ ମୋହନ ବେଣୁଧାରୀ ଗୋବିନ୍ଦ ନୁହନ୍ତି । ତେଣୁ ଇନ୍ଦ୍ର କର୍ଭ୍ୱକ ଅଭିହିତ ଗୋବିନ୍ଦ ଜୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ ହେବେ କିପରି ? ଜୟଦେବଙ୍କ ଶ୍ରୀକୃଷ ପ୍ରେମମୟ । ମଧୁର ବେଣୁଗୀତ ପ୍ରବୀଣ, ଆନନ୍ଦ-ସ୍ୱରୂପ ଗୋବିନ୍ଦ । ଯେଉଁ ଶକ୍ତି ସହାୟତାରେ ତାଙ୍କର ଆନନ୍ଦଲୀଳା ସାଧିତ ହୁଏ, ତାହାର ନାମ 'ହ୍ଲାଦିନୀ' ଶକ୍ତି । ବେଣୁଗୀତ ସ୍ୱନରେ ତାଙ୍କୁ ଆତୁର ଆହ୍ୱାନ ଜଣାନ୍ତି ଗୋବିନ୍ଦ । ତହୁଁ ପାଗଳିନୀ ରାଈ ଖୋଳି ବୁଲନ୍ତି ସାରା ବ୍ରକ୍ତବନ

ଆନନ୍ଦମୟ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ । ଏକାନ୍ତ କୁଞ୍ଜ ମିଳନରେ ଆହ୍ଲାଦିତ କରିବାକୁ ଖୋଜି ବୁଲନ୍ତି ପୁଣି ମୁଗ୍ଧା ବ୍ରକବାଳାଗଣ— ''କାହିଁଗଲେ ମୁରଲୀଫୁଙ୍କା, ଗୋପୀକନବଲୁଭ—ଗୋବିନ୍ଦ ?''

ଏହି ବ୍ରକବାଳାମାନଙ୍କର ଉନ୍କୁଳ ମନ କଥାକୁ.ସରଳ ତରଳ ଭାଷାରେ ସ୍ୱର ମୂର୍ଚ୍ଛନା ଯୋଗାଡ଼ି ଭାବଭୋଳା କବି ବନମାଳୀ ଗାଇଲେ—

> ''କାହିଁଗଲେ ମୁରଲୀଫୁଙ୍କା ଯବତୀ ରସିଆ କାମିନୀ ରଙ୍କା ।

ପାଦପାଣି ବଙ୍କା

ବାଙ୍କ ଚୂଳ ତାର ଚାହାଣୀ ବଙ୍କା,

ବଙ୍କିମା ଅଧରେ

ମୁରଲୀ ବଜାଇ

ନପୁର ହିଁ ବଙ୍କା,

ଡାକୁଥାନ୍ତି ଆସ ଆସ ରାଧିକା ।''

ଶ୍ରୀମତୀ ରାଧିକା କିୟା ବ୍ରକର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗୋପିକା, କେହି କୌଣସି ବାଧାବାରଣ ନ ମାନି ଆତ୍ନୋହର୍ଗ କରି ଖୋଳି ବୂଲି ନାହାନ୍ତି ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଧାରୀ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ । ଖୋଳିଛନ୍ତି ସେହି ଗୋବିନ୍ଦକୁ, ଯାହାଙ୍କର ମଧୁର ବେଣୁଗୀତ କରିଛି ସେମାନଙ୍କୁ ପାଗଳିନୀ । ବୃନ୍ଦାବନରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ସେହି ମାଧୁର୍ଯ୍ୟଲୀଳା ରହସ୍ୟ ଗାୟନ କରିଛନ୍ତି ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-କବି କବିରାଜ ଜୟଦେବ । ବ୍ରକଲୀଳା ନାୟକଙ୍କର ମଧୁର ରୂପ ହେଲ— ''ଲାବଣ୍ୟସାରଂ ଅସମୋର୍ଦ୍ଧ୍ ଅନନ୍ୟସିଦ୍ଧମ୍ ।''

ଲାବଶ୍ୟରେ ତାଙ୍କ ସରିସମ ହବାକୁ, ଆଉ ଜଣେ କେହି ନାହିଁ । ସେ ଅନନ୍ୟସିଦ୍ଧ, ସେ କବେଳ ଆନନ୍ଦ-ଆନନ୍ଦ-ପ୍ରେମାନନ୍ଦ । ମଧୁର-ରସମୟ ପ୍ରେମଘନ 'ଗୋବିନ୍ଦ' । ରାଧା-ରମଣ-ରସରାଜ ଗୋବିନ୍ଦ ।

ରାଧା-ପ୍ରେମ ଘେନି ଜୀବଗୋସ୍ୱାମୀ ପରକୀୟା ତତ୍ୱ ସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି ନାହିଁ । ତାଙ୍କ ମତରେ ସ୍ୱରୂପରେ, ଅର୍ଥାତ୍ ଅପ୍ରକଟ ବ୍ରଜଲୀଳାରେ ରାଧା, କୃଷଙ୍କର ପରମ-ସ୍ୱକୀୟା । ସେଠାରେ କୃଷଙ୍କର ଔପପତ୍ୟର ଲେଶଗନ୍ଧ ନାହିଁ । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱ ଫୁଟାଇ 'ଗୋପାଳ ଚମ୍ପୁ' କାବ୍ୟର ଉତ୍ତର ଚମ୍ପୁରେ ସେ ରାଧାକୃଷଙ୍କର ବିବାହ ଫଘଟିତ କରାଇଛନ୍ତି । (ବ୍ରହ୍ମ ବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣ ମଧ୍ୟ ଏହି ବିଧ୍ ଅନୁଷ୍ଠିତ କରାଇଛନ୍ତି, ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ କର୍ତ୍ତ୍ୱକ) ଜୀବ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କ ବିଚାରରେ ଅପ୍ରକଟ ଗୋଲୋକ ଲୀଳାରେ ସ୍ୱକୀୟା । ପରମସତ୍ୟ, ପରକୀୟା କେବଳ ମାୟା-ସର୍ଚ୍ଚନା ।

ଲୌକୀକ କାମ-କ୍ରୀଡ଼ାପରି ରାଧାକୃଷଙ୍କର ପରକୀୟା ରୀତିରେ କୃଷଙ୍କୁ ରାଧାଙ୍କର ଉପପତିରୂପେ କ୍ରୀଡ଼ା କରିବାର ଦେଖାଯାଇଅଛି । କାରଣ ପାରତନ୍ତ୍ୟ ହିଁ ସୟୋଗ-ସମୃଦ୍ଧିର କାରଣ । ଏହି ସୟୋଗ ମୁଖ୍ୟତଃ ଚାରି ପ୍ରକାର :—

- (୧) ଫ୍ଲିପ୍ତ (୨) ଫକୀର୍ଣ୍ଡ (୩) ଫପନ୍ନ (୪) ସମୃଦ୍ଧିମାନ୍ ।
- —ଲଜା, ଭୟ ଓ ଅସହିଷୁତା ହେତୁ ଭୋଗାଙ୍ଗର ସ୍ୱଳ ବ୍ୟବହାର—ଫକ୍ଷିପ୍ତ ଭୋଗ ।
- —ନାୟକଦ୍ୱାରା ବିପକ୍ଷର ଗୁଣ କୀର୍ତ୍ତନ, ନାୟକର ପ୍ରବଞ୍ଚନା ସ୍ମରଣଦ୍ୱାରା ଭୋଗୋପଚାରରେ ସଂକୀର୍ଣ୍ଣତା ପ୍ରକାଶ—ସଂକୀର୍ଣ୍ଣ ଭୋଗ ।
- —ଏହା ମଧୁର (ସ୍ୱାଦୁ) ଏଟ ଉଷ୍ମା । ପରବାସୀ କାନ୍ତ ମିଳନରେ ଏ ସୟୋଗର ତାପ୍ର୍ଯ୍ୟ ଫପନ୍ନ ବିକଶିତ ହୁଏ ।
- —ପ୍ରଣୟୀ ଯୁଗଳର ଅନ୍ୟୋନ୍ୟ ଅଦର୍ଶନ ଜନିତ ବିଷମ ଉହଣ୍ଠା ପରେ ମିଳନର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଉପଭୋଗ । ଏଥିରେ ମାତ୍ରାଧିକ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ । ଏହା ସମୃଦ୍ଧିମାନ୍ ସୟୋଗର ଲକ୍ଷଣ ।

କୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ ସମୃଦ୍ଧିମାନ ଫଭୋଗ ଶୃଙ୍ଗାରୀ ବନମାଳୀ । ଅର୍ଥାତ୍ ଯେ ବନ=ନିର୍କନ ସ୍ଥାନରେ ଭକ୍ତଳନ ନିକଟରେ ଆବିର୍ଭୁତ ହୁଅତି = ଶ୍ରୀକୃଷ । (ଗୋ : ତାପିନୀ)

ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଶ୍ରୀକୃଷ, ଏହି ବନମାଳୀ ଗୋବିନ୍ଦ — ବୃନ୍ଦାବନଲୀଳାର ଗୋପିକାରମଣ ଗୋବିନ୍ଦ । କବି ଜୟଦେବ କହିଛନ୍ତି ସେ ସାକ୍ଷାତ୍ ଶୃଙ୍ଗାର ମୂର୍ତ୍ତି (ଶୃଙ୍ଗାରଃ ସଖି ମୂର୍ତ୍ତିମାନିବ......)

ଆଉ ବୃନ୍ଦାବନର ଗୋପୀ । ''ଗୋପୟତି ଆତ୍ମାନଃ ଯଃ ସଃ ଇତି ଗୋପଃ । ସୀଲିଙ୍ଗେ 'ଇପ୍'—ଗୋପୀ । ଯେ ଆତ୍ମାକୁ ଗୋପନ କରି ରଖନ୍ତି ସେ ଗୋପୀ । ପ୍ରାଣ ହିଁ 'ଗୋପୀ' ଏଙ୍ଗ ତାହାର ବୃତ୍ତି (ସୁ ଏଙ୍ଗ କୁ) ନିଚୟ 'ଗୋପୀ' ।

ଗୋପୀମାନେ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ ଲାଭ କରିଛନ୍ତି— 'ଗୋପ୍ୟଃ କାମାତ୍' — କୃଷ ଭଗବାନଙ୍କଠାରେ କାମାପ୍ଣ, ତାହାଙ୍କ ସହିତ ରମଣ, — 'ପ୍ରେୟଃ ପୁତ୍ରାତ୍ ପ୍ରୟୋବିରାତ୍ ପ୍ରେୟଃ ଅନ୍ୟସ୍ନାତ୍ ସଦ ସ୍ନାତ୍' ଏହି ରୂପେ ତାଙ୍କୁ କାନ୍ତଭାବରେ ଭକନ କରିବା ହେଲା ଗୋପୀ-ପ୍ରେମ । ଏହାକୁ ହିଁ କୁହାଯାଇଛି 'କାମାତ୍' । ଏହି କାମ କିନ୍ତୁ ଲୌକିକ କାମଅର୍ଥବାଚୀ ନୁହେ । ଲୌକିକ ବା ସାଂସାରିକ କାମ ବା ମୈଥୁନ କ୍ରିୟା ସହିତ ଗୋପଲୀଳାର 'ରତି-କେଳି' ବର୍ତ୍ତନାର ସାଦୃଶ୍ୟ ଅଛି ବୋଲି ଏହାକୁ 'କାମ' ବୋଲାଯାଇଅଛି । ବ୍ୟାବନର ଏ କାମ ପ୍ରାକୃତ କାମ ନୁହେ । ଅପ୍ରାକୃତ ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହା ପ୍ରକୃତରୁ ଉପ୍ନ ନୁହେ— ଯାହା ସହ-ଜ । ଜୀବ ମାତ୍ରେ ଏହି ମୈଥୁନ-କ୍ରିୟା ସହିତ ଜାତ । ଏହା ପ୍ରାଣର ମୈଥୁନ କ୍ରିୟା । ଏହାହିଁ ଗୋପୀତତ୍ତ୍ୱ ପରମତତ୍ତ୍ୱ-ପରମାନନ୍ଦ ତତ୍ତ୍ୱ ।

କୁହାଯାଇଅଛି:--

''ମୈଥୁନ' ପରମଂ ତଙ୍କ ସୃଷି ସ୍ଥିତ୍ୟନ୍ତ କାରଣମ୍ । ମୈଥୁନାଜାୟତେ ସିଦ୍ଧିବିହୁଜ୍ଞାନଂ ସୁଦୁର୍ଲୁଭମ୍ ।।''

(ଆଗମସାର ତନ୍ତ)

ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଶ୍ରୀକୃଷ- ବ୍ରହ୍ମଜ୍ଞାନମୟ ଗୋବିନ୍ଦ ମଦନ ମୋହନ । ମୈଥୁନର ମନ୍ତ ବିଧାତା ମଦନ । ମଦନ ଅର୍ଥ କାମ । ଶରୀର ମଧ୍ୟରେ ଅହରହ କାମ କ୍ରୀଡ଼ା ବା ମୈଥୁନ କ୍ରିୟାରେ ରତ ବୋଲି ସେ 'ମଦନ' ବୋଲାନ୍ତି । ପ୍ରାଣୀର ଶ୍ୱାସ-ପ୍ରଶ୍ୱାସ କ୍ରିୟା ହିଁ ମୈଥୁନ କ୍ରିୟା । ଏହା ମଦନର କାର୍ଯ୍ୟ । ଶୃଙ୍ଗାର ମଦନର ନାମାନ୍ତର ।

ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଗୋପୀମାନଙ୍କ ସହିତ —

''ଶୃଙ୍ଗାରଃ ସଖି ମୂର୍ତ୍ତିମାନବ ମଧୌ ମୁଗଧୋ ହରିଃ କ୍ରୀଡ଼ିତ'' ବୋଲି କୁହାଯାଇଅଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ହରି ମୂର୍ତ୍ତିମାନ ଶୃଙ୍ଗାର ରୂପେ କ୍ରୀଡ଼ା କରୁଅଛନ୍ତି । ଏ ସ୍ଥଳରେ 'ହରି' ଶବ୍ଦଟି ବଡ଼ ତାପ୍ରର୍ଯ୍ୟ ପୂର୍ଷ । 'ହୁ' ଧାତୁ 'ଇ' ପ୍ରତ୍ୟୟରେ 'ହରି' ଶବ୍ଦ ନିଷ୍ପନ୍ନ ହୋଇଅଛି । 'ହୃ'-ହରଣେ— ହରଣ କରିବା ଅର୍ଥ କୀବର ପାପ-ପୁଣ୍ୟ ଉଭୟଙ୍କୁ ସେ ହରଣ କରନ୍ତି ସେ 'ହରି' । ଗୋପୀମାନଙ୍କ ସହିତ ସେମାନଙ୍କର ପାପ-ପୁଣ୍ୟ ହରଣକାରୀ ସାକ୍ଷାତ୍ ଶୃଙ୍ଗାର ସ୍ୱରୂପୀ ହରି କ୍ରୀଡ଼ା ନିରତ । ଏହି ହରି ହିଁ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିଦର ଜୟଦେବୀ ଗୋବିଦ ।

ଗୋପୀମାନେ ଏହି ଗୋବିନ୍ଦ ହରିଙ୍କୁ କାମ-ବୀଳ, କାମ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରରେ ସର୍ବସ୍ୱ ଅର୍ପଣ କରିଥିବା ଲୀଳା ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି ।

କାମ ବୀକ ହେଲା :- ''କ୍ଲ୍ୟୁ କୃଷାୟ ଗୋପୀଜନ-ବଲୁଭାୟ ସ୍ୱାହା'' ଏହା ବ୍ରଜ ଗୋପିକାମାନଙ୍କର ପତି ରୂପେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଚରଣରେ ଆହ୍ନ ସମର୍ପଣ ।

କାମ ଗାୟତ୍ରୀ :- କ୍ଲ୍ୟଂ କାମଦେବାୟ ବିଦ୍ନୁହେ ପୃଷ୍ପବାଣାୟ ଧୀମହି । ତନ୍ନୋନେଙ୍ଗ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ।

ଅହାତ୍ କାମଦେବଙ୍କୁ ଆୟେମାନେ କାଣୁ । ସେ କୁସୁମ ଶାୟକ ଧର, ଆୟେମାନେ ତାଙ୍କୁ ଧାନ କରୁଅଛୁଁ । ସେହି ଅନଙ୍ଗ ଆୟମାନଙ୍କୁ ପ୍ରେରଣ କରନ୍ତୁ । ଏହି କାମଦେବଙ୍କୁ କବିରାଜ 'ମୂର୍ତ୍ତିମାନ ଶୃଙ୍ଗାର' ବୋଲି କାବ୍ୟରେ

ଉପସ୍ଥାପନା କରାଇଅଛନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରାସୋହବ ବର୍ଣନା କାମ-କ୍ରୀଡ଼ା ନୁହେଁ । ପ୍ରେମଲୀଳା ସାଧାରଣ କାମର ସାମ୍ୟ ବର୍ଣ୍ଣନାରେ କାବ୍ୟଟି ରସାୟୀତ ହୋଇଛି, ପରମ୍ପରା ଅନୁସରଣରେ ମାତ୍ର । ବସ୍ତୁତଃ ପ୍ରେମ, ଗୌରବ ମୂର୍ତ୍ତିରେ ପ୍ରାକୃତ କାମ ବନକ ପ୍ରଲେପିତ । କାମ = Lost ଏବଂ ପ୍ରେମ = Love । କାମ ଦୈହିକ ମିଳନ ମାତ୍ର, ପ୍ରେମର ସୟକ୍ଷ ଅତୀନ୍ରିୟ । ରନ୍ତୁମ୍ଇଚ୍ଛା (ରିଙ୍ଗିସା) ହିଁ କାମ । ପ୍ରେମୋଦୟ କାମାନ୍ଧକାର ନାଶକ Love kills lost. ପ୍ରେମ ହେଲା— wedding of the soul.

କିଏ କେଉଁ ଭାବରେ ପ୍ରେମାର୍ପଣ କରି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ପାଇଅଛି । ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଶ୍ରୀକୃଷ-ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ ଗୋପୀମାନେ ପାଇଛନ୍ତି ନିଜର 'ପ୍ରିୟ' ରୂପେ । ଜୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ 'ଗୋପଜୀନ ପ୍ରିୟ' । କୁହାଯାଇଅଛି —

> ''ଆକୃଷ୍ୟମାନେ ବସନେ ଦ୍ରୌପଦ୍ୟାଷ୍ଟିନ୍ତି। ହରିଃ ଗୋବିନ୍ଦ ! ଦ୍ୱାରକାବାସିନ୍ ! କୃଷ ! ଗୋପୀଜନ ପ୍ରିୟ !''

—ଦୃଷ ଦୃଃଶାସନ କର୍ତୃକ ସଭାରେ ବିବସନାକରିବା ପ୍ରଚେଷ୍ଟାକାଳରେ ଏହା ଦ୍ରୌପଦୀଙ୍କର କାତର ନିବେଦନ ରୂପେ ସଭା ପର୍ବର ଖ୍ଲୋକାଂଶ । ତେଣୁ କୃଷ, ଗୋବିନ୍ଦ, କୃଷ ଗୋପୀଳନ ବଲ୍ଲଭ, କୃଷ ରସରାଜ । ସ୍ର୍ବରସର ସମନ୍ୟ— ରସର ଆଧାର, ରସିକଶେଖର, ଭକ୍ତ ଜନବନ୍ଧୁ ପ୍ରେମରାଜ ସେ ।

ମହାମୁନି ଭରତଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶାନୁଯାୟୀ ରସଙ୍ଖ୍ୟା ନଅ ଗୋଟି । ତେଣୁ ପ୍ରଶ୍ନଭଠେ ପ୍ରେମ ଭକ୍ତି ରସ ପୁଣି କଅଣ ? ପ୍ରେମ କଅଣ ?

> ''ଶୁଦ୍ଧ ସତ୍ୱ ବିଶେଷ୍ୟାତୃ। ପ୍ରେମସୂର୍ଯ୍ୟଂଶୁ ସମ୍ୟଭାକ୍ ରଚିଭିଷିଭମାସୃଣ୍ୟକୃଦସୌ ଭାବ ଉଚ୍ୟତେ'' ।।

> > (ଭକ୍ତିରସାମୃତ-ସିନ୍ଦୁ-ପୂର୍ବ ୩/୧)

— ମନ ଯେଉଁ ଭାବଦ୍ୱାର। ସଂପୂର୍ଣ୍ୱରୂପେ ନିର୍ମଳ, ଏବଂ ମମତା ସଂପନ୍ନ ହୁଏ, ସେହି ଭାବ ଗାଢ଼ତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲେ ବୋଲାଏ 'ପ୍ରେମ' । ସାଧନ ଭକ୍ତିର ଅଭ୍ୟାସରୁ ଜାତହୁଏ-ଭାବ-ଭକ୍ତି ।

ଭଗବତ୍ ପ୍ରାପ୍ତି କାମନା ଏବଂ ସେହି ଭାବରେ ଅନୁପ୍ରାଣିତ ଚିଉର ଆନୁକୁଲ୍ୟ-ଅଭିଳାଷ-ସ୍ନିଗ୍ଧ ଚିଉର ଭକ୍ତିକୁ କୁହାଯାଏ 'ଭାବ-ଭକ୍ତି' । ଗାଢ଼ତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ ଭାବଭକ୍ତି ବୋଲାଏ ପ୍ରେମ । ଯାହାର ନାମାନ୍ତର 'ରତି' । ଭଗବତ୍ ରତି 'ପ୍ରୀତି' ବିଶେଷ । ଏହି ଭଗବତ୍ ପ୍ରୀତି ବିଭାବ, ଅନୁଭାବ ଏବଂ ବ୍ୟଭିଚାରୀ ଭାବ ସମ୍ମିଳନ-ପୃଷ୍ଟ ହୋଇ 'ରସ' ରୂପ ଗ୍ରହଣ କରେ । ଏହି ରୀତିରେ ପ୍ରୀତିସଂବର୍ଦ୍ଧିତ ବା ପୀତିମୟ ରସଭକ୍ତି ହିଁ ରସ । ପୀତିରସ ଏବଂ ଭକ୍ତିରସ ସମାନାର୍ଥ ବ୍ୟଞ୍ଜକ ।

ପୂର୍ବାଚାର୍ଯ୍ୟଗଣ ଭକ୍ତିରସରେ ରସ-ସାମଗ୍ରୀ ପୂର୍ଣ୍ରୂପେ ଉପସ୍ଥିତ ନ ଥିବାରୁ ତାହାରୁ 'ରସ' ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ଗ୍ରହଣ କରି ନାହାନ୍ତି । ଏହା ପ୍ରାକୃତ ଦିଗରୁ ବିଚାର-ସିଦ୍ଧ । କିନ୍ତୁ ଅପ୍ରାକୃତ ଭଗବତ୍ ଭକ୍ତିରେ ସ୍ୱରୂପ, ପରିକର ଏଙ ପୁରୁଷ ଯୋଗ୍ୟତାର ବିଦ୍ୟମାନ୍ୟତା ହେତୁ 'ଭକ୍ତି'ର ରସନାମତ୍ୱ ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ । ଏହା ଲୌକିକ ଶୃଙ୍ଗାରାଦି ରସ ଅପେକ୍ଷା ଅନେକଂଶରେ ଶ୍ରେଷ । ଭକ୍ତ ରସର ଆଲୟନ ବିଭାବ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏଙ କୃଷଭକ୍ତ । କୃଷ ହେଲେ ରତିର ବିଷୟ ଏଙ ଭକ୍ତି ହେଉଛନ୍ତି ଆଧାର ।

''କୃଷଣ କୃଷଭକ୍ତାଣ ବୁଧୈରାଲୟ ନାମତାଃ ରତ୍ୟ ଦେବିଷୟତ୍ୱେନ ତଥାଧାରତୟାପି ଚ ।।'' (ଭକ୍ତିରସାମୃତସିନ୍ଧୁ-ଦକ୍ଷିଣା)

ଏହି ରୂପେ ଶ୍ରୀକୃଷ ସର୍ବ ରସାଧିକାର ପ୍ରେମମୂର୍ତି । ''ପ୍ରେମିବ ଗୋପରାମାଣାଂ କାମ ଇତ୍ୟଗମତ୍ ପ୍ରଥାମ୍ । ଇତ୍ୟୁଦ୍ଧବାଦୟୋଽପେଙ ବାଞ୍ଚନ୍ତି ଭଗବତ୍ ପ୍ରିୟାଃ ।।''

ପ୍ରେମମୟ ଶ୍ରୀକୃଷ ଗୋପରାମାମାନଙ୍କ ନିକଟରେ 'କାମରୂପେ' ପ୍ରକଟିତ । କାମବଶତଃ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କଠାରେ ଚିତ୍ତାର୍ପଶକରି ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଲାଭ କରିଅଛନ୍ତି ।

''ବ୍ରଜପୁର ବନିତାନାଂ ବଦ୍ଧୟନ୍ କାମଦେବମ୍''

(ଭାଗବତ)

ପୂର୍ବେ କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ ପ୍ରାକୃତ କାମ କ୍ରୀଡ଼। ସହିତ ଏକାନ୍ତ ସୌ ସଦୃଶ୍ୟ ହେତୁ ଗୋପୀପ୍ରେମକୁ 'କାମ' ଆଖ୍ୟା ଦିଆଯାଇଅଛି । କାମକ୍ରୀଡ଼ାରେ ପରକୀୟା ହୃଦଯସମର୍ପଣହେତୁ କୃଷସଙ୍ଗପ୍ରାପ୍ତି ସୟବ ହୋଇପାରିଛି । ଗୋପୀମାନଙ୍କର ଏଙ ସେହି କୃଷାନୁଗ୍ରହପ୍ରାପ୍ତିହେତୁ ଭକ୍ତିମତୀ ଗୋପୀମାନେ ବନ୍ଦନୀୟା ।

> ''ବଦେ ନନ୍ଦବ୍ରଳସୀଣାଂ ପାଦରେଣୁଂ ଅଭୀକ୍ଷ୍ମଶଃ ଯାସାଂ ହରିକଥୋଦ୍ଗୀଙ ପୁନାତି ଭୁବନତ୍ରୟମ୍ ।।''

> > (ଭାଗବତ-ଦଶମ)

କୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରେମମୟ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ବ୍ରକର ଶ୍ରୀକୃଷ-ପ୍ରେମ ଦ୍ୱାରକାର ଶ୍ରୀକୃଷ-ପ୍ରେମ ଅପେଷା ମହଉର । ଦ୍ୱାରକାରେ କୃଷବଧୂଗଣଙ୍କର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କପ୍ରତି ଦାମ୍ପତ୍ୟ ପ୍ରେମାସକ୍ତି; କିନ୍ତୁ ଗୋପୀଗଣଙ୍କର ଯେ ସଂଯୋଗ ବା ସଂପର୍କ, ତାହା ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ନିଃସ୍ୱାର୍ଥ ପ୍ରେମମୟ— କାମଗନ୍ଧବିବର୍ଚ୍ଚିତ । ତେଣୁ ଏହା ଉଷ୍ଣଳତର ଏବଂ ମହତ୍ତ୍ୱପୂର୍ଣ । ଲୌକିକ ଶୃଙ୍ଗାର ସାମ୍ୟରୂପ ପ୍ରତିଫଳିତହେତ୍ର ଗୋପୀ-ପ୍ରେମ 'କାମ' ନାମରେ ଖ୍ୟାତ । ବସ୍ତୁତଃ କାମ ଓ ପ୍ରେମ ଦୁଇଟି ସ୍ୱତନ୍ତ ଚିଉବୃଦ୍ଧି । କାମର ଲକ୍ଷ୍ୟ—ଆତ୍କୃତ୍ୱପ୍ତି, ପ୍ରେମର ଲକ୍ଷ୍ୟ – ଦ୍ୟିତତ୍ୱପ୍ତି । ପ୍ରେମରସ ସର୍ବାପେଷା ପ୍ରଧାନ । ଶୃଙ୍ଗାର ଏହି ପ୍ରେମର ଅଙ୍ଗ ମାତ୍ର । ରାଧା-କୃଷ୍ଠପ୍ରେମ ପାରମାତ୍ୱିକ ପ୍ରେମ ।

କୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ ପରମାତ୍ୱା । କୀବାତ୍ୱା ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କସହିତ ତାଙ୍କର ସଂପର୍କ ବର-ବଧୂରୂପେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଚିତ୍ରିତ । ସାଧାରଣ ସଂସାରୀ ଜୀବନସହିତ ସୌସାଦୃଶ୍ୟ ଥିବାରୁ ଏହି ଚିତ୍ର ଏକ ପକ୍ଷରେ ଯେପରି ଚିଉର ଆଦରଗ୍ରାହ୍ୟ, ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ସେହିପରି ଜୀବପରମ-ଚିନ୍ତକ ସାଧକର ତାହା ପରମାରାଧ । ସଂସାରିକ ଜୀବନରେ ଉଦ୍ଭାନ୍ତ ପଥିକ ସଚରାଚର ଜୀବର ମୁକ୍ତିଦାତା ଭଗବାନଙ୍କ ଭଳନ ଚିନ୍ତନଠାରୁ ଦୂରବର୍ତ୍ତୀ । ସୃଷ୍ଟି ଓ ସ୍ତଷ୍ଟାର ଅତି ନିକଟ ସଂପର୍କ ସେ ପାଶୋରିଦେଇଥାଏ । ନବୀନା ବଧୂ ବା ବାଳିକା ବଧୂପରି ବିବିଧ କ୍ରୀଡ଼ାରେ ମାତି ସେ ସ୍ୱଛନ୍ଦରେ କାଳାତିପାତ କରେ । ଏବଂବିଧ କାଳଯାପନ ଯେ ସେହି ଭକ୍ତବହଳଙ୍କର ଉଦାର-ପ୍ରସନ୍ତାଜନିତ ଅନୁଗ୍ରହ, ସେକଥା ତିଳେ ହେଲେ ଭାବିବାର ଅବସର ମଧ୍ୟ ନ ଥାଏ ଜୀବାତ୍ୱାର । ବରଂ ସେ କରେ ମାନ, ଅଭିମାନ,

ଗୁରୁମାନ; କିନ୍ତୁ ସେତିକିବେଳେ ଚିରଶରଣ୍ୟ ଉଦାର ପରମାତୃ। ଜୀବକୁ ଆଶ୍ରୟଦାନନିମିଭ ସତତ ବ୍ୟଗ୍ର ହୋଇଉଠନ୍ତି । ସେ ହିଁ ଜୟଦେବୀ ଗୋବିଦ ।

ଭକ୍ତଳୀବନ ଶ୍ରୀକୃଷ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ ଭକ୍ତର କ୍ରୀଡ଼ନକରୂପେ ଚିତ୍ରକରି ତାଙ୍କର ଭକ୍ତପ୍ରତି ପ୍ରୀତି, ଅସୀମ ଅନୁଗ୍ରହ, ଉଦାରତା ଏବଂ ଭକ୍ତର ମନସ୍କାମ ପୂରଣଳାଗି ବ୍ୟଗ୍ରତା ପ୍ରକାଶର ଚୂଡ଼ାନ୍ତ ନିଦର୍ଶନ ଥାପିଦେଇଛନ୍ତି ମହାକବି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ । ଏକାନ୍ତ ଜନକଲ୍ୟାଣ-କାମୀ କବିରାଜ ସ୍ୱ୍ରହ୍ମନ୍ଦରେ, ବିନା ଆୟାସରେ, ସମାଦରସହକାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ-ଚରଣାମୃତ ପାନକରି ଜୀବ ସହକରେ ତାଙ୍କର ଶରଣାଗତି ଲାଭରେ ସମର୍ଥ ହେବାଭଳି ସରଳ-ସହଜ ପନ୍ଥା ଉଦ୍ଭାବନ କରି ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କସହିତ ଭୁବନମନଭୁଲା ଗୀତର ମଧୁ ମୂର୍ଚ୍ଛନା ସଂଗତ କରାଇ ଶ୍ରୀକୃଷ-ଚରଣରେ ନୈବେଦ୍ୟ ଅର୍ପଣ କରିଅଛନ୍ତି ।

କୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ ଉକ୍ତାଧୀନ । ଉକ୍ତଲାଗି ପଦୁପଲାସଲୋଚନରୁ ଝରିଛି ଅକସ୍ -ଅଶ୍ରୁ ବିନ୍ଦୁ — ଶ୍ରୀବସଲାଞ୍ଚନ ପରିସର ବକ୍ଷ ବେଦନାରେ ବିଦୀର୍ଷ ହୋଇପଡ଼ିଛି । 'କଂସାରିରପି ସଂସାର ବାସନା ବଦ୍ଧଶୃଙ୍ଖଳାମ୍' ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଲୋକାଚାର-ସୟବ ବିରହାକୁଳିତ ମାନିନୀ ରାଧାଙ୍କ ବିଚ୍ଛେଦକନିତ ବ୍ୟଥା କଳ୍ପନାରେ କବି ତାଙ୍କ କଣ୍ଠରୁ ଶୁଣାଇଛନ୍ତି :—

''କିଂ କରିଷ୍ୟତି କିଂ ବଦିଷ୍ୟତି ସା ଚିରଂ ବିରହେଣ କିଂ ଧନେନ ଜନେନ କିଂ ମମ ଜୀବିତେନ ଗୃହେଣ ।।''

କୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ ଏଠାରେ ଏକାନ୍ତ ଭକ୍ତ-କୀବନ ଭକ୍ତପ୍ରମାଧୀନ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପୁରୁଷୋଉମ ଶ୍ରୀକୃଷ ଭକ୍ତିମତୀ ଗୋପାଙ୍ଗନାଙ୍କର ପ୍ରେମମିଳନ-ଆକାଙ୍ଷାରେ ବ୍ୟାକୁଳ । ଏହି ରୀତିରେ କୁହାଯାଇଅଛି :—

''କାଙ୍କ୍ଷତି ସ୍ମ ମୁରାରିଂ ଷୋଡ଼ ଗୋପୀସହସ୍ରାଣି''

(କୃଟ୍ଟନୀମତମ୍)

—''ଗୋବିନ୍ଦ ଗୋପଦାରେଷୁ ।''

ଏହି ଜୟଦେବୀ ଶ୍ରୀକୃଷ —

''ସଞ୍ଚରଦଧର-ସୁଧା ମଧୁର ଧୁନି ମୁଖରିତ ମୋହନଙ୍ଶମ୍''—

ସୁଧାମୟ ମଧୁର ଧ୍ୱନିସଞ୍ଚାରିତ ମୋହନ ବଂଶୀଧାରୀ ଗୋବିନ୍ଦ । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ସେ ମୂରଲୀଧର, ବଂଶୀଧର ବା ବେଶୁଧରରୂପେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ''କୃଷୟୁ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱୟଂ ।''

ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱଫ ପ୍ରଣବରୂପୀ । ପ୍ରଣବଧ୍ୱନିକୁ ହିଁ ବେଣୁବାଦନ ବା ବଂଶୀବାଦନ କୁହାଯାଏ । ସାଧକ ଚିଉ ସ୍ୱତଃ ପ୍ରଣବଧ୍ୱନିରେ ଆକୃଷ୍ଟ ହୁଏ । ଏହି କାରଣରୁ ପ୍ରୀତି-ସାଧ୍କା ବ୍ରକପୁର-ଲଳନା କୃଷବେଣୁନାଦରେ ଆକୃଷ୍ଟା ହୁଅନ୍ତି । କୌଣସି ପ୍ରକାର ବିଘ୍ନ ସେମାନଙ୍କୁ ବାଧାଦାନରେ ସମର୍ଥ ହୁଏ ନାହିଁ । ସାଂସାରିକ ସକଳ ବସ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ଦୃଷିରେ ଅକିଞ୍ଚ୍ଚର । ସେମାନେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟକର (ପ୍ରଣବରୂପୀ ବ୍ରହ୍ନ) ମୋହନ ବଂଶୀନାଦ ଶ୍ରବଣମାତ୍ରକେ ମନ୍ତ୍ରମୁଗ୍ଧା ହୋଇ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟଙ୍କ ନିକଟରେ ଉପସ୍ଥିତ ହୁଅନ୍ତି । ପତି-ପୁତ୍ର-ବନ୍ଧୁକନର ବାଧାବାରଣ ସେମାନଙ୍କୁ ଅଭିସାରପଥରୁ ତିଳେ ହେଲେ ବାରଣ କରିପାରେ ନାହିଁ । ବାୟବରେ କଅଣ ବାରଣ ସମ୍ପବ ? ଏହା ଯେ ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ଭକ୍ତକୁ ସସ୍ନେହ ଆହ୍ୱାନ । ଏହିରୂପେ ଭକ୍ତ-ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ମଧୁର ମିଳନାନ୍ତେ—

"ରାଧାମୁଗ୍ଧମୁଖାରବିଦ-ମଧୂପସୈଲୋକ୍ୟମୌଳିସ୍ଥଳୀ" ଶ୍ରୀକୃଷ ହୁଅନ୍ତି ଭକ୍ତର ଦାସ—ଦାସାନୁଦାସ । ଏହି ଅବସରର ଉପଯୋଗରେ ଗୋପୀଭାବଭୋଳା କବି ଜୟଦେବ ଗୀତିକାବ୍ୟର ସ୍ପର-ସାହିତ୍ୟ-ମାଧ୍ୟମରେ ହୁାଦିନୀ ଶକ୍ତିମୟୀ କୃଷ୍ପ୍ରେମାଧ୍କା ଅଭିମାନବତୀଙ୍କୁ ସଖୀଭାଷାରେ ଜଣାକଲେ :—

"ତ୍ନ ଚିଭେନ ଚିରଂ ବହନ୍ୟମତିଶ୍ରାତୋ ଭୃଶତାପିତଃ କନ୍ଦର୍ପେଶ ଚ ପାତୁମିଚ୍ଛତି ସୁଧାସଂବାଧ-ବିୟାଧରମ୍, ଅଶ୍ୟାଙ୍କ ତଦଳଂକୁରୁ କ୍ଷଣମହି ଭୂକ୍ଷେପ-ଲକ୍ଷ୍ମୀଲବ କ୍ରୀତେ ଦାସ ଇବୋପସେବିତ-ପଦାୟୋକେ କୃତଃ ସ୍ତମଃ ।।" (ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ୧୧ଶ ସର୍ଗ)

''ଭକ୍ତ ଭଗବାନଙ୍କର କି ଅପୂର୍ବ ମଧୁର ଲୀଳା-ବିକାଶ ! 'ପ୍ରେମମୟୀ ରାଈ' ! ବହୁ କାଳଯାବତ୍ ତୋତେ ଅନ୍ତରରେ ବହନ କରି ଶ୍ରୀକୃଷ ନିତାନ୍ତ ପରିଶ୍ରାନ୍ତ; ପୁଣି ମଦନ-ତାପରେ ସନ୍ତୟ । ତୋର ଅଧରସୁଧାପାନଲାଳସୀ ସେ । ସଖି, ତାଙ୍କର ଅଙ୍କ ମଷ୍ଟନ କର । ତୋ କଟାକ୍ଷଲକ୍ଷ୍ମୀର କିଣାଦାସ ଏବେ ପରା ତୋ ପଦପଙ୍କଜର ସେବାରେ ଉନୁଖ ? ଆଉ ଲାଜ କାହିଁକି ରାଧେ ?'' ଏ ନିବେଦନ ଫଳରେ ଘଟିଛି ମଧୁର ମିଳନ । ହୁ।ଦିନୀ ଶକ୍ତିମୟୀ ମହାଭାବଙ୍କସହିତ ରତି-କ୍ରୀଡ଼ାରେ ଆହୁ।ଦିତ ରସରାଜ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କର ନଟନାଗର ନାମର ଘଟିଛି ସାର୍ଥକତା ।

''ବଲୁଭୀ ବଦନାୟୋକମାଳିନେ ନୃତ୍ୟଶାଳୀନେ ।''

—ଗୋପବାଳାମାନଙ୍କର ବଦନକମଳକୁ ମାଳାସ୍ୱରୂପ ଧାରଣ କରି ଶ୍ରୀକୃଷ ହୋଇଛଡି ନୃତ୍ୟପରାୟଣ । ତହୁଁ ରାସରସିକ ମୂର୍ତ୍ତିମାନ୍ ଶୃଙ୍ଗାରସ୍ୱରୂପ ''ମୁଗ୍ଧୌହରିଃ କ୍ରୀଡ଼ିତ ।'' କିନ୍ତୁ,— 'କ୍ରୀଡ଼ନେ ନେହ ଭାକ୍' — ଏ କ୍ରୀଡ଼ା ଛଳ ମାତ୍ର । କ୍ରୀଡ଼ାଛଳରେ ସେ ଦେହ ଧାରଣ କରିଥିଲେ । ଜୀବର ମଙ୍ଗଳକାମନାରେ ହିଁ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏପରି କ୍ରୀଡ଼ା କରିଥିଲେ, ଯାହାଦ୍ୱାରା ଜୀବ ତାହାଙ୍କପ୍ରତି ଆକୃଷ୍ଟ ହେବ ।

ଏହି ଆକର୍ଷଣପ୍ରଭାବରେ ମହାଭାବମୟୀଙ୍କର ପ୍ରେମମୁଗ୍ଧ ନୟନ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରି ବିଚାରିଛି :—

> "ମାରଃ ସ୍ମୟଂ ନୁ, ମଧୁରଦ୍ୟତିମଣ୍ଡଳଂ ନୁ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟମେବ ନୁ, ମନୋନୟନାମୃଙ ନୁ । ବେଣୀମୃଜୋ ନୁ, ମମ ଜୀବିତବଲୁଭୋ ନୁ କ୍ଷୋଃୟମ୍ ଅଭ୍ୟୁଦୟତେ ମମ ଲୋଚନାୟ ।"

ଏ କିଏ ? ସତେ କଅଣ ଏ ସାକ୍ଷାତ୍ କାମ, ମୂର୍ତ୍ତିମାନ୍ ଦ୍ୟୁତିବିୟ, କିୟା ମାଧୁର୍ଯ୍ୟର ସ୍ୱୟଂପ୍ରକାଶ ମୂର୍ତ୍ତି, ଅଥବା ମନନେତ୍ରାନନ୍ଦ ଅମୃତପସରା, ମୋର ଜୀବିତ ବଲ୍ଲଭ ମୋ ଆଖି ଆଗରେ ଉଭା କି ?

ଏହା ହିଁ ବ୍ରହ୍ମ-କ୍ଷୁଧା (Hunger for Absolute) !

କ୍ଷୟଦେବୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏହିରୂପରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ସଂପୂଚ୍ଚିତ ପରମାନନ୍ଦ ଗୋବିନ୍ଦ ।

ଜୀବାତ୍ନା-ପରମାତ୍ନା ମଧ୍ୟରେ ମଧିର ସଂପର୍କ ବିଶ୍ଲେଷଣଜନିତ ବିଶିଷ୍ଟ ମହାକାବ୍ୟର କବି ପରମାତ୍ନା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଆତ୍ନାସହିତ ମିଳନଲାଗି ସତତ ବ୍ୟାକୁଳ ବୋଲି ପ୍ରତିପାଦିତ କରାଇଦେଇଛନ୍ତି । ସେ ପ୍ରୀୟାର ତୃପ୍ତିଲାଗି ନିଭୃତ ନିକୁଞ୍ଜରେ ମଣିମୟ ତୂଳିତନ୍ତ ବିଛାଇ ନିର୍ମିମେଷନୟନରେ ଅପେକ୍ଷମାଣ । ଜୟଦେବୀ ଗୋବିହ ପରମପୁରୁଷ ଶ୍ରୀକୃଷ । ପ୍ରେମାନୁଗ୍ରହୀତା ପ୍ରକୃତିରୂପିଣୀ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କଲାଗି ସେ ସ୍ୱର୍ଗର ନନ୍ଦନକାନନରୁ ପ୍ରୀତିସଂଗୃହୀତ ପଷ୍ପାସବ ସଞ୍ଚ କରିରଖିଛନ୍ତି ।

'କୃଷ' ଶବ୍ଦ 'କୃଷ' ଧାତୁରୁ ନିଷ୍ପନ୍ନ = କର୍ଷଣ କରିବା - ଯେ ପାପ କର୍ଷଣ କରଚି; ଅଥବା କୃଷ୍ନ, ନ = ଆହ୍ନା, ଯେ ଜୀବଗଣଙ୍କର ଆହ୍ନା-ସ୍ୱରୂପ ସେ କୃଷ୍ଣ; ଅଥବା କ = ବ୍ରହ୍ନ, ରୁ = ଅନନ୍ତ, ଷ = ଶିବ, ନ = ଧର୍ମ୍ନ, ଅର୍ଥାତ୍ ଯେ ବ୍ରହ୍ମରୂପେ ସୃଷ୍ଟି କରଚି, ଯେ ଅନନ୍ତ (ସୀମହୀନ) ଅଶିବରୂପେ ସଂହାରକାରୀ ଏବଂ ଯେ ଧର୍ମମୟ, ତାଙ୍କ ନାମ କୃଷ୍ଣ ।

'କୃଷ' ଶବ୍ଦସୟବେ ମହାଭାରତ ଉଦ୍ୟୋଗପର୍ବ ୭୧ ଅଧ୍ୟାୟରେ କୁହାଯାଇଅଛି :—

> 'କୃଷିର୍ଭୂର୍ବାଚକ-ଶବ୍ଦଃ ଶୟ ନିର୍ବୃତି-ବାଚକଃ । ''ତୟୋରୈକ୍ୟ ପରଂବ୍ରହ୍ମ କୃଷରିତ୍ୟଭିଧୀୟତେ ।''

'କଷ୍' ଧାତୁ ଭୂ ଅର୍ଥାତ୍ ସଭା-ବାଚକ, 'ଶ'-ନିର୍ବୃତି = ଆନନ୍ଦବାଚକ । ଏହି ଦୁଇଟି ଶନ୍ଦ ମିଶି ହେଲା (କୃଷ୍+ଣ) କୃଷ, ପରମବ୍ରହ୍ମ । ସେ ସାକ୍ଷାତ୍ ଶୃଙ୍ଗାରରୂପୀ । ଶୃଙ୍ଗାରର ଅର୍ଥ ମୈଥୁନ । ଲୌକିକ ସାଧାରଣ ସୀ-ପୁରୁଷଙ୍କର ମୈଥୁନ-କ୍ରିୟାକାରରେ ସେ ଶରୀରସ୍ଥ ହୃଦ୍ୟମଧ୍ୟରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷରୂପେ ବିଦ୍ୟମାନ । ଶୃଙ୍ଗରରୂପୀହେତୁ ସେ ଧୀର ଏବଂ ମଧୁର ଗମନଶୀଳ । ଅବିରାମ ସଂଗମଲୀଳା ତାଙ୍କର ସ୍ୱଭାବ-ବୈଚିତ୍ୟ । ସେ ରସୋଭମ-ରସମୟ । ଏହି ରସମୟଙ୍କ ଲୀଳା ହିଁ ଗୋବିନ୍ଦଳୀଳା ।

ଶ୍ରୀକୃଷ ବୈ ପରମଦୈବତମ୍ । (ଗୋପାଳତାପିନୀ)

ଏସମୟ ଗୁଣର ଆକର ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧୁର ବୃନ୍ଦାବନର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ମୂର୍ତ୍ତି ।

ତେଣୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଶ୍ରୀକୃଷ ତ୍ରିଭଙ୍ଗଠାମ । ଏକାଧାରରେ ସେ ସନ୍ଧିନୀ, ସଂବିତ୍ ଏବଂ ହୁାଦିନୀ ଶକ୍ତିତ୍ୟର ସମୁଜ୍ୱଳ ନିର୍ଝର ସତ୍, ଚିତ୍ ଏବଂ ଆନନ୍ଦମୟ ତ୍ରିଧାରାର ଘନୀଭୂତ ମୂର୍ତ୍ତିପ୍ରକାଶ । ପଞ୍ଚଦଶୀକାରଙ୍କ ମତରେ ସେ—

''ସଙ ଜ୍ଞାନମ୍ ଅନନ୍ତଞ୍ଚେତ୍ୟସୀହ ବ୍ରହୁଲକ୍ଷଣମ୍ ।''

—ସେ ସତ୍, ଚିତ୍, ଆନନ୍ଦମୟ ବ୍ରହ୍ମ — ତ୍ରିଧାରା, ତ୍ରିଭଙ୍ଗ, ତ୍ରିଗୁଣ । ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ସନ୍ୟାସୀ ଯାହାଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ଭାଷାରେ କହିଛନ୍ତି, The glorious Trenity of Power, Wisdom and Bliss— Omnipotent power, Entrancing wisdom and Radiant love ଅର୍ଥାତ୍ୱ Life, Light and Love.

ଶ୍ରୀକୃଷ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟର ସମନ୍ୟ ମୂର୍ତ୍ତି, ଯେପରି ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଗହନ, ସେହିପରି ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ସଘନ, କିନ୍ତୁ ଜୟଦେବୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ବ୍ରକବନ୍ଧୁ ଗୋପୀଜନବଲ୍ଲଭରୂପେ ଆରାଧ୍ତ । ତାଙ୍କର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଲୀଳାର ବର୍ତ୍ତନା କରାଯାଇଅଛି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହରେ । ଶୁକଦେବଙ୍କ ବଚନାନୁସାରେ :---

'ଲାବଣ୍ୟସାରମ ଅସମୋର୍ଦ୍ଧ୍ୱମ୍ ଅନନ୍ୟସିଦ୍ଧମ୍'

—ଲାବଣ୍ୟର ଚରମ, ଅସମ, ଅନୁର୍ଦ୍ଧୁ, ଅତୁଲ୍ୟ, ଅନନ୍ୟସିଦ୍ଧ ।

ଭଗବାନ୍ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ମାଧୂର୍ଯ୍ୟମୟ । ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟଗୁଣ ପ୍ରକାଶରେ ସେ ମହାବିଷ୍ଟୁ ଅଂଶୀ ପରବ୍ୟୋମପତି ଶ୍ରୀନାରାୟଣ । ମାଧୂର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରକାଶରେ ସେ ଶ୍ରୀକୃଷ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ନିକଟରେ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଗୁଣର ପ୍ରକାଶ ଏତେ ଅଧିକ ଯେ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଛାୟାରେ ଅଦ୍ଧାରିତ । 'ସିଦ୍ଧାନ୍ତ' ବିଚାରରେ ଯେ ନାରାୟଣ, ସେ ଶ୍ରୀକୃଷ । କିନ୍ତୁ 'ଚିତ୍-କଗତ୍' ବିଚାରରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ସର୍ବରସର ଆଧାର, ରସାସ୍ୱାଦନର ମୂଳ, ରସର ପରମ ଉପାଦେୟ ତତ୍ତ୍ୱ । ତେଣୁ ସେ ରସରାଜ ।

- (୧) ''ଅପଶ୍ୟ ଗୋପାମନିପଦ୍ୟମାନସା ଚ ପରା ଚ ପଥିଭିଷ୍ଟରନ୍ତମ୍ ସ ସଧ୍ରୀଚୀଃ । ସ ବିଷ୍ସଚିବିସାନ ଆବରୀବର୍ତ୍ତୀ ଭୁବନେଷ୍ପତଃ ।'' (ରକ୍- ୧/୨୨/୧୬୪/୩୧)
- (୨) ''ଶ୍ୟାମାନ୍ଥବଳଂ ପ୍ରପଦ୍ୟେ ଶବଳାନ୍ଥ୍ୟାମଂ ପ୍ରପଦ୍ୟେ ।'' (ଛନ୍ଦୋଗ୍ୟ ଉପନିଷତ୍ – ୮/୧୩/୧)
- (୩) ''ମଭଃ ପରତରଂ ନାନ୍ୟତ୍ କିଞ୍ବହି ଧନଞ୍ଜୟ !'' (ଗୀତୋପନିଷତ୍ - ୭/୭)
- (୪) ''ଏକୋବଶୀ ସର୍ଦ୍ଧଗଃ କୃଷ ଇତ୍ୟେକୋଃପି ସନ୍ ବହୁଧା ଯୋଃବିଭାତି ।'' (ଗୋପାଳତାପିନି-ପୂର୍ବ-୨୧)

ଅର୍ଥାତ୍ (୧) ଜଣେ ଗୋପାଳଙ୍କୁ ଦେଖିଲି— ତାଙ୍କର କେବେ ହେଲେ ପତନ ନାହିଁ । କେବେ ସେ ପାଖରେ, କେବେ ଦୂରରେ; ନାନା ପଥରେ ସେ ଭ୍ରମଣ କର୍ଛନ୍ତି । କେତେବେଳେ ସେ ବହୁବିଧ ବସରେ ଆବୃତ, ପୁଣି କେବେ ସେ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ବସ୍ତାଚ୍ଛାଦିତ । ଏହି ରୀତିରେ ସେ ଥରକୁ ଥର ବିଶ୍ୱସଂସାରକୁ ଯାତାୟାତ କର୍ଛନ୍ତି ।

- (୨) ହେ ଅର୍ଜୁନ, ମୋଠାରୁ ଶ୍ରେଷ ଆଉ କେହି ନାହିଁ ।
- (୩) ପଟ ବ୍ରହ୍ନ ଶ୍ରୀକୃଷ ସର୍ବବଶୟିତା, ସେ ସର୍ବବ୍ୟାପୀ, ସକଳ ଜୀବ ଓ ଦେବବନ୍ୟ । ଅଚିତ୍ୟ ଶକ୍ତିବଳରେ ବହୁ ପ୍ରକାଶ ଓ ବିଳାସ ମୂର୍ତ୍ତିରେ ପ୍ରକଟିତ ହଅତି ।

ଐଶ୍ଯ୍ୟରେ ଯେପରି ନିୟମର କଠୋରତା, ମାଧୁର୍ଯ୍ୟରେ ସେହିପରି କରୁଣାର କୋମଳତା ।

''ଅପରିକଳିତ ପୂର୍ବଃ କଣ୍ଟମତ୍କାରକାରୀ ।

ୟୁରତି ମମ ଗରୀୟାନ୍ ଏଷ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟଧ୍ରଃ । (ଲଳିତ-ମାଧବ)

ତାଙ୍କର ମାଧୁରିମାର କଳନା ନାହିଁ । ଅତି ଚମହାର ଏବଂ ଆସୀମ । ମଧୁର ମୂର୍ତ୍ତିରେ ସେ ଚକ୍ରଧର ନୁହନ୍ତି ବେଶୁଧର । ସେ କୃଷଚିଉର ଆକର୍ଷଣକାରୀ । ମଧୁର ଭାବରେ ସେ ପ୍ରେମମୟ, ଆନନ୍ଦମୟ, ପରମାନନ୍ଦ ।

''ଆନନ୍ଦରୂପମ୍ ଅମୃଙ ଯଦ୍ ବିଭାତି ।''

ମଧୁରରୂପରେ ନନ୍ଦନନ୍ଦନ ଗୋବିନ୍ଦ ମଦନମୋହନ ।

''ଏ ନହକୁମାର ଅତି ସୁକୁମାର,

ଚାହିଁ ଯା'କୁ ମାର ହେବ ମୋହି ।''

(ବିଦଗ୍ଧ ଚିନ୍ତାମଣି - ୧୨ । ୨୫)

ରାଧା ତଥା ଗୋପୀମାନଙ୍କର ସେ-

''ପ୍ରେୟଃ ପୁଡାତ, ପ୍ରେୟୋବିଭାତ୍, ପ୍ରେୟଃ ଅନ୍ୟସ୍ନାତ୍ ସର୍ଦ୍ଧସ୍ନାତ୍ – ଅସ୍ନାତ୍ ସର୍ଦ୍ଧସ୍ନାତ୍ ପିୟଜମଃ ।''

(ନୃସିଂହତାପିନୀ)

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦବର୍ଷିତ ରାଧାକୃଷ ଯୁଗଳକୁ ଜୀବାହ୍ନା ଏଙ ପରମାହ୍ନା, ପ୍ରକୃତି ଓ ପୂରୁଷ ବା ଶକ୍ତି ଏଙ ଶକ୍ତିମାନ୍ କିୟା ରସରାଜ ଏଙ ମହାଭାବ—

ଯେପରିଭାବରେ କୁହାଯାଉ, ଲୌକ୍କ କଗତରେ ଏ ଲୀଳାର ପ୍ରସିଦ୍ଧ କେୟକ ଯେ ଭାରତରେ ପ୍ରଚଳିତ, ତାହା ନୁହେଁ । ଜୀବ-ପରମର ମଧୁରମିଳନଫପର୍କିତ ବର୍ଷନା ବିଭିନ୍ନ ଦେଶ ଓ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କର ପୃଷା ମଣ୍ଡନ କରିଅଛି । ଏହି ଭଗବତ୍ ମିଳନ ପ୍ରେମ ଖ୍ରୀଷ୍ଟଧର୍ମରେ ଦ୍ରାକ୍ଷାସବଠାରୁ ଆହୁରି ଉତ୍କଷ ବୋଲି ବର୍ଷିତ । ସୁଫୀଫପ୍ରଦାୟର ବର୍ଷନାରେ ପ୍ରାଣର ପ୍ରିୟତମା ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ମୁଖକାନ୍ତି । ଅବଗୁଣ୍ଠନର ଅନ୍ତରାଳରୁ ଫୁଟିଉଠି ଭକ୍ତର ଅନ୍ତରାତ୍ନା ପୁଲକିତ କରେ । କିନ୍ତୁ କୟଦେବୀ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ପ୍ରୀତି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଆତ୍ନୋହର୍ଗପୂର୍ବକ ସର୍ବସ୍ୱ ନିବେଦନର ମହତ୍ୱ ବର୍ଷନା ଅନ୍ୟତ୍ର ବିରଳ ।

କୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ ଶ୍ରୀକୃଷ- ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନ୍ । ସେ ପ୍ରେମର ମୂର୍ତ୍ତି । ପ୍ରେମରେ ଲଭ୍ୟ-ପ୍ରମର ଅବତାର ।

ସେ ଗୋପୀଜନବଲୁଭ ।

"ନେଙ୍ଗ ବିରଞ୍ଚୋ ନ ଭବୋ ନ ଶ୍ରୀରପ୍ୟଙ୍ଗ ସଂଶୟା ପ୍ରସାଦଂ ଲୋଭିରେ ଗୋପୀ ଯତ୍ତତ୍ ପ୍ରାପ ବିମୁକ୍ତିଜାତ୍ ।"

—ସେ ରାଧା-ମୋହନ ଗୋବିନ୍ଦ । ଜୟଦେବୀ ଗୋବିନ୍ଦ— ''ରାଧା-ମୁଗ୍ଧ-ମୁଖାରବିନ୍ଦ-ମଧୁପସ୍ତୌଲୋକ୍ୟ-ମୌଳିସ୍ଥଳୀ ।



## ର୍ଧାର୍ସ

ଆନନ୍ଦମୟ ରସଗ୍ରନ୍ଥ ଶ୍ରୀ ଗୀତ ଗୋବିନ୍ଦ । ଆନନ୍ଦାବ୍ଧ୍ୟେବ ଖଲ୍ସିମାନି କାୟତେ ଆନନ୍ଦେନକାତାନି କୀବନ୍ତି. ଆନନ୍ଦ ପତ୍ୟୟତ୍ୟଭି ସଂବିଶନ୍ତୀତି ।।

(ତୈଭିରିୟ ସ : ୩୬)

ଭୂତ ସମୁହର ଜନ୍ନ ଆନନ୍ଦରୁ । ଆନନ୍ଦଦ୍ୱାରା ହିଁ ସେମାନେ ଜୀବିତ । ତାଙ୍କର ଗତି ଆନନ୍ଦାଭିମୁଖୀ ଏଙ୍ ଆନନ୍ଦରେ ହିଁ ଚରମ ପ୍ରବେଶ ।

ଆନନ୍ଦମୟଙ୍କର ହୁ।ଦିନୀ ଶକ୍ତି ରାଧା । ରାଧା-ରସ ଘେନି ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସମୃଦ୍ଧ ।

ରସଃ ଇତି କଃ ପଦାର୍ଥଃ ?

—ଉଚ୍ୟତେ, ଆସ୍ୱାଦ୍ୟତ୍ୱାତ୍ (ଭରତ)

ଭାବତନ୍ନୟ ଚିଉରେ ଆନନ୍ଦର ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରକାଶ ହିଁ ରସ । ଭାବୃକ, ରସିକଳନ ଲାଗି ଏହି ରସ-କାବ୍ୟଟି ଏକାନ୍ତଭାବେ ଉଦିଷ ।

ଭାବୁକ ସେ— ଯେ ପ୍ରେମିକ । ଭାବର ନାମାନ୍ତର ହିଁ ପ୍ରେମ ! ଯାହାଙ୍କର ଚିଉ ଭାବ ବିଭୋର, ସେ ଭାବକୁ।

ରସିକ ସେ — ଯେ ''ହରିସ୍ମରଣେ ସରସଂ ମନଃ ।''

ଭାବୃକ ବା ରସିକ ଚିଉର ପ୍ରସନ୍ନତା ହିଁ କାବ୍ୟ ଆଲୋଚନାର ଅନୁକୂଳ । ସେହିମାନେ କେବଳ ଜୟଦେବୀ ଭାଗବତ-ରସ ପାନର ଅଧିକାରୀ ।

ଭାଗବତକାର କହିଛନ୍ତି :---

''ପିବତ ଭାଗବଙ ରସଂ ଆଳୟଂ

ମୁହ୍ରହୋ ରସିକା ଭୁବି ଭାବୁକାଃ ।''

ସମାଲୋଚକ ବା ତାର୍କୀକର ସେ ଅଧିକାର ନାହିଁ । ଏହା ପୂର୍ବଜଙ୍କର ଆପ୍ତବଚନ । କାରଣ, ରସ ସହୃଦୟ ସାମାଜିକଙ୍କର ନିଜସ ସମ୍ପଭି । ରସଭାବ କେବଳ ଆସ୍ୱାଦନ ଲାଗି ଉଦିଷ୍ଟ । ଅନୁଭବ ଏଇ ଆସ୍ୱାଦନର ସାଥା । ଏ ଆସ୍ୱାଦନ, ଏ ଅନୁଭବ, ଅରସିକ ଭାଗ୍ୟରେ ସୟବ ନୁହେଁ । ଅରସିକ ପକ୍ଷେ ରସକଥା —

> ''ଉଷ୍ଟେ ଯଥା ଚନ୍ଦନ ଭାରବାହୀ ଭାରସ୍ୟ ବେଭା; ନ ତୁ ଚନ୍ଦନସ୍ୟ ।''

ରସିକଳନ ମଧ୍ୟ କାବ୍ୟରସ ଆସ୍ୱାଦନର ଇଛା ପୋଷଣ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ବିଚାରିବା ଉଚିତ ଯେ ତାଙ୍କର ସେ ଅଧିକାର ଅଛି କି ନାହିଁ । ପୁଣି ଅଧିକାର ସୟବ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ପ୍ଥିର କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ଯେ ରସାଅ୍ସାଦନ ଲାଗି କେଉଁ ପନ୍ଥା ତାଙ୍କୁ ଅନୁସରଣ କରିବାକୁ ହେବ । ଆଉ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରିବାକୁ ହେବ, ତାଙ୍କର ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ରସ ଅନୁସନ୍ଧାନୀମାନଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ବା ପ୍ରଦର୍ଶିତ ମାର୍ଗ । ଏଇକଥା ସ୍ପଷ୍ଟ କରି ଗୀତ ଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟର ପ୍ରାରୟରେ ସୂଚାଇ ଦେଇ କବି କହିଛନ୍ତି

''ଯଦି ହରି ସୁରଣେ.....ଶୃଣୁ ତଦା ।''

ଏଥି ସହିତ ପୁଣି ଉଉମ ରୂପେ ବିଚାର କରିବାକୁ ହେବ ଯେ, କେଉଁ ଦେଶ, କେଉଁ ସମାଳ, କେଉଁ କାଳ ଓ କିଉଳି ପରିବେଶରେ କବିଙ୍କର ଳନ୍ନ । ଏହିପରି ନାନାଦିଗ କଳନାରେ କିପରି ପ୍ରଭାବ ବା ପ୍ରେରଣା କବିଙ୍କୁ ଉଦ୍ବୃଦ୍ଧ କରିଥିବା ସୟବ, ତହିଁର ସମ୍ୟକ୍ ବିଚାର ମଧ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକ । ଯଦି କାହାର ଦୃଷ୍ଟିରେ କୟଦେବଙ୍କ ରଚନା ବା ତାହାର କୌଣସି ଅଶ ଅଶ୍ଳିଳତାରେ ଭାରାକ୍ରାନ୍ତ ମନେ ହୁଏ, ତେବେ ଭାବିବା ବିଷୟ ଯେ, ସହଳ ବା ସ୍ପୃଷ୍ଟଭାବରେ ସାଧାରଣ ପ୍ରାକୃତ ନାୟକ — ନାୟିକା-ଆଚରିତ ଅଶ୍ଳୀଳ ରସମୁଖ୍ୟ ସୟୋଗ ବର୍ଣ୍ଣନା, ସେ ନକଲେ କାହିଁକି ? ତାଙ୍କ ପରି ଯୁଗସ୍ମର-ମହାକବିଙ୍କ ପକ୍ଷେ ଏପରି ବର୍ଣ୍ଣନା ଅକ୍ଲେଶସାଧ୍ୟ ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ କରାଯାଇପାରେ । କିନ୍ତୁ ସେ ତାହା ନ କରି ଅପ୍ରାକୃତ ଭଗବତ୍ବୟୟୋଗ ବର୍ଣ୍ଣନାରେ ମତି ବଳାଇଲେ କାହିଁକି ? ଆହୁରି ଗୋଟିଏ କଥା ମନେ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେ ପ୍ରାକୃତ ବା ଅପ୍ରାକୃତ କୌଣସି ନାୟକ ନାପିକା ବର୍ଣ୍ଣନା ନରିବାକୁ ହେଲେ ହେଁ ପୂର୍ବାଚାର୍ଯ୍ୟମାନେ କାବ୍ୟରେ ସେମାନଙ୍କର ସୟୋଗ ବର୍ଣ୍ଣନାକୁ । ଗ୍ରାଧ୍ୟକାର ଦେଉଥିଲେ ଏବଂ ତାହା ପୁଣି ଅଧିକାଂଶ ଶୃଙ୍ଗାର ରସାଦ୍ୱଦୀ । ସୟଦେବ ତାଙ୍କର ଏହି ପୂର୍ବଜ – ମନିଷୀମାନଙ୍କ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ପନ୍ଥା ଅନୁସରଣ

କରିଅଛନ୍ତି । ମାତ୍ର ପ୍ରତିସର୍ଗର ପରିସମାପ୍ତିରେ ଭକ୍ତପ୍ରାଣ କୟଦେବଙ୍କ ବାୟବ ରସ-ରୂପ ଅତ୍ୟନ୍ତ ସ୍ପୃଷ୍ଟଭାବେ ପ୍ରଷ୍ଟୁଟିତ । କଗତର ମଙ୍ଗଳ କାମନାରେ ଭଗବତ୍ ଚରଣରେ ସେ ବିନୀତ ନିବେଦନ କରିଅଛନ୍ତି ସର୍ଗମାନଙ୍କର ସମାପ୍ତି ଶ୍ଳୋକ ଭାଷାରେ । ରାଧାରସ ଘେନି ଭାଗବତରେ ଯାହା ଅପ୍ରକଟ, ଗୀତ-ଗୋବିନ୍ଦରେ ଘଟିଛି ତାହାର ପରିପ୍ରକାଶ ।

କାବ୍ୟର ନାୟିକାଙ୍କୁ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦେଇ ସେ ବିଷୟବୟୁ ଆରୟ କରିଦେଇଛନ୍ତି,— ଏକ ବିରହୋଚ୍ଚଣ୍ଡିତାର ଜୀବନ-ଚିତ୍ରରୁ । କିଶୋରୀ ବିଷମ କନ୍ଦର୍ପ ଦହନକ୍ୱାଳାରେ ବିରହ-ବିଧୂରା । ମିଳନ ଆଶାରେ ବୃନ୍ଦାବନ ସାରା ଖୋଜି ବୁଲିଛନ୍ତି ନଟନାଗରଙ୍କୁ —

> ''ଅମନ୍ଦ କନ୍ଦର୍ପ-କ୍ଷ-କନିତ-ଚିନ୍ତାକୁଳତୟା ଭୁମତଃ କାନ୍ତାରେ ବହୁବିହିତ କୃଷାନୁସରଣଃ ।''

ଦୈବୀବଶରୁ ଏତିକିବେଳେ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ସହସା ଉପସ୍ଥିତ। କେଉଁ ଦରଦୀ ସହଚରୀ । ପଚାରିଛନ୍ତି ଉଚ୍ଚଣ୍ଡିତା କିଶୋରୀ, ଶ୍ୟାମଙ୍ସବାଦ ।

> "ମୟାନ୍ସିଷୋ ଧୂର୍ତ୍ତଃ ସ ସଖି ନିଖିଳାମେବ ରଜନୀମ୍ ଇହ ସ୍ୟାଦତ୍ର ସ୍ୟାଦିତ ନିପୁଣମନ୍ୟାଭିସୃତଃ ନ ଦୃଷ୍ଟୋ ଭାଷୀରେ ତଟଭୂମି ନ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ଗିରେ ର୍ନ କାଳିନ୍ଦ୍ୟାଃ ନ ଚ ନିଚ୍ଚଳକ୍ଷ୍ମେ ମଧ୍ୟରିପଃ ।"

> > (ହରବୃଜା - ୩୪)

—ସାରା ରାତି ଖୋଳି ବୁଲିଛ ସେ ଧୂର୍ତ୍ତଙ୍କୁ । ଏଠି ଥିବେ ପରା, ସେଠିଥିବେ ପରା ବୋଲି ଭାବି ଭାଷୀର ବନ, ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ଗିରି, କାଳିନ୍ଦୀ ତଟ, ବେତସ କୁଞ୍ଜ— ଚାରିଆଡ଼ ଖୋଳିଛି ସେ ସୂର ରିପୁଙ୍କୁ । କାହିଁ ହେଲେ ଭେଟ ପାଇଲି ନାହିଁ ।

କାହିଁ ଗଲେ ସେ ନବଘନ ସୁନ୍ଦର ନଟନାଗର ମୋର ? ସହସା ଶୁଭିଛି ମୋହନ ବଂଶୀ । 'ଯଗୌକଳ' ବାମଦ୍ୱଶାଂ ମନୋହରଂ'

(ଭାଗବତ`

ମତି ଗତିଭୁଲା ଅମୋଘ ଏ ଆହାନ ।

ପ୍ରାଣପ୍ରିୟ ସହତରୀ ଚମକି ପଡ଼ି କହିଲେ — ଶୁଣ, ଶୁଣ, ରାଇ, ଏଇ ଶୁଣ —

"ଧୀରେ ଭାସିଆସେ ମୁରଲୀର ତାନ" । ଏଇ କୁଞାରେ ଥିବେ ପରା ମୁରଲୀଧର, ଶଠ ନଟବର ଶ୍ୟାମ । ରାଧା ପ୍ରେମକୀଳା—ରସିକ ସହ୍ଦୟ ଗୀତ କବି ଚିକିଟି ନରପତି ଏଇ ରସରେ ମଜି ଗାଇଛନ୍ତି—

''ପ୍ରାଣସଂଗିନୀରେ, ନେଡାନନ୍ଦ ପଶରା,

ଏହି କୁଞ୍ଜେ ଥିବେ ପରା ?

ପ୍ରାଣରୁ ସତ୍ତୋଷ ଦୁରୂଁ ନ କରରେ ରୟୋରୁ

ପ୍ରସରୁଛି ଏ ଦିଗରୁ ସୌରଭ ଧାରା ।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

ପରିହାସ ଭାବି ଚିଉେ ଲତାଜାଲେ ଏକାନ୍ତେ

ଲୁଚି ରହିଥିବେ ସତେ ଶିଖ୍ୟିଝର। ।

ଭାଷେ ଶ୍ରୀ କିଶୋରଚନ୍ଦ ଦେବରାଜ ମହୀନ୍ଦ

ଖୋଜିଲେ ତ ଏହି କୁଞ୍ଜେ ପଡ଼ିବେ ଧରା ।।''

ଖୋଜିବୁଲିଛନ୍ତି ଏଣେତେଣେ, ଦୁର୍ଗମ ବନପ୍ରାନ୍ତର ନ ମାନି । ପାଗଳିନୀ କରିଛି ତାଙ୍କ ବେଣ ନାଦ —

> ସୂରତ ବର୍ଦ୍ଧନଂ ଶୋକ ନାଶନଂ ସ୍ବିତ ବେଣୁନା ସୃଷ୍ଟୁ ଚୁୟିତମ୍ । ଇତର ରାଗବିସ୍ମରଣଂ ନୃଣଂ ବିତର ବୀର, ନୟେଃଧରା ମୃତମ୍ ।।

> > (ଭାଗବତ ଦଶମ)

ଏଇ ବଂଶୀନାଦ କଳ୍ପନାରେ ଭକ୍ତ ଗୋପାଳ-କୃଷଙ୍କ ବାଣୀ ଶୁଣନ୍ତୁ---''କଦୟ ବନେ ବଂଶୀ ବାଜିଲାରେ ସକନି, ରାଧା ଦ୍ୟଶିଖରୀ ଭାଜିଲା ରେ ।। .ତୋ'ବିନା ପ୍ରତିକାର

ଆନକେ ନାହିଁ ମୋର

ବିବେକ ରତନ ମୋ ହଜିଲା ରେ 11

କଢା ମୋତେ ସରଣୀ

ଆରେ ପ୍ରାଣମିତଣୀ,

ନୋହିଲେ ଜୀବନ ବରଜିଲା ରେ ।।''

ତହୁ ''ସରସମିଦ-ମୁଚେ ସହଚରୀ'' — ଆସ ସଖୀ, ଦେଖିବ ଆସ, ତମ ନାଗର ନଟବର ରାସକ୍ରୀଡ଼ାରେ ମାତିଛନ୍ତି ।

''ଅନ୍ୟୋନ୍ୟ ବ୍ୟତିଷକ ହଣ୍ଡାନଂସ୍ତୀଫୁସା ଗାୟତଂ ମଣ୍ଡଳୀ ରୂପେଣ ଭ୍ରମଙ୍ଗ ନୃତ୍ୟବିନୋଦ ରାସୋନାମମ୍ ।''

ସ୍ତୀ-ପୁରୁଷ ହାତ ଧରାଧରି ହୋଇ ଗାଇ, ମଣକାକାର ନୃତ୍ୟକଲେ ତାହାକୁ ବୋଲ୍ଡି 'ରାସ' ।

ଚଉକତି ଘେରି ରହିଛନ୍ତି ରସବିନୋଦିନୀ ବ୍ରକ୍ତବନିତା ଗଣ । ମହାନନ୍ଦରେ ହଲ୍ଲୀସକ ନୃତ୍ୟରେ ବିଭୋର ସେମାନେ ।

ଏହି ନୃତ୍ୟର ଲକ୍ଷଣ ମଧ୍ୟ ପୁଣି ଲେଖାଅଛି 'ଅଭିନୟ ଦପିଣ ପ୍କାଶ'ରେ—

> ''ମଥୁରାଭିନୟାଳାପୈର୍ଗୀତତାଳାନୁସାରତଃ ସୀଣଂ ଯନୁଷଳୀନୃତ୍ୟ ବୁଧାଃହଲ୍ଲୀସଙ୍କ ବିଦୁଃ ।''

ଏହି ହ୍ଲିସକ ନୃତ୍ୟ (ରାସ) ବିଭୋର ବ୍ରକଚନ୍ଦ୍ରମା କାମୁକୀ ଗୋପବାଳାମାନଙ୍କର କାମବର୍ଦ୍ଧନ ନିମିଭ ବେଣୁବାଦନ କରୁଛନ୍ତି —

> ''ଚକାର ତତ୍ର କୌତୁକ୍ୟାତ୍ ବିନୋଦ-ମୁରଲୀରଙ ଗୋପୀନଂ କାମୁକୀନାଅ କାମୋଦ୍ବର୍ଦ୍ଧନ କାରଣମ ।''

> > (ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ଉପୁରାଣ-ଶ୍ରୀକୃଷ ଜନ୍ୟଣେ)

ଏଇ ମୁରଲୀରବ ପାଗଳିନୀ କରିଦେଲା ବିନୋଦିନୀ ରାଧ୍କାଙ୍କୁ− ''ତତ୍ ଶୃତ୍। ରାଧ୍କା ସଦ୍ୟୋ ମୁମୋଦ ମଦନାତୁରା ।'' ରାସମଣ୍ଡଳୀ ନିକଟକୁ ଯାଇ ଦେଖିଲେ, ନୃତ୍ୟରତ ଶଠନାଗର । ସେଦିନ ''ଶୁଭେ ଶୁକୁ ତ୍ରୟୋଦଶ୍ୟାଂ ପୂର୍ଣ୍ଣଚନ୍ଦ୍ରାଦୟେ ମଧୌ ।'' ଏ ନବ ବସନ୍ତ ସମାଗମରେ —

\* 'କାମୋଦ୍ବର୍ଦ୍ଧନ'---

ଏହା ସାଧାରଣୀ କାମନୁହେଁ । ଅବଶ୍ୟ ଗୋପୀଗଣଙ୍କ ସହ ଏହା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ମିଳନ, ମୈଥୁନକ୍ରୀଡ଼ା କିନ୍ତୁ ଏ ଶମଣ ଅପ୍ରାକୃତ, କାରଣ ଏହା ଭାବ ଦେହର 'ମିଳନ ।

> ''ମୈଥୁନଂ ସହ କୃଷେନ ଗୋପିକା ଚରିତଞ୍ଚମତ୍ ତନ୍ନ କାମାଦ୍ ଅକାମାଦ୍ ବା ଭାବଦେହେନତତ୍ କୃତମ୍ - '' ଭାବ ଦେହ କଅଣ ? ''ଯଥା ଶରୀରେ ଦେହାନି ସୁଳଂ ସୂଷ୍ମଞ୍ଚ କାରଣମ୍ ।

ତଥିବାନ୍ୟତ୍ ଦେହ ଜ୍ଞେୟଂ ଭାବଦେହଂ ପ୍ରକୀର୍ଭିତମ୍ ।।''

(ରାସୋଲ୍ଲାସ ତନ୍ତ)

ଚାରୁ ଲବଙ୍ଗଲତା

ଫୁଲ ସୁରଭିତ

ମନ୍ଦ ମଳୟ ବିଗଛାଏ

କ୍ଞ ଭବନ ଭରି

ଅଳି ଗୁଣୁ ଗୁଞ୍ଜେ

କୋକିଳ କୃହୁକୁ ଶୁଣାଏ ।

ହରି ବିହରେ ସଖି, ମଧୁ ମଧୁମାସେ

ନାଚଇ ବ୍ରକ ଯୁବତୀ ତୁଲରେ ରସି

ବିରହି ପରାଣ-ମରା ସେ ।।''

ବିରହୋହଣ୍ଠିତା କିଶୋରୀର ଆଖି ଏ କ'ଣ ଦେଖିଲା ?— ''ଶ୍ଲିଷ୍ୟତି କାମପି, ଚୂୟତି କାମପି,

କାମପି ରମୟତି ରାମାମ ?''

ଚନ୍ଦ୍ରହସା ମଧୁରଜନୀରେ ପ୍ରୀତିବତୀର ଛାଡି କ'ଣ ଏଇ ଆଶାବାନ୍ଧି କୁଳମାନକୁ ଜଳାଞ୍ଜଳୀ ଦେଇ ଦୁର୍ଗମ ଅଭିସାର-ପଥରେ ଆଗେଇ ଆସିଥିଲା ?— ଆସିଛି ରମଣୀ ସୁଲଭ ଅଭିମାନୀ — ଛି, ଛି, ପ୍ରୀତିର ଟିକିଏ ହେଲେ ସାରାସାର ବିଚାର କଲେ ନାହିଁଶ୍ୟାମ ? କାହାକୂ କାହା ସହିତ ତୁଳିଲେ ? ମୁଁ, ଆଉ ବ୍ରକର ସାଧାରଣୀ ଗୋପୀକା ? ସମାନ ଆଖିରେ ଦେଖିଲେ ସେ ! ଦେଖିଲୁ ଦେଖିଲୁ ସଖି—

''ସ୍ୱଚ୍ଛନ୍ଦ ବ୍ରକସୁନ୍ଦରୀଭିରଭିତଃ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗମାଲିଙ୍ଗିତଃ ଶୃଙ୍ଗାରଃ ସଖି ମୂର୍ଭିମାନିବ ମଧୌ ମୁଗ୍ଧୋ ହରିଃ କ୍ରୀଡ଼ିତ ।''

(ଏହିଠାରେ 'ମୂର୍ତ୍ତିମାନ ଶୃଙ୍ଗାର' କଥାଟି କହି କବି ପ୍ରଚ୍ଛନ୍ନରେ ଶୃଙ୍ଗାରରସର ସଂକେତ ଦେଇଛନ୍ତି ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ।)

''ଏଷୁଡ଼ନେକ ମହିଳା ସମାରାଗୋ ଦକ୍ଷିଣଃ'' — (ସା: ଦ)

ଏହି ରୀତିରେ ଅନେକ ନାରୀ ପରିରୟ ସଂଭ୍ରମ'' ଦକ୍ଷିଣ-ନାୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ-ଦର୍ଶନରେ ସୃଷିହେଲା ପ୍ରେମାନୁରାଗ କନିତ ଅଭିମାନ । ତହୁଁ ବିରହୋହଣ୍ଠିତା କିଶୋରୀ ପ୍ରଣୟକୃପିତା ହୋଇ ପାଲଟିଲେ ମାନିନୀ ରାଧା ।

> ''ପତ୍ୟୁରନ୍ୟ ପ୍ରିୟାସଂଗେ ଦୃଷ୍ଟୋଃଥାନୁମିତେ ଶୃତେ ଈର୍ଷାମାନ ଭବେତ୍ ସ୍ତୀଣାଂ ତତ୍ରଦ୍ୱନୁମିତ ସ୍ତିଧା''

> > (ସାହିତ୍ୟ ଦର୍ପଣ)

ପତି ବା ନାୟକଙ୍କୁ ଅନ୍ୟ ରମଣୀ ସହ ଆଶକ୍ତ ଥିବା ବା ସେହି ଅନୁମାନରେ କିୟା କାହାରିଠାରୁ ସେ ବିଷୟ ଶୁଣିବା ଦ୍ୱାରା ସ୍ତୀମାନଙ୍କର ଈର୍ଷାମାନ ଜାତ ହୁଏ ।

ତହୁଁ ଅଭିମାନରେ କହି ଉଠିଲା ଅନ୍ତର । ସ୍ମୃତି ଯେତିକି ମଧୁର, ସେତିକି ପ୍ରମାଦଦିଆ । ମନେ ପଡ଼ିଗଲା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର କେତେକାଳର ପାଶୋରାକଥା – ଏଇ ଗୋପୀମାନେ ଦିନେ ମନେ କରୁଥିଲେ ରାଧା ହିଁ କେବଳ କୃଷ-ବଲୁଭା । ସେହି ଭାବ ଅନୁସରଣରେ ରାଜା 'ହାଲ' (ପ୍ରତିଷ୍ଠାନପୁର ନରପତି 'ହାଲ' ସାତବାହନ । ରାଜତ୍ୱକାଳ ପ୍ରାୟ ଖ୍ରୀଷ୍ଟୀୟ ପ୍ରଥମ ଶତକ) ତାଙ୍କର ''ଗାଆ ସଭସଇ''ରେ ନ୍ୟୁନାଧ୍କ ଦୁଇହଜାର ବର୍ଷତଳେ ଲେଖିଥିଲେ—

''ମୁହମାରୁଏଣ ଙ କଣହ — (କହୁ)

—ଗୋରଅଂ ରାହିଆଏଁ ଅବଶେତ୍ତୋ

ଏଦାଣ ବଲ୍ଲବୀଣାଂ ଅଣ୍ମାଣଁ ବି

ଗୋରଅଂ ହରସି ।''

— ହେ କୃଷ ମୁଖ ମାରୁତଦ୍ୱାରା ତୁମେ ରାଧିକାଙ୍କ ମୁଖରେ ଲାଗିଥିବା ଗୋଧୂଳି ଫୁଙ୍କିଦେବା ଛଳରେ ତାଙ୍କର ମୁଖ ଚୁୟନ କଲ । ଏତଦ୍ୱାରା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗୋପୀମାନଙ୍କର ଗୌରବ ହରଣ କଲ ।

ସେହି ସାଧାରଣ ଗୋପୀମାନଙ୍କ ସହିତ ରାସଲୀଳାରେ ମାତିଛନ୍ତି ଶ୍ରୀକୃଷ । ବିରହ ଅସହିଷ୍ଟୁତାରେ ବିପ୍ରଲୟ-ଶୃଙ୍ଗୀର ରସାଶ୍ରୟୀତା ହେଲେ ପ୍ରୀତି ପାଗଳିନୀ ପ୍ରୌଡ଼ା ନାୟିକା ରାଧିକା । ସେ ଅଭିମାନରେ ବର୍କନ କଲେ ରାସସ୍ଥଳୀ । — ପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମର ଲକ୍ଷଣ । ଏହାରି ମାଧ୍ୟମରେ ଅପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମର ଚିତ୍ର ଅଙ୍କନ କରିଛନ୍ତି ଭକ୍ତକବି କୟଦେବ । ଏହା ଦେହୀ-ଦେବୀ, ଅପ୍ରକାଶ୍ୟ ଆହ୍ନାର ପ୍ରଛନ୍ନ ରୂପାୟନ ।

ଏହା ହିଁ ମହାକବି ଜୟଦେବ କୃତ ଗୀତିକାବ୍ୟର ରାଧାମାଧବ---

'ରତି କେଳି କଥା' ବର୍ତ୍ତନା, – ଯାହା ବୋଲାଏ ରାସଲୀଳା – ବସନ୍ତ ରାସ । କୁହା ଯାଇଅଛି —

> ''ବିକ୍ରୀଡ଼ିଙ ବ୍ରକବଧୂଭିରିଫ ଚ ବିଷୋଃ ଶ୍ରଦ୍ଧାନ୍ୱତୋଽନୁଶୃଶୁୟାଦ୍ ଅଥ ବର୍ଷ୍ଣୟେଦ୍ ଯଃ । ଭଙ୍ତି ପରା ଭଗବତି ପ୍ରତିଲଭ୍ୟ କାମଂ ହୃଦ୍ରୋଗମାଶ୍ୱପହିନୋତ୍ୟଚିରେଣ ଧୀରଃ । (ଶୁକଦେବକୃତ ରାସପଞ୍ଚାଧ୍ୟାୟୀ – ପ୍ରାନ୍ତ ଶ୍ଳୋକ)

—ଯେ ବ୍ରକବଧୂଗଣଙ୍କ ସହିତ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଏହି ରାସଲୀଳା ଆଦରସହ ଶ୍ରବଣ ବା ବର୍ଣ୍ଣନ କରନ୍ତି ସେ ଭଗବତ୍ ପରମଭକ୍ତି ଲାଭ ପୂର୍ବକ ଜୀବର ହୃଦ୍ରୋଗ ସ୍ୱରୂପ କାମକୁ ନିର୍ଦ୍ଦିତ ଭାବେ ପରାଭୂତ କରି ପାରନ୍ତି ।

ଅଭିମାନିନୀ ରାଧ୍କାଙ୍କର ରାସସ୍ଥଳୀ ବର୍ଜନରୁ ଆରୟ ହୋଇଅଛି 'ବସନ୍ତ ରାସ' । କିନ୍ତୁ ଏଇ ଅଭିମାନ-ରଚନା ମଧ୍ୟରେ କାହିଁ ହେଲେ ଦେଖା ନାହିଁ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ପ୍ରତି ତିଳେ ମାତ୍ର ବିରାଗର ଲକ୍ଷଣ । ବିରହ-ଅସହିଣୀ ରାଧ୍କା କହିଛନ୍ତି---

> "ରାସେ ହରିମିହ ବିହିତ ବିଳାସମ୍ ସୁରତି ମନୋମମ କୃତ ପରିହାସମ୍ ।"

ରାସରେ ତାଙ୍କର ଏକାନ୍ତ ପ୍ରେମାସ୍ସଦଙ୍କର ଅନୁକୂଳ ଧୂର୍ତ୍ତନାୟକତ୍ୱ ବିକାଶ ଘଟିଛି । ସ୍ନେହ କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଅତୁଟ । ବିତରାଗିଣୀ ହେବା ଦୂରେ ଥାଉ ପକ୍ଷାନ୍ତରେ ସେ ଶ୍ୟାମ ସରାଗିଣୀ । ମିଳନର ଉହଣ୍ଠା ଅତ୍ୟନ୍ତ ବଳବତୀ ।

"ନାଗର ରାଜମୋ ପ୍ରେମକୁ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଇ ନାହାନ୍ତି । ହେଉ, ନ ପଚାରନ୍ତୁ ସେ – ନିର୍ଦ୍ଦୟ ହୁଅନ୍ତୁ ହେଲେ କିନ୍ତୁ ମୁଁ ଯେ ଏକାନ୍ତ ତାଙ୍କରି । ତାଙ୍କରି ଗୁଣଗାନ ସ୍ମରଣ କରୁଛି ମୋର ମନ, — ତିଳେ ଦୋଷ ବାରି ପାରୁ ନାହିଁ ।"

''ଗଣୟତି ଗୁଣଗ୍ରାମଂ

ଭ୍ରାମଂ ଭ୍ରମାଦପି ନେହତେ

ବହତି ଚ ପରୀତୋଷ୍ଟ

ଦୋଷଂ ବିମୁଞ୍ଚତି ଦୂରତଃ ।''

ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ବ୍ୟବହାରରେ ବ୍ୟଥ୍ତା କେହି ସଖୀ ସାଧାରଣ ମାନବୀୟ ରୀତିରେ ରାଧ୍କାଙ୍କୁ ସେତେବେଳେ ରଷିବାକୁ ପରାମର୍ଶ ଦେଇଛନ୍ତି । ତାହାରି ଉତ୍ତରରେ ଅପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମଭାବ-ଭୋଳା ଭକ୍ତକବି ଗୋପାଳକୃଷ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ମନକଥା ସୁରଣରେ ସରଳ ସହଳ ଭାଷା-ଛନ୍ଦରେ ସହଚରୀଙ୍କୁ ଶୁଣାଇଛନ୍ତି —

> ଦୟା ନ କରନ୍ତୁ ମୁଁ ଦାସୀ ସିନା ରେ ଦୁଃଖ ଦେଇ ଶ୍ୟାମଙ୍କୁ – ରାଧା ସୁଖୀ ହେବାକୁ ରୁଷିବ କଲୁ କି ଏ ଆଲୋଚନାରେ ?

ଏଇ ହେଲା ଅତିଶୟ ସ୍ନେହର ଲକ୍ଷଣ-ରାଗ । ପ୍ରୀତି ସଂଦଭକାରଙ୍କ ଭାଷାରେ— ''ସ୍ନେହଏବାଭିଳାଷାତିଶୟାତ୍ନକୋ ରାଗଃ'' । ଅତିଶୟ ଅଭିଳାଷାତ୍ନକ ସ୍ନେହ 'ରାଗ' ପରିଣତ ହୁଏ । ଏଥିରେ ଆଉ ସମ୍ହାଳି ପାରି ନାହାତି ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ଶ୍ରୀକୃଷ । ଅନୁରାଗବତୀ ରାଧ୍କା ତାଙ୍କୁ ରାସମଣ୍ଡଳୀ ତ୍ୟାଗ କରାଇ ଅନୁତାପାନଳରେ ଜଳାଇ ଦେଇଛନ୍ତି । ରୁଷିବା ଦୂରେଥାଉ ଓଲଟି କହିଛନ୍ତି ଶ୍ରୀମତୀ :—

#### ''ଶ୍ୟାମଅପରାଧିନୀ ମୁଁ, ସଂଗିନୀ'' ।

ଆତୁର ହୋଇ ପଡ଼ିଛନ୍ତି ଶ୍ରୀକୃଷ, ବିଧୂର।-ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ମିଳନ ମାନସରେ ଠିକ୍ ସଂସାରୀ ପରି । ଙ୍କସାରୀଙ୍କୁ ସଂସାର-ବାସନା-ବଦ୍ଧ କରି ଝୁରାଇ ଘାରିଛନ୍ତି ମହାଭାବମୟୀ ରାଧା । ଫସାରୀ କୟଦେବ, ଫସାରୀ କଂସାରୀ ଏବଂ ଫସାରୀ ରାଧାଙ୍କୁ ପ୍ରାକୃତ ନାୟକ-ନାୟିକା-ସୟବ ଫଭୋଗ-ରୁଚିରେ ଚିତ୍ରିତ କରାହୋଇଅଛି । ତହିଁ ସହିତ ମହାକବି ଅପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମର ଆଲେଖ୍ୟ ଆଙ୍କି ଦେଖାଇ ଦେଇଛନ୍ତି ଜଗତକୁ — ବଡ କିଏ ? ଭକ୍ତ – ନା ଭଗବାନ !

ଭକ ଭଗବାନଙ୍କର ଶରଣାଗତ, ଭଗବାନଙ୍କ ଅନୁଗ୍ରହ ଲାଭ ଆଶାରେ ଭକ ତାଙ୍କର ଅନୁସରଣରେ ପ୍ରଧାବିତ, – ଏଇହେଲା ସଚରାଚର ସଂସାରଗତି । କିନ୍ତୁ ଏଇ ଗତିର ବ୍ୟତିକ୍ରମ ଫୁଟାଇଦେଇଛନ୍ତି ଭକ୍ତକବି କୟଦେବ । ଭକ୍ତପ୍ରାଣ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଭାବମୟୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଅନ୍ୱେଷଣ, ଅନୁସରଣରେ ଅନୁଧାବନ କରିଥିବାର ଦେଖାଇ ଦେଇଛନ୍ତି, ପ୍ରଥମେ କୟଦେବ କବି । ରସ-ନାୟିକା ରାଧିକା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ଗୀତିକାବ୍ୟରେ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଲାଭ କରିଛନ୍ତି ଭକ୍ତିମତୀ ହେତୁ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦରେ ଭକ୍ତ ଲାଗି ବ୍ୟାକୁଳଚିଉ । ଜୟଦେବ ତାଙ୍କୁ କୁହାଇଛନ୍ତି ।

#### – ''ବେହି ପଦପଲ୍ଲବ-ମୁଦାଙ'' ।

ଭକ୍ତପ୍ରେମ-ପାଗଳ ଶ୍ରୀକୃଷ ଯଥାସୟବ ଶୀଘ୍ର ରାସମଣ୍ଡଳ ତ୍ୟାଗକରି ଅଭିମାନିନୀଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଆଶାରେ ଆକ୍ଳ ହୋଇ—

> ''ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗେ ସେ ବୁଲି ରାଇ ଆଶାରେ ଅନଙ୍ଗଦାହେ ଅତି ଦୁଃଖ କାତର । ଗତାନୁଶୋଚେ ଯମୁନାତଟ-ସ୍ଥିତ-ନିକ୍ଞ ମଧ୍ୟେଝରି ଖୀନ୍ ମାନସ''।

ଆମର ଭକ୍ତକବି ଅଭିମନ୍ୟୁ ଏହି ଭାବ ବର୍ଶନା କରି କହିଛନ୍ତି-

''କୃଷ ବୃନ୍ଦାକାନନ ମଧ୍ୟେ ବସି ଆନନ ଭାବନ୍ତି ରାଧାର ସତତ ଶରବାର ମାରର ପଡିଲା ଭିଦୂରର ସମକୁ ବିଳିଲା ଘାତତ ହେ ।

. (ବି.ଚି. ୩୬।୨)

× × × ×

ମହାକବି ତାଙ୍କ କାବ୍ୟରେ ବର୍ଷିଥିବା-

''ଙ୍କସାରୀରପି ସଂସାର-ବାସନା-ବଦ୍ଧ ଶୃଙ୍ଖଳାମ୍''

-କଥାର ମହତ୍ୱ ଫୁଟାଇ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ସଂପୂର୍ଷ ସଂସାରୀ ରୂପ ଚିତ୍ରରେ ଗୀତିକାବ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଉପସ୍ଥାପି**ଡ କ**ରାଯାଇଅଛି ।

ସଂସାରୀ-ପ୍ରକୃତି ଫୁଟାଇଛନ୍ତି କବି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର । ପାଥିବ-ଚେତନ-ହର। ରୂପେ ଚିତ୍ରିତ ହୋଇଛନ୍ତି ସେ କବିଙ୍କର କାବ୍ୟରେ ।

ମହାକବି କାଳିଦାସ ମେଘଡ଼ତରେ କହିଛନ୍ତି —

''କାମାର୍ଜାହି ପକ୍ତିକୃପଣାଷେତନା ଷେତନେଷୁ''।

ଏହାରି ଦର୍ପଣ-ଚିତ୍ର ସତେ ଯେପରି ପରିଷୂଟ ହୋଇଛି କୟଦେବଙ୍କ ପ୍ରାକ୍ତ-ରୁଚି ବିରହୀ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ବର୍ଶନାରେ । ବିରହଭୀରୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କାମଦେବଙ୍କଠାରେ କରୁଣ ନିବେଦନ କରିଛନ୍ତି :—

"ହୃଦି ବିସଳଢ଼ାହାରୋ ନାଙ୍ଗ ଭୁକଙ୍ଗମ-ନାୟକଃ କୁବଳୟ-ଦଳ-ଶ୍ରେଣୀ କଣ୍ଠେ ନ ସା ଗରଳ-ଦ୍ୟୁତିଃ । ମଳୟକରଳୋ ନେଙ୍ ଭଷ୍ମ ପ୍ରିୟା-ରହିତେ ମୟି ପ୍ରହର ନ ହରଭାତ୍ୟାନଙ୍ଗ କୃଧା କିମୁ ଧାବସି ?"

ଅର୍ଥାତ-

କୋପଭରେ କିମାଁ ଧାଇଁଛ

ପଛେ ମୋର ମଦନ ।

ହର ବୋଲି ମିଛେ ବିଚାରି

କରିବାକୁ ବହନ 🕕

ହର ଅର୍ଦ୍ଧଅଙ୍ଗେ ଅନଙ୍ଗ !

ହରପିୟା ବିରାଜେ ।

ବିଯୋଗୀ ମୁଁ ପ୍ରିୟା ବିହନେ

କୋପ ମୋରେ କି ସାଳେ ?

ଗଳପର ମୋହର ଏ ପରା

ଦେଖ ମୁଣାଳ ହାର ।

ଭୁଜଙ୍ଗମ-ପତି ବାସୁକୀ-

ଭୁମ ମନୁ ନିବାର ।

ବର୍ଜ୍ୟ ନୀଳିମା ବିଭୂମେ

ବିଚାର୍ଚ୍ଛ ଗରଳ !

କଣ୍ଟେ ମୋ ଯେ ମାଳା ନିରେଖ

ସେ ତ ନୀଳ-ଉପଳ ।

ପ୍ରିୟା ବିରହେ ମୋ ତନ୍ତରେ

ବୋଳା ଚନ୍ଦନ ରଚ୍ଚ ।

ଭସ ବୋଲି ତାକୁ ନ ମଣ,

ଉମ ମନ୍ ବରଳ ।

କବି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଏଠାରେ ଚେତନାଚେତନ-ଜ୍ଞାନହୀନ ରୂପେ ଚିତ୍ରଣ କରିଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ କାହିଁକି ? ପ୍ରଗାଢ଼ ପ୍ରେମବତୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ବିରହଜନିତ ବ୍ୟାକୁଳତାର ପ୍ରତୀକ ରୂପେ ଏହା ମାନବୀୟ ପ୍ରେମର,— ବିଶେଷତଃ ପରକୀୟା ପ୍ରୀତିର ଚରମ ନିଦର୍ଶନ । ବିରହ ଏହାର ଚିରନ୍ତନ ମଧୁର ସଂଗୀ । ରସରାଜ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଏବଂବିଧ ବିରହ-ବିକଳ-ଦୁର୍ଦ୍ଦଶା ସଂଘଟନ-କାରିଣୀ ଯେଉଁ ଶ୍ରୀମତୀ ରାଧିକା, ସେହି ପୁଣି ଅନ୍ୟପକ୍ଷରେ, ବିରହଉହଣ୍ଠିତା ନାୟିକା ।

ଶ୍ୟାମ ଅଦର୍ଶନ-ବିଧୂର। ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ମନକଥା ଗୀତଗୋବିଦର ଅନୁସରଣରେ ସଜାଡ଼ି ଆମର ପ୍ରଧ୍ମ ଓଡ଼ିଆ ଗୀତକବି ବନମାଳୀ ଦୂତୀ ମୁଖରେ ଖଞାଇ ଲେଖିଛନ୍ତି —

''ଅଞ୍ଜନ-ଗଞ୍ଜନ ଛବି ଶ୍ରୀଛାମୁକୁ ଥରେ

ଯାଁ ମୋ ସଜନି ! କୁଞ ବନେ ।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

ଘେଟ ବାରେ ମିନତି ମୋର

କଣାଇଁ ମଣାଇଁ ଶ୍ୟାମେ କହ ଦୁଃଖ ସମାଚାର ।

ବାଣୀ ଶୁଣି ଦୂତୀ ରାଧାର

ଚଳେ ବନମାଳୀ 🛵 ।ମ ଛାମୁକୁ ହୋଇ ଏହ୍ଡ 🔠 ।

ମୁଗ୍ଧ ମଧ୍ୟଦନଙ୍କ ନିକଟରେ ଉପସ୍ଥିତା ହୋଇ ଦୂତୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ଅବସ୍ଥା ବର୍ତ୍ତନା କରି କହିଲେ— "ସେ ବିରହେ ତବ ଦୀନା କାତର ମନସିକ ଶର ଡ଼ିର ମୋହନ-ଭାବନରେ ଅତି କ୍ଷୀଣା" । ମହାଭାବମୟୀ-ମହାଭାବାଧ୍ରୂଢ଼ା । ଶୃଙ୍ଗାର ରସର ଚରମୋହର୍ଷ ବର୍ଷନା କରିଛନ୍ତି ମହାକବି । "ବିପ୍ରଲୟୋଃଥ ସୟୋଗ ଇତ୍ୟେଷ ଦ୍ୱିବିଧୋମତଃ"

—ବିପ୍ରଲୟ ଏଙ ଫଭୋଗ — ଦ୍ୱିବିଧ ବିଭାଗ ମଧ୍ୟରୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ଶୃଙ୍ଗାରଭ ବିପ୍ରଲୟାବସ୍ଥା ।

ସୟୋଗ ଶୃଙ୍ଗାରର ଉଦ୍ଦାପନ ବିଭାଗ, ରତ୍-ବୈଶିଷ୍ୟ, ଅନୁଲେପନ, ମାଳାଦିଧାରଣ, ପ୍ରିୟାନୁଭୂତି ଓ ଗୁଣ ଶ୍ରବଣ ଇତ୍ୟାଦି ଏବଂ ଏହାର ଅନୁଭାବ ହେଲା ଅଙ୍ଗ ବିଷେପ ଏବଂ କଟାକ୍ଷାଦି । ଏ ସମୟ ବ୍ୟାପାର ଘଟଣାର କାଳ ଅତୀତ ହୋଇଯାଇଛି । ଉପସ୍ଥିତ ବର୍ତ୍ତମାନ ବିପ୍ରଲୟଶୃଙ୍ଗାର ଦଶା । ସୟୋଗ-ଶୃଙ୍ଗାର ପରି ରତୁବୈଶିଷ୍ୟ ପ୍ରଭୃତି ଏହାର ଉଦ୍ଦାପନ ବିଭାବ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ରୋଦନ, କୃଶତା, ଦୀର୍ଘଶ୍ୱାସ ଇତ୍ୟାଦି ଏହାର ଅନୁଭାବ ସଂଗୀ ।

ନାୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ନିଜକୃତ ଅପରାଧ-ଭୀରୁ । ବିନୟ କରି ଦୂତୀକୁ କହିଲେ ''ସଖୀ, ତୁମେ ଟିକିଏ ଯାଇ ମୋର ଅନୁନୟ ଜଣାଇ ରାଧାଙ୍କୁ ଏଠାକୁ ଅଣାଅ । ମୁଁ ପଥ ଚାହିଁ ଏହିଠାରେ ବସି ରହିଲି ।

''ଅହମିହ ନିବସାମି ଯାହି ରାଧା

ମନୁନୟ ମଦ୍ବଚନେନ ଚାନ୍ୟଥା'' I

ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ନିକଟରେ ଉପସ୍ଥିତହୋଇ ଶ୍ୟାମ-ସଂବାଦ-ବାହୀକା ସଖୀ ସଦେଶ ଦେଲା---

''ସଖି: ସୀଦତି ତବ ବିରହେ ବନମାଳୀ''

ସଖୀ ନିବେଦନର ମର୍ମ ହୃଦୟରେ ଅନୁଭବ କରି ସଖୀ-ଭାବରେ ଭକ୍ତ ଗୋପାଳକ୍ଷ କହିଛନ୍ତି —

> ''ନନ୍ଦନୟନ ଇନ୍ଦୀବର-ଇନ୍ଦୁ ତୋ ଲାଗି ଯୋଗୀ ହୋଇଗଲା ପରି ଦିଶୁଛି ଭଙ୍ଗି''।

ଚିଭେ ଚିନ୍ତି ତୋ ରୂପ ତୋ ନାମ କରି କପ ନିଭୃତି ନିକୁଞାରେ ଅଛନ୍ତି କଗି ।

କି ବୋଲି କହିବି ମୁଁ ବିଜେକଲେ ଜାଣିମୁଁ

ସାକ ସକ ଏ ବେଶ ହୁଅ ଉଲାଗି''।।

ସେହିପରି ବହୁ ପୁରାତନ ଓଡ଼ିଆ ଗୀତକବି ଦ୍ୱିକ ରଘୁନାଥଙ୍କର ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରୋକ୍ତ ଗୀତର ଭାବ ଅନୁସରଣରେ ରଚିତ ସଙ୍ଗୀତ ଲେଖା—

> ''ସଂଗିନି ! ତୋ ପ୍ରୀତି ଘେନି ମୋହନ ନିରତେ ଝୁରୁଛି ରେ । । । ଫୁଲଶର ଅତନୁ ମାରିବାର ସୁତନୁ ତା ତନୁ ଅଧୀରେ ଥରୁଛି ରେ । ।

ଆହାର ହେଲାଣି ଅରୁଚିରେ I

କୁଞ୍ଜର ଗମନାରେ ! କୁଞ୍ଜରେ ବସି ଧୀରେ

ତୋ ନାମ ଗାନ କରୁଛି ରେ ।।

କଳବଳ କୋକିଳ ବାଣୀରେ କେବଳ

ବିବେକପଣ ହିଁ ସରୁଚିରେ

ମନ୍ଦଗନ୍ଧ ଶୀତ ପବନ ବହି ମିତ

ଦେହରୁ ଚେତନ ହରୁଛି ରେ ।।

ଆସ ଆସ ସଖି । ତାସ ମନେ ନ ରଖି

ତା ଲାଗି ତୋ କର ଧରୁଛି ରେ ।

ରଘୁନାଥ ନିତି ଯୁଗଳ ରସେ ମତି—

ବଳାଇ ତ ଅନୁସରିଛି ରେ ।।''

ବିରହକାତର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅବସ୍ଥା ବର୍ତ୍ତନା କରି ସଖୀର ନିବେଦନ ଭାବାନୁସରଣରେ କବିସୂର୍ଯ୍ୟେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ପଦେ ଅଧେ ଜଣାଇବାକୁ ପାଶୋରି ନାହାନ୍ତି— ''ନିଦ ନାହିଁଟି ନଟବରକ୍ ଗୋ, ନେତୃ ନିରତେ ମୁଞ୍ଚେ ନୀରକ୍ ଗୋ ନ ଲଭିବାରୁ ନବନିତାଜ୍ଞୀ ତୋପଲୁବ-ଅଧର ମଧୁର ନିର୍ଝରକୁ ଗୋ'' ବିରହୋକଣ୍ଠିତା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ସଂବାଦ ଦେଲା ସହୃଦୟା ଦୂତୀ । ସେ ବାହୁଡ଼ି ଆସି କହିଲା---

"ନ କ୍ରୁ ନିତୟିନି, ଗମନ ବିଳୟନ— ମନୁସରାଙ ହୃଦୟେଶମ୍ । ଧୀର ସମୀରେ ଯମୁନାତୀରେ, ବସତି ବନେ ବନମାଳୀ ପୀନ ପୟୋଧର ପରିସର-ମର୍ଦ୍ଦନ-ଚଞ୍ଚଳ-କରଯୁଗଣାଳୀ ।" ଠିକ୍ ଏହାରି ଅନୁକରଣ ଓ ଅନୁସରଣରେ ଆମର ଗୀତକବି ଗୌରହରି

ଲେଖିଛନ୍ତି— ଚାଲ କୃଞ୍ଜକାନନେ ଯିବା କିଶୋରି ।

ମୋତେ ପେଶିଛନ୍ତି ତୋତେ, ନେବାକୁ ଙ୍ଶୀଧାରା ।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

ବିପିନ ଧୀର ସମୀରେ ଯମୁନା ନଦୀ ତୀରରେ

ଦରଶନ ଲାଳସାରେ ବସେ ପଥେ ଅନୁସରି ।

ପଙ୍କଜ ପଲୁବ ପରେ ଶୋଇଛନ୍ତି କାମକୃରେ

ଚେତାହଳେ ଥରେ ଥରେ ମହୀରେ ଲୋଟେ ସେ ହରି ।

ଶୁଣି ସେ ଦୃତୀ ବଚନ ହରଷେ ରମାରତନ

ମନରୁ ତେଜିଲେ ମାନ କହଇ ଗଉରହରି ।''

ଦ୍ତୀ ପୁଣି କହିଲା ଶୁଣ, ଶୁଣ-

ନାମ-ସମେଙ କୃତ-ଫକେଙ ବାଦୟତେ ମୃଦୂବେଶୁମ୍ ବହୁ ମନୁତେ ନନୁ ତେ ତନୁଫଗତ-ପବନଚଳିତମପି ରେଣୁମ ।।

ଆମ କବି ଗୋପାଳକୃଷ ଏହିପରି ଗାଇଛନ୍ତି :—

ଧୀରେ ସମୀରେ ବର୍ଧ୍ର ତାକୁଛି ତୋ ନାଁ ରେ

୍ପାଣେଶ୍ୱରୀ ରାଧ୍କେ ଶ୍ରୀମତୀ ଗାହର୍ବିକେ

ବୋଲି ହଜି ଯାଉଛି ତା ଚେତନାରେ ।

ତା ଦୋଷ ବୁଝାମଣା କରି ଛାମୁକୁ ଅଣା ଦଣ ଦିଅ ମନ୍ଦଳେ ତୂ ରୂଷ ନା ରେ ।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

(ଏ ଦୁଇଟି ଗୀତରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ''ଧୀର ସମୀରେ, ଯମୂନାତୀରେ'' ଶବ୍ଦଗୁଡ଼ିକ କିପରି ଆମର ଓଡ଼ିଆ ଗୀତ-କବିମାନେ ଆପଣାର ଗନ୍ତାଘର ରତ୍ନକୁ ଆପଣାଇନେଇ ସାଇତିଛନ୍ତି, ତାହା ସହୃଦୟ କନର ବିଚାର ତଳକୁ ଆସୁ ।)

ଦୃତୀ କହିଲେ ---

''ହରିରଭିମାନୀ-ର√ିରିଦାନୀମିୟମପି ଯାତି ବିରାମମ୍ କୁରୁ ମମ ବଚଙ୍ଟ-ସ୍୍ର ରଚନଂ ପୂରୟ ମଧୁରିପୁକାମମ୍ ।''

ଦିନମଣି ଅଷାଚଳ-ଚୂଳ ଅଟନ କଲେଣି । ଦିଗଙ୍ଗନା-ତନ୍ରେ ଘନନୀନଶାଡ଼ୀ ମଖିହେଲାଣି । ମୂଗ୍ଧେ ! ଆଉ କାହିକି ମଠ ? ଚାଲ, ଅଭିସାରର ଉପସୁଭକାଳ ସମାରତ ପରା !

''କାମାର୍ଚାରିସରେତ୍ କାଙ

ସାରୟେକୃତିସାରିକା ।'' (କଶ୍ୟସଳମ୍)

ସଖୀ-ବଚନର ପ୍ରତିଧନି ଶୁଭୁଛି ଭକ୍ତ ଗୋପାଳକୃଷଙ୍କ ଫଗୀତରେ---

ମାନ ତେଜ ସଜନି !

ଦୁଳଧ୍ନାଗି ମ୍ଁ କର୍ଛି ଦୟିନୀ !

ମୋତେ ଛଛି ପଠିଆଇ--ତୋତେ ସଂଗେ ନେବାପାଇଁ

ବିଳୟ କର ଜିପାରଁ ରାଜନନ୍ଦିନୀ !''

ଗୋବିନ୍ଦମିଳନ-ଉତ୍କଣ୍ଠା ବଳବତୀନେତ୍ ବିରହ-ପୀଡ଼ିତା ଶ୍ରୀମତୀ ଅଭିସାରରେ ଅସମଥା ସେତେବେଳେ । ସଖୀ ସୁଣି ଏ ସଂବାଦ ବହନ କରି ଶ୍ରୀକ୍ୟଙ୍କ ନିକଟକ୍ ଗଳେ । ଏଣେ ନାଗରରାଚାଙ୍କ ଆଗମନ ଅପେକ୍ଷାରେ ଶ୍ରୀମତୀ ନେଲେ ବାସକ-ସ୍ଥିକା ନାୟିକା ।

> ''କ୍ରୁତେ ମୟଙ୍କ ଯାତ୍ ସଜିତେ ବାସ-ଦେଶନି ସା ତୁ ବାସକସଜାସ୍ୟାଦ୍ ବିଦିଚ ପ୍ରିୟ-ଫଗମା ।''

(ସାହିତ୍ୟବର୍ପଣ)

ରସମୁକ୍ତାବଳି ଗ୍ରନ୍ଥକାର କେହୁଝରାଧିପତି ଗଦାଧର ନାରାୟଣ ଭଞ୍ଜ ଏହି ବାସକ-ସଜିକା-ନାୟିକା ଲକ୍ଷଣ ବର୍ତ୍ତନା କରି ଲେଖିଲେ—

''କେଉଁ ନାଗରୀମଣି କେଳିସଦନ

ନିଜ ଅଙ୍ଗ ସୁବେଶ କରି ଯତନ ଗୋ,

ବିଚିତ୍ର ତଳ୍ପେ ଜାତୀକଳିକା ପୁଣି

ମକର ଚାହିଁ ବେଶ ହୁଅଇ ପୁଣି ଗୋ ।।

ଫୁସ ଆଗତ ବିଳୟରେ ଭାବଇ

ଦ୍ୱାରକୁ ଯାଇ ପଥ ନିରେଖୁଥାଇ ଯେ,

ସଖୀ ଆଗତ ପଦନ୍ୟାସ ଶୁଣିଲେ

ପିୟ ମୋ ଆସିଲେ କି ମଣଇ ଭଲେ ଯେ ।।"

'ଗନ୍ତୁମଶକ୍ତା' ବାସକ ସଜିକା ନାୟିକାକୁ ପ୍ରିୟ ଆଗମନର ପ୍ରବୋଧବାଣୀ ଶୁଣାଇଲେ ସଂକେତ କୁଞ୍ଜରେ ଉପସ୍ଥିତା ସହଚରୀ ।

ସଖୀଭାବାଶ୍ରିତ ଭକ୍ତକବି ଗୋପାଳକୃଷ ଏହି ମର୍ମରେ କହିଛନ୍ତି ---

''ସାଳ ସଳ, ଗୋଷ-ଚନ୍ଦମା ଆସିବେ ଆଳ ଗୋ—''

ତେଶେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ବାର୍ତ୍ତାବାହିକା ସଖୀ ଉହଣ୍ଠିତା ଶ୍ରୀକୃଷଣଙ୍କ ସମୀପବର୍ତ୍ତିନୀ ହୋଇ ବିରହିଶୀର ଦଶା ବର୍ଣ୍ଣନା କରି କହିଲେ---

> ''ପଶ୍ୟତି ଦିଶି ଦିଶି ରହସି ଭବଙ ତଦଧର ମଧୁର ମଧୂନି ପିବଙ ନାଥ ହରେ,

ସୀଦତି ରାଧା-ବାସଗୃହେ ।''

ଦୁତୀ ମୁଖରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ଏତେବେଳର ଦୀନଦଶା ବର୍ଣ୍ଣନା ଘେନି ପୁରାତନ ରସିକ-ଗୀତକବିଙ୍କର ନିମ୍ନାଙ୍କିତ ରଚନାଟି ନିର୍ଣ୍ଣିତଭାବରେ ମହାକବିଙ୍କର ପ୍ରୋକ୍ତ ସଂଗୀତର ଭାବାନୁକରଣ ।

> ''କଳାକାହୁ କୁହୁକ ଜାଣେ, ଯେଣିକି ଚାହିଁଲେ ଦିଶର ତେଣେ ।''

ଦୂତୀ ପୁଣି କହିଲେ, ''ଶଠ ନାଗର ! ସଖୀ ମୋର ହରିମୟକଗତ ଦେଖିଛନ୍ତି । ଦୁଃଖ ଲାଗୁଛି, ତୁମେ ଯାହା ତିଳେ ହେଲେ ତାଙ୍କ କଥା ଚିନ୍ତା କରୁ ନାହଁ । ସଂକେତ କୁଞ୍ଜରେ ତୁମର ବିକେପଥ ଚାହିଁ ଚାହିଁ ଆଖିପାଣି ଆଖିକୋଣରେ ମଲାଣି ତାଙ୍କର । ଅଭିସାରକନିତ ଆନନ୍ଦରେ କେବେ ପୁଣି ଦୁଇ-ଚାରି ପାହୁଷ ମାତ୍ ଚାଲିବାବେଳକୁ ମୋହଯାଉଛନ୍ତି ସେ ।''

''ମୁହୁରବଲୋକିତ ମ&ନଲୀଳା ମଧୁରିପୁରହମିତ ଭାବନଶୀଳା ।''

ତମରିପରି ବେଶମଷିତା ହୋଇ ନିଜକୁ ''ମୁଁ କୃଷ'' ବୋଲି ବିଚାରୁଛନ୍ତି ସେ (ରାଧା) ।

ସଖୀଙ୍କର ଦିବ୍ୟୋନ୍ନାଦ ଅବସ୍ଥା ବିପ୍ରଲୟ ଶୃଙ୍ଗାରର ମୋହନ ଭାବ ଲକ୍ଷଣ-ବିକାଶ । ''ଭ୍ରମାଭା କାପି ବୈଚିତ୍ରମ୍''

(ଉଜ୍ଜଳ ନୀଳମଣି)

ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଅଧ୍ରୂଢ଼ ମହାଭାବ ଅବସ୍ଥା ଉପସ୍ଥିତ । 'ମୋହନ' ଏଙ 'ମାଦନ' ରୂପରେ ଏହା ଦ୍ୱିବିଧ । ସୟୋଗକାଳ ଆସି ନାହିଁ । ତେଣୁ ମୋହନ ବିଭାଗର ପ୍ରଶ୍ର ଉଠୁନାହିଁ । ବର୍ତ୍ତମାନ ମାଦନାବସ୍ଥା ।

''ମାଦନସ୍ୟ ଏବ ବୃତ୍ତିଭେଦୋ ଦିବ୍ୟୋନ୍ସାଦଃ'',

ଏହି ମାଦନ ହିଁ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଅବସ୍ଥା ଏଙ କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ-

''ଏଷଃ ମାଦନଃ ସର୍ବଶ୍ରେଷଃ ଶ୍ରୀରାଧାୟା ଏକ ନାନ୍ୟତ୍ର ।''

ବିରହରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଷ୍କୂର୍ତ୍ତି ଏବଂ ନିଜକୁ କୃଷ ବୋଲି ଜ୍ଞାନ କରିବା ଏହି ମାଦନ ଅବସ୍ଥାର ଲକ୍ଷଣ ।

ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ସଖୀ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ କହିଲେ —

—ଆଉ ବିଚାରିବାକୁ ତର ନାହିଁ । ଉଠ, ଚାଲ । ଧୃଷ୍ଟ ! ବିଳୟ ନ କରି ଶୀଘ୍ର କୁଞ୍ଜକୁ ବିଜେ କର । ଦୀର୍ଘ ରାତ୍ରିଯାପନ ବିରହିଣୀ ସଖୀଙ୍କ ପକ୍ଷେ ଏକାବେଳେ ଅସୟବ ହୋଇପଡିଛି ।

ଉହଣ୍ଠିତ। ଶ୍ରୀମତୀ, ସଂବାଦବାହିକା ଦୂତୀର ବାହୁଡ଼ାଣିରେ ଉଛୁର ହେବାରୁ ପୁଣି ଅନ୍ୟ ଜଣେ ସଖୀକୁ ଦୂତବେଶରେ ସଜାଇ ସଂକେତଦ୍ୱାର। ନାଗରାଜଙ୍କ ବିହରଣ ସ୍ଥାନକୁ ପଠାଇ ତାଙ୍କ ଆଗମନର ସଂବାଦ ଦେଲେ । ଇତ୍ୟବସରରେ ସଂକେତ ଘେନି ବାହୁଡ଼ିଆସିଛି ପୂର୍ବପ୍ରେରିତ ଦୂତୀ— ''ଶ୍ୟାମ ନାଗର କୁଞ୍ଜକୁ ଼ିଜେ କରିବେ ।''

ଆମର ଗୀତକବି 'ମାନ ହୋତା' ଏହି ରସାନୁପ୍ରାଣିତ ହୋଇ ସଖୀ-ବଚନର ପ୍ରତିଧ୍ୱନି ଶୁଣାଇ କହିଛନ୍ତି—

''ଆସିବେ କୁଞ୍ଜକୁ ରସିକରାଳ

ରେ ଫଗିନୀ, ମନୁ ଖେଦ ବରଜ ।

ରସିବେ ତୋ ତୁଲେ ମୁରଲୀପାଣି-

ତୋଷିବେ ଭଣି ସେ ବିନୟ ବାଣୀ ।

ନାଶିବେ ମଦନ-ଦହନ-କଦନ

ସଂକଳପ ତୋର ପୂରିବ ଆଜ ।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

ପ୍ରେମର ନାଗର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ବିରହାନଳରେ ଦହନ କରି ନିଜେ ପ୍ରେମମୟୀ ମଧ୍ୟ ସେହି କ୍ୱାଳା ଭୋଗୁଛନ୍ତି ।

''ଅନଳ ଜାଳଇ ପରେ ଜାଳି ଆଗେ ତା ଅଙ୍ଗ ।''

ପ୍ରେମ ହିଁ ରତି । ପ୍ରେମ ହିଁ ଶୃଙ୍ଗାର ।

ଶୃଙ୍ଗାରର ଦୁଇଟି ବିଶିଷ୍ଟ ଅବସ୍ଥା— ଏଥି ପୂର୍ବରୁ କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ ଗୋଟିଏ ମୋହନ ଅନ୍ୟଟି ମାଦନ ।

ମୋହନ-ବିରହରେ, ମାଦନ - ମିଳନରେ ।

ମହାଭାବମୟୀଙ୍କର ବିରହ-ଦଶାଚିତ୍ରଣରେ ହିଁ ବିପ୍ରଲୟ ଶୃଙ୍ଗୀର ରତିରେ ପରିଷ୍ଟ । ଏହାର ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ମୋହନରେ । ସଂୟୋଗ ଶୃଙ୍ଗୀରର ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ମାଦନରେ । ମୋହନର ଅନ୍ତର୍ଗତ ଦିବ୍ୟୋନ୍ନାଦ ଇତ୍ୟାଦି ଭାବ । ସେହିପରି ମାଦନର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ହେଲା ଭାବୋଲ୍ୟ । ଦିବ୍ୟୋନ୍ନାଦ ଓ ଭାବୋଲ୍ଲାସ—ଉଭୟ ଧାବସୂଚକ ଶ୍ଙ୍ଗୀର ରସ ଘେନି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରସାୟିତ ।

ୂତୀ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ନିକଟରୁ ବାହୁଡ଼ି ଆସି ବାସକ ସଜିକାନାୟିକା ରାଧ୍କାଙ୍କୁ ଆଶାବାଣୀ ଶୁଣାଇଲା— ''ରସରାଜ ବିଜେ କରିବେ ।'' ଫୁଟିଉଠିଲା ଭାବୋଲାସର ଚରମ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି । ଦିବ୍ୟୋନୁାଦରେ ବିହୃଳିତା ମିଳନଉହଣ୍ଠିତା

ଶ୍ରୀମତୀ ଅପେକ୍ଷା କରି ରହିଲେ ନାଗର ନଟବରଙ୍କର ଶୂଭାଗମନକୁ । କିନ୍ତୁ କାହିଁ ? ଚାହିଁ ଚାହିଁ କଣ୍ଡ ତ ବଳିପଡ଼ିଲା— ସଂକେତ କାଳ ଯେ ଅତୀତ ହେଲା । କାହିଁ ?

''କଥ୍ତ ସମୟେଃପି ହରି-ରହହ

ନ ଯଯୌ ବନଂ ।''

ଆସିଛି ଦୂତୀବଚନରେ ଅବିଶ୍ୱାସ । ବିପ୍ରଲବ୍ଧା ବିଷାଦିନୀ ଶ୍ରୀମତୀ ଭାଳିଲେ ସଖୀ ତାଙ୍କୁ ବଞ୍ଚନା କରିଛି ।

> ''ପ୍ରିୟଃ କୃତ୍ୱାପି ଫକେଙ ଯସ୍ୟା ନାୟାତି ସନ୍ନିଧଂ ବିପ୍ରଲବ୍ଧା ତୁ ସା ଜ୍ଞେୟା ନିତାନ୍ତ ଅବମାନିତା ।''

> > (ସାହିତ୍ୟଦର୍ପଣ)

ନାଗରକର୍ତ୍ୱକ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାତା ଭାଳି ସେ ନିଜକୁ ନିତାନ୍ତ ଅବମାନିତା ବିଚାରିଲେ । ତହଁ ନାନା ସହେହ ଆସିଲା ମନରେ । ଭାଳିଲେ—

''କାପି ମଧୁରିପୁଣା ବିଳସତି ଯୁବତୀରଧିକ ଗୁଣା ।''

ଲୌକିକ ନାରୀ-ସୂଲଭ ଶୃଙ୍ଗାର-ଚିତ୍ରବର୍ଣ୍ଣନ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି ଏହିଠାରେ । ଶ୍ରୀମତୀ ପୂଶି କହିଲେ—

''ରଚୟତ ସୁଭୃଶମ୍, କାମପି ସୁଦୃଙ୍ଗ ଖଳହଳଧରସୋଦରେ । କିମଫଳମବଙ୍ସ ଚିରମିହ ବିରଙ୍ସ ବଦ ସଖୀ ବିଟପୋଦରେ ।।''

ସଖୀ ! ହଳଧର-ସୋଦର (ଚାଷୀର ଭାଇ, ତେଣୁ ଅରସିକ) ଖଳସ୍ୱଭାବ ଶ୍ରୀକୃଷ କେହି ସୁନୟନା ରମଣୀସହିତ ପ୍ରଗାଢ଼ ରମଣାନନ୍ଦରେ ମାତିଥିବେ । କହ ନା ତେବେ ସଖୀ ! ମୁଁ କାହିଁକି ମନଦୁଃଖରେ ଏଇ ବନଭିତରେ ବୃଥାଟାରେ ଅନାଇଁ ବସିଥିବି ତାଙ୍କୁ ! ରସଗ୍ରାହକ ଗୀତକବି ପୀତାୟର ଦ୍ୱିକ ଏହିଠାରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ମନକଥା ଫୁଟାଇ ଲେଖିଛନ୍ତି—

''ଚାଲ, ସକନି ! ଯିବା ଗୋ, ହେଲା ତ କଣା ।'' ''ଅଧ୍କ ଏଥୁଁ ଫଳ — ଅପବାଦ କେବଳ'' ।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

କାହିଁପାଇଁ ରସିଲି ବହ୍ନି ଏ ବୋଲି ଚାହିଁ-ଚାହିଁ ଝାସିଲି ଏ ରସେ ପୀତାୟର ଦ୍ୱିକ କହଇ ଗୀର, ପ୍ରେମକ୍ ମୋ କୁହାର, ଯାହା କଲା ଏଥର ।'' ''ନାୟାତଃ ସଖି ନିର୍ଦ୍ଦୟୋ ଯଦି ଶଠ

ସ୍ତ୍ରଂ ଦୃତି କିଂ ଦୂୟସେ ।

ସ୍କୃନ୍ଦ ବହୁବଲୁଭଃ ସ ରମତେ

କିଂ ତତ୍ର ତେ ଦୃଷଣମ୍ ।''

— ପରେପରେ ବିପ୍ରଲୟଶୃଙ୍ଗାର ରସର ଅଲୌକିକତାସହିତ ମହାଭାବଧ୍ରୃତ୍ ପ୍ରେମର ଚରମ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ଫୁଟାଇଛନ୍ତି ମହାକବି ।

''ସ୍ ଭୂମୈରପି ତତ୍ସଙ୍ଗ ତୃଷା ମୃତ୍ୟୁପ୍ରତିଶ୍ରବାତ୍ ।'' (ଜ:ନୀ)

(ମୃତ୍ୟ ସ୍ୱୀକାର କରି ମଧ୍ୟ ନିଜର ପଞ୍ଚଭୂତଦ୍ୱାରା ପ୍ରିୟ ସଂଗତୃଷା) ।

ଏହା ହିଁ ମୋହନ-ଭାବ—ବିପ୍ରଲୟ ଶୃଙ୍ଗାର ରସ-ବିକାଶର ପରାକାଷା । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କବି ବିପ୍ରଲବ୍ଧା ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ମୁଖରେ କୁହାଇଅଛନ୍ତି —

''ପଶ୍ୟାଦ୍ୟ ପ୍ରିୟସଂଗମାୟ

ଦ୍ୟିତସ୍ୟାକୃଷ୍ୟମାଣଂ ଗୁଣୈ-

ରୁଚଣ୍ଠାର୍ଭିଭରାଦିବ ୟୁଟଦିଦଂ

ଚେତଃ ସ୍ୱୟଂ ଯାସ୍ୟତି ।"

—ଦେଖ ଦେଖ ସଖି ! ପ୍ରିୟ ନାୟକ ରସରାଜଙ୍କ ଗୁଣାକୃଷ୍ଟତିଭ ମୋର ଅତିଶୟ ଉତ୍କଣ୍ଠା ଏଙ୍ ମନୋବେଦନାର ବଶବର୍ତ୍ତୀହେତୁ ବିଦୀର୍ତ୍ତ ହୋଇ ସ୍ୱୟଂ ତାଙ୍କ ନିକଟକୁ ଗମନ କରିବ—ଏହିଠାରେ ରାଧାରସର ଅଲୌକିକତା ବିଚିତ୍ରରୂପରେ ବିକଶିତ ।

ପୁଣି ସେହି ରାଧାରସ, ନିପୁଣ ରସଭରା ଲେଖନୀରେ ଚିତ୍ର କରି ମଧୁର ଲୀଳା ବର୍ତ୍ତନା କରିଛନ୍ତି ମହାକବି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର କୁଞ୍ଜ ଭିସାର ଘେନି ।

ଏ କଥା ପାଶୋରିଦେଇଛଡି ଧନୀ ଯେ ବ୍ରକବଲୁଭ ନାଗରରାଜ ଶ୍ରୀକୃଷ ହିଁ ଏକମାତ୍ର 'ପୂରୁଷ' ଅନ୍ୟ ସମୟେ 'ନାରୀ' ! ଜୀବନରେ ଥାଇ ନ ଥିବାପରି ଅବସ୍ଥା ରାଧିକାଙ୍କର । ନିରତିଶୟ ମନୋବେଦନା ସହୁଥିବାବେଳେ ନୀରଭରା ନୟନସମ୍ମୁଖରେ ତାଙ୍କର ଯେତେବେଳେ ଲିଭିଲିଭି ଆସୁଥିଲା ଅଗଣନ ଆଶାର ତାରକା, ସେତେବେଳେ ଉଷାର ଅରୁଣ ଝଲକତଳେ କୁଞ୍ଜଦ୍ୱାରରେ ବିଜେକଲେ ଧୂର୍ଭ ଶିରୋମଣି ।

ନିରାଶା, ଅପମାନ, ଅଭିମାନ, ରୋଷ, ଘୃଣା, ବିରାଗ-ସମୟେ ସତେ ଠୁଳ ହୋଇଗଲେ ବିପ୍ରଲବ୍ଧାର ମନ-ମନ୍ଦିରରେ । ସତେ ଅବା ଶଠନାଗରଙ୍କପ୍ରତି ନିଃଶ୍ୱାସକଣାର ଦୂରସ୍ମର୍ଶରେ ମଧ୍ୟ ତନୁ ତାଙ୍କର କଳୁଷିତ ହେବ !

> "ହରି ହରି ଯାହି ମାଧବ ଯାହି କେଶବ ମା ବଦ କୈତବବାଦଂ ତାମନୁସର ସରସୀରୁହଲୋଚନ ଯା ତବ ହରତି ବିଷାଦଂ ।"

''ଆଉ ତମର ସେ ଛଳ କୁହାରେ ଭଳିଯିବ ନାହିଁ ରାଧା । ଦୂର ହୁଅ । ଯାଅ, ଯେ ତମ ମନର ବିଷାଦ-ହାରିଣୀ, ତାହାରି ଅନୁସରଣ କର ।''

ଖଣିତା ନାୟିକା ଶ୍ରୀକିଶୋରଙ୍କ ମୁଖରେ ଏହି ଜୟଦେବୀ ଭଣିତ ବାଶୀର ବିଶ୍ୱୟ ଅନୁସୃତ ବିକଶିଉଠିଛି ଆମର ପୁରାଣଗୀତକବି ବନମାଳୀ, ଗୋପାଳକୃଷ ପ୍ରଭୃତିଙ୍କ ରସ-ରଚନାରେ । କବି ବନମାଳୀ ରାଧାଭାବରେ ମଜି କହିଲେ—

> ''ଛଇଳ ହେ ଛୁଅଁ ନା ତନୁକୁ ମୋର ମୁକୁରେ ମୁଖ ଦେଖ, କି ଚିହ୍ନ ସେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ, ଗଣ୍ଡେ ଦିଶୁଛି ଜର ଜର ହେ । ୦ ।

X
 X
 X
 N
 ରତେ ପୁହାଇ ନିଶି, ଆସିଛ କଳାଶଶୀ–
 ଫେରିଯାଅ ପାଶେ ତାହାର ହେ ।
 କହଇ ବନମାଳୀ — ବୃଷଭାନୁ ଦୁଲାଳୀ
 ଖଊିତା ରସେ ରୋଷଗିର ହେ ।''

ରତିବଞ୍ଚତା, ଅଭିମାନବତୀ ରାଧିକା ଧୂର୍ତ୍ତନାୟକ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଆଉ ଚାହିଁବେ ନାହିଁ ବୋଲି ପଣ କରି ମୁଖ ଫେରାଇ ବସିବାବେଳକୁ ଅମାନିଆଁ ଆଖିକି ତାଙ୍କର କିଏ ସତେ ଟାଣିନେଇ ଲଖାଇଦେଲା ବହୁବଲୁଭ ନାଗରରାଜଙ୍କର ରକ୍ତରଙ୍ଗ ନୟନଯୁଗଳରେ ।

> ପଲକର ଚତୁରାକ୍ଷରେ ଶ୍ରୀମତୀ ଦେଖିଲେ— ''ରଚ୍ଚନିଚ୍ଚନିତ ଗୁରୁ ଜାଗରରାଗକଷାୟିତମଳସନିମେଷମ୍ ବହତି ନୟନମନୁରାଗମିବ ୟୁଟମୁଦିତରସାଭିନିବେଶମ୍ ।''

ରସ-ମୁକ୍ତାବଳୀର ସହୃଦୟ କବି ଅନ୍ୟ ସଂଭୋଗ-ଚିହ୍ନିତ ଧୃଷ୍ଟନାୟକ ଦର୍ଶନରେ ଈର୍ଷାକ୍ଷାୟିତା ନାୟିକା ରାଧ୍କାଙ୍କ ମନୋବଦେନାରେ ବ୍ୟଥାକର୍ଜରିତ ସଖୀ-ଭାବାପନ୍ନ ହୋଇ ଲେଖିଛନ୍ତି —

''ଯେଉଁ ଦିନ କୁଞାରେ

କୃଷ ନିଶି ଶେଷରେ

ପ୍ରବେଶ ହେଲେ ତୃ୍ୟଠାରେ

ତାଙ୍କ ହୃଦେ କୁଙ୍କୁମ

ଗଣ୍ଡେ ଯାବକ ଚିହୁ

ଅଙ୍କିତ କଜ୍ଜଳ ସିହୂର ଗୋ

ଚନ୍ଦ୍ରମୁଖି !

ତା ଦେଖି ତୁୟେ କଲ ମାନ

ବୋଧିଲେ ସେ ଯେଉଁ ବଚନ

ଚିତ୍ର ମୁଁ ଲେଖୁଥ୍ଲି — କାଳି ହିଙ୍ଗୁଳ ଦଳି

ପତିମା ତୃୟରି ସମାନ ଗୋ ।''

ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ମନୋବେଦନାରେ ବ୍ୟଥାତୁର ଦରଦୀ କବି ଗୋପାଳକ୍ଷ ମହାକବି ଜୟଦେବଙ୍କ-ଅମଳ ରଚନାକୁ ଏକାନ୍ତରେ ଅନୁସରି ଶୁଣାଇଛବି---

''ଯାଅ ଯାଅ ଶଠ ! ସବୁ ପଡ଼ିଲାଣି ଜଣା

ବ୍ୟର୍ଥେ ଆଉ ମୋର ପାଶେ ନ କର ପ୍ରତାରଣ। । ୦ ।

ରାତ୍ରି ଜାଗରଣ ହୋଇ

ତୃୟର ନୟନ ଦୁଇ

ଦିଶୁଛି ଆରଭ-ବର୍ଣ କଲି ମୁଁ କଳଣା 🕕

×

X

×

ଯେ ତବ ମନର ଦୁଃଖ

ଦୂର କରିବ ଶ୍ରୀମୁଖ

ସେ ବାଳା କୁ ଅନୃନୟ-ବାଣୀ କର କଣା ।

X

X

×

ସ୍ତାମିନୀଙ୍କ ପକ୍ଷ ହୋଇ

ଗୋପାଳକୃଷ କହଇ

ବାହୃତି ଯାଅ ବଞ୍ଚକ ! ନ କର ବଞ୍ଚନା ।``

ଏହି ''ଖଷିତା ନାୟିକା'' ଲକ୍ଷଣ ଘେନି ଦଶରୂପକ ଗୁନୁକାର କହିଛଞି— ''ଜ୍ଞାତେଽନ୍ୟାସଙ୍ଗ ବିକ୍ତେ ଖୟିତେର୍ଷାକଷାୟିତା ।'' ଆମର ସଂଗୀତ-କବିସମ୍ରାଟ ଉପେନ୍ଦ୍ର ଭଞ୍ଜ ଖଣିତା ନାୟିକାର ଲକ୍ଷଣ ବର୍ଣ୍ୟନାକରି 'ରସ-ପଞ୍ଚକ'ରେ କହିଲେ—

> ସୁକାଣ ନାଥ, ସେ ତୋ କାମିନୀ ସାରିଲୁ ଆଜ ଯା ସଙ୍ଗେ ଯାମିନୀ । । ସୁରସ ଜାଣେ ବିଶେଷ ଶୀଘ୍ର ଯାଅ ତାର ପାଶ ଶୋଚନା ବଞ୍ଚନା ମୋତେ ସାକ୍ଷୀଛନ୍ତି ଅଙ୍ଗକେତେ

> > ଇତ୍ୟାଦି.....(ରସ ପଞ୍ଚକ)

ସେହିପରି 'ରସମୁକାବଳୀ'କାର ମଧ୍ୟ ଖଣ୍ଡିତା ନାୟିକା ବର୍ଶନାରେ ଲେଖିଛନ୍ତି :—

''ବିନିଦ୍ର କେଉଁ ରାମା ଶଯ୍ୟାରେ ବସି କାନ୍ତ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଶେଷ ହୋଇଲା ନିଶି ଯେ ନୟନୁ ବିସର୍ଚ୍ଚଇ ଲୋତକ ଧାର ଏକାଳେ ଉପଗତ ହେଲା ନାଗର-ଯେ । ନଗରୀ ପାଶେ ବସି ଭାଷୁ ମଧ୍ୟର ସୁନ୍ଦରୀ ଚାହିଁଦେଲା ଅଙ୍ଗକୁ ତାର ଯେ । ଯୁବତୀ ନଖବ୍ରଣ ହୋଇଛି ବ୍ୟକ୍ତ ଲାକ୍ଷା କୁଙ୍କୁମ ସିନ୍ଦୂରରେ ଚିତ୍ରିତ ଯେ । ଭାଲରେ ବିଲେପିତ କଜଳ ଗାର । ଦେଖି ଖଣ୍ଡିତା ମୁଖେ ନୟୁରେ ଗିର ଯେ ଯେତେ ବିନୟ ଗିର ନଘେନି ଚଣୀ ସହି ନପାରି ହଦେ ହୁଅଇ ଖଣ୍ଡି ଯେ ।

ଯେତେ ଲୁଚାଇଲେ ହେଲେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ମନ-ନୟନ ଶ୍ୟାମଙ୍କ ଛଳନା ସହକରେ ବାରିପାରିଲା---

> ''କୃତାପରାଧୋନିର୍ଭିକୋ ନିର୍ହୀକ ଷର୍ଚ୍ଚିତୋଃପି ଚ ଦୃଷ୍ଟଦୋଷୋଃପି ମିଥ୍ୟାବାକ୍ ବୁଧୈର୍ଧଷ୍ଟୋଃୟମୀରିତଃ'' । (ରସମୁକ୍ତାବଳୀ)

ଧୂର୍ତ୍ତନାୟକରୂପେ ଚିହ୍ନିତ ନଟବରଙ୍କର ବିବିଧ ଚାଟୁ ବଚନ ବୃଥା ହେଲା । ମଦନ-ପୀଡ଼ିତା-ରତିରସ ବଞ୍ଚତା, ବିଷାଦିନୀ ରାଧିକା ଅଭିମାନବତୀ ହୋଇ ଫେରାଇ ଦେଇଛନ୍ତି ଶ୍ୟାମଙ୍କୁ । ଶୁଣିଲେ ନାହିଁ ସିନା ତାଙ୍କର ଯାବତ ଅନୁନୟ, ହେଲେ ମନ କିନ୍ତୁ ତେଣେ ଜଳି ପୋଡ଼ିଯାଉଛି ମିଳନର ବ୍ୟର୍ଥତାରେ । ପାଲଟିଛନ୍ତି ସେ କଳହାନ୍ତରିତା—

''ଚାଟ୍କାରମପି ପ୍ରାଣନାଥଂ—

ରୋଷାଦପାସ୍ୟ ଯା

ପଣ୍ଟାଭାପମବାପ୍ନୋତି

କଳହାନ୍ତରିତା ତୁ ସା ।''

(ସାହିତ୍ୟ ଦର୍ପଣ ପୃ-୮୦)

ଏହି ରୀତିକୁ ବର୍ତ୍ତନାକରିଛନ୍ତି ଆମର ଭଞ୍ଜକବି ରସପଞ୍ଚକରେ— 'ସରୋଷ ହେଲି, ସଖି ମୁଁ ହୁଡ଼ିଲି ସଭରମ ହୋଇ କାନ୍ତେ କି କରମ କଲି । ।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

କୋପାକ୍ରାଙ ପରାଭୂୟ ପ୍ୟାଭାପସମନ୍ୱିତା କଳହାନ୍ତରିତ ଜ୍ଜେୟା ନାୟିକା ଭେଦ ବାଦିଭିଃ ।''

କିନ୍ତୁ ଆଉ ଭାଳିଲେ କଅଣ ହେବ ? ନାୟକ ଅପମାନିତ ହୋଇ କୁଞ୍ଚତ୍ୟାଗ କଲେଣି । ଆଖିଲୁହ ସାର କରି ଶ୍ରୀମତୀ ପଷ୍ଟାଭାପ କରୁଥିବା ବେଳେ ସଖୀ ତାଙ୍କୁ ଏକାନ୍ତରେ ବୁଝାଉଥିବା ଦୃଖ୍ୟ ଭକ୍ତ ଗୀତିକାର ବନମାଳୀଙ୍କ ଭାବ ଦୃଷ୍ଟି ଏଡ଼ାଇ ପାରିନାହିଁ । ପ୍ରାଣପ୍ରିୟା ସଖୀ ସହିତ ସେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ବୁଝାଇ କହିଛନ୍ତି — ଭାଳି ଭାଳି ଦିନ ସରିବ ନାହିଁ ଗୋ କିଶୋରୀ.

יוזמוומסים שיומס אי

କାଣୁମଣି ହୋଇ ନ ପାରୁ କାଣି

ଆଣୁନାହୁଁ ଚିଭେ ସଖୀଙ୍କ ବାଣୀ

ଶ୍ୟାମେ ହେଲୁ ଅସ୍ତେହୀ ।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

ବନମାଳୀ ବୋଲେ ଏତେ ମାତର

ମନମୋହନକୁ ନ କର ପର ।

ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଗୋପୀଭାବାପନ୍ନ ବନମାଳୀ ବୁଝାଇ ପଚାରିଛନ୍ତି— ''ସରାଗ ତୋ ମଖେ ନାହିଁ ଗୋ ଶୀମତୀ !

ସରାଗ ତୋ ମୁଖେ ନାହିଁ ।

ପରାଗ ମୁଞ୍ଚଲା ପଙ୍କଜ ପରାଏ

ଦିଶୁଅଛି କାହିଁ ପାଇଁ ?

ନିନ୍ଦୁ ଶ୍ୟାମଘନ ଶୋଭାକୁ, ତୁ କିପାଁ

ପିଦ୍ଧିଅନ୍ତ୍ର ନୀଳଚେଳ

ଚାରୁ ମୃଗମଦ ତିଳକ ଲାବଣ୍ୟ

ନିଟିକେ ହୋଇଛି ମେଳ ।''

''ବନମାଳୀ ବୋଲେ ଯା'କୁ ନ ଦେଖିଲେ

ନେତ୍ର ବହେ ଅଶ୍ର ଧାର

ଶ୍ୟାମକୁ ମାନ ନ କରି ମୁଁ କହୁଛି

କାମକୁ ଯେବେ ତୋ ଡର ।''

ଅନ୍ୟ ଗୋପୀ କିଏ କହୁଛି---

''ହରିରୂପଯାତୁ ବଦତୁ ବହୁ ମଧୁରଂ କିମିତି କରୋଷି ହୃଦୟମତି ବିଧୂରମ୍ । ମାଧବେ, ମା କୁରୁ ମାନିନି ମାନମୟେ ।''

—ଉଚିତ କଲୁନାହିଁ ଶୀମତି ! ବହୁରେ ବିମନା ହୋଇ ।

ଆଉ କେଉଁ ସଖୀ ପୁଣି ଝିଙ୍ଗାସି କହିଲା :— ଠିକ୍ ହୋଇଛି । ଯେମିତି କାର୍ଯ୍ୟ କରିଛୁ ସେମିତି ଫଳ ଫଳିଛି । ବିପରୀତକାରିଣୀ ତୁ । କରଗତ ଚିତ୍ତାମଣିଙ୍କୁ ଅବହେଳାରେ ଦୂରକୁ ଫିଙ୍ଗି ଦେଇଛୁ । ଏବେ ଆଉ ଆଖି ଲୁହ ଝରାଇ ଛାତି ତିନ୍ତାଇଲେ କିଏ ଶୁଣିବ ?

''ରେ କିଶୋରି ! ରୁଷିବାର ସିନା ଜାଣୁ ରସ ଜଳଧ୍ରେ ଅବଗାହି ଧୀରେ

ତହୁଁ ତସାର ନ ଛାଣୁ ।

ରମଣୀୟ ଜାଣି-ରସି ତହିଁ ପୂଣି ନ ତରି ପରିବାଦକୁ ରୋଷ ଅଙ୍ଗୀକାର କରି କି ତାହାର

ଅଳପ କଥା ପଦକୁ ।

× × ×

ରଙ୍କ ରତନ ଲାଭକୁ ପରି ଏବେ

ରଚି ଯତନକୁ ଭଲେ

ରମ ଶ୍ୟାମ ଛବି କିଶୋରରେ କବି---

ରବି ରାୟଗୁରୁ ବୋଲେ ।''

ସହାନୁଭୂତି ବଦଳରେ ଦୁଃଖୀ ମନ ଶୁଣିଛି ଆହୁରି ବେଦନାଦାୟକ କଟୁବାଣୀ । ସଭିଏଁ କ'ଣ ପର କରି ଦେଲେ ? ସାଥୀ ତେବେ କିଏ ? ଖଞିତାର ଅନୁତାପ ଆଉ ନୀରବ ନୟନର ନୀରଧାର ସିନା !

ସମୱେ ଭଗାରି ହେଲେ ସଂସାର ରହିବ କିପରି ? ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ଦୁଃଖରେ ସହାନୁଭୂତି କଣାଇଁ ଦିଗ ଦିଗନ୍ତରେ ତମସା ଓଡ଼ଣୀ ଘେରାଇ ଆସିଛି ସନ୍ଧ୍ୟାବଧୂ । ଉଦୟ ହେଲେ ଚନ୍ଦ୍ରମା, ଝଲସି ଉଠିଛି ବିଷାଦମଳିନ କୂଞା, ସୁଶୀତଳ କର ପରଶରେ ।

କୁଞ୍ଜଦ୍ୱାରରେ ସଞ୍ଜ ସମୀରର ମନ୍ଦ ହିଲ୍ଲୋଳ ଦୋଳାୟିତ ଚଞ୍ଚଳ ଚନ୍ଦ୍ରିକା ଚୂଳର ଆଭା, ସଜଳ ନୟନରେ ପ୍ରତିବିୟିତ ହେଲା । କିଏ ? ସେହି ଧୂର୍ତ୍ତାନା ? ରୋଷ ଉଣା ହୋଇ ଆସିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ରମଣୀଜନସୁଲଭ ଗୁମାନ ଏବେହେଲେ ତୁଟି ନାହିଁ ଅଭିମାନିନୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର । ଆନନ୍ଦ ବିଷାଦର କନ୍ଦଳ ମଧ୍ୟରେ କୁଞ୍ଜବିହାରୀଙ୍କ ଆଗମନରେ ସଖୀମାନଙ୍କୁ ଲାଜୁଆ ଆଖ୍ କୋଣରେ ଟିକିଏ ଆଡ଼େଇ ଚାହିଁଲେ ଦୂର୍ଜୟମାନବତୀ ରାଧିକା । ତହୁଁ ଅବସର ବୂଝି ଚଟୁଳ-ଚାଟୁ-ବଚନ-ପଟୁ ମନମୋହନ ବହୁମତେ ବିନୟବାଣୀ ଭଣି ଜଣାକଲେ :—

"ତ୍ମସି ମମ ଭୂଷଙ ତ୍ମସି ମମ ଜୀବନଂ ତ୍ମସି ମମ ଭବଜଳଧ୍ ରତ୍ନମ୍ । ଭବତ୍ ଭବତୀହ ମୟି ସତତମନୁରୋଧୀନା ତତ୍ର ମମହୃଦୟମତି ଯତ୍ନମ୍ ।।" ତଥାପି ଅଭିମାନିନୀର ଗୁରୁମାନ ତୁଟିଲା ନାହିଁ । ଚିର ମିଳନ ଦର୍ଶନ ଅଭିଳାଷିଣୀ, ଶ୍ୟାମ ସପକ୍ଷ ବାଦିନୀ ସହଚରୀମାନେ ମୋହନଙ୍କର ଦୁର୍ଦ୍ଦଶାରେ ବିବଣା ହୋଇ କୋପିନୀ ରାଈଙ୍କୁ ବହୁ ଅନୁନୟ କରି କହିଲେ—

"କେବେ ନଥିବାରୁଷା ଆକ କାହିଁକି ? ମୋହନଠାରୁ ମନ ଭାକି ଗଲା କି ? lo l ବରଜିବୁ ତୁ ସିନା କିପରି ସେ ତୋ ବିନା ବଞ୍ଚେ ମାନସରେ ପାଞ୍ଚଲୁ ନିକି l ଶ୍ରୀ ବ୍ରକେନ୍ଦ୍ର ମେ। କୀବର କୀବନ କେତେ ବାର ବୋଲିଛୁ ପାଶୋରିଲୁ କି ? ମହାଭାବ ରୂପିଣୀ ପ୍ରେମଧନରେ ଜିଣି ଅଧରୁ ସୁଧା ଯାକୁ ଦେଇଛୁ ଲୁକି ଆରେ ପ୍ରାଣମିତଣୀ କେ କି କହିଲେ ଶୁଣି ଏପରି ହୁଅନା ରେ ଆଉ ଏଣିକି ।

ଗୋପାଳକୃଷ ବୋଲେ ହାତଧରି ପହିଲେ ଆନପକାଇ କୁହାଯାଇ ନାହିଁ କି ?''

ତେବେ କେ ତୁଟିଲା ନାହିଁ ଗୁରୁମାନ । ତହୁଁ ମିଳନ ବିଧାୟୀନୀ କେହି ସହଚରୀ କହିଛନ୍ତି –

> ''କତିନ କଥ୍ତମିଦମନୁପଦମଚିରମ୍ ମା ପରିହର ହରିମତିଶୟରୁଚିରମ୍ ମାଧ୍ୟବେ, ମା କୁରୁ ମାନିନି ମାନମେୟ ।''

ସମୟ ଚେଷା ବିଫଳ ହୁଅନ୍ତେ ଆଖି ଛଳ ଛଳ କରି, କରଧରି ସମଦୁଃଖିନୀ ପ୍ରିୟସଖୀର ଭଣିତ ଅନୁନୟବାଣୀ ଶୁଣାଇଛନ୍ତି ସହୃଦୟ ରସିକ କବିସୂର୍ଯ୍ୟ—

''ଗଲା ସବୁ ସରି ରେ ନବ କିଶୋରୀ । । । ଯାହା ଶ୍ୟାମ ଅଙ୍ଗ ଚୃୟି ଆସିବା ସମୀର । ଛୁଇଁଲେ କେବଳ ହେଉ ରସ କରକର । ପୁଲକେ ଭରତି କରୁ ମୃଦୁ କଳେବର । ସେ ଯେବେ ହୋଇଲେ ପର

ଯାହା ବେଣି ଶୁଣି ଏକା ଧାଇଁ ନିଶିଥରେ ବୋଲିନାହୁଁ ଦିନେ ଆସ ଯିବା ମିଶି ଥରେ ହୃଦ ମଦନ ବିଭବ ସମୁଲୁସି ଥରେ । ବିଗ୍ରହ ତାହା ସାଥିରେ ।। ଦୂତୀକର ଧରି କହି ଘେନାଇଁ ଘେନାଇଁ ନୀପ ନିକୁଞ୍ଜ ପୁଞ୍ଜକୁ ଅନାଇଁ ଅନାଇଁ ଦିନ ହରୁ ସୁମଝରା ବନାଇଁ ବନାଇଁ ମୀନନେତା ଯାହା ପାଇଁ ।''

ସହଚରୀମାନଙ୍କ ବଚନ ଶ୍ରବଣରେ ଅଭିମାନବତୀର ସ୍କୃତିପଟରେ ସେହି ଶଶିହସା ମଧୁରାତି, ନିଭୃତ ନିକ୍ଞ ମିଳନଲୀଳା ଖେଳାଇଦେଲା । ତଥାପି ଆତ୍ନନିବେଦିତା କିଶୋରୀର ପ୍ରଣୟଗର୍ବ-ଜନିତ ଗୁରୁ ଅଭିମାନ, ଶଠନାୟକକୃତ ଅପରାଧ ମାର୍ଜନା କରିବାରେ ରମଣୀସୁଲଭ ଗୌରବହାନୀର ସୂଚନା ଚେତାଇଦେଇ କହିଲା—

''ଟାଣପଣ କର ସାର''

ଭକ୍ତି-ପ୍ରୀତିର ଏ ଅଭିମାନ ହିଁ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ହୃଦୟରେ ପ୍ରବଳ ରାଜତ୍ୱ ଜମାଇ ଦେଲା । ତେଣୁ ଯେ ଯେତେ କହିଲେ ହେଲେ ପ୍ରଶୟକୋପିନୀ ବିରହଣୀ ଦୁର୍ଜୟମାନବତୀର ପ୍ରଶୟମାନ ତିଳେହେଲେ ଟଳିଲା ନାହିଁ ।

ସ୍ୱକୀୟାର ସ୍ପ୍ନ ତଥା ପରକୀୟାର ଗଣ୍ଠିଧନ ଏଇ ଗୁରୁବିରହ । ''ଚିନ୍ତାତ ଜାଗରୋଦବେଗୈ

ତାନଙ୍କ ମଳିନାଙ୍ଗତା

ପ୍ରକୋପୋ ବ୍ୟାଧ୍ରୁନ୍ମାଦୋ

ମୋହୋ ମୃତ୍ୟୁର୍ଦ୍ଦଶା ଦଶ ।''

ଚିତା. ଉନ୍ନିଦ୍ରତା, ଉଦ୍ବେଗ. ବିଶୀର୍ଶତା, ମଳିନତା, ପ୍ରଳାପ, ବ୍ୟାଧ୍, ଉନ୍ନାଦ, ମୋହ ଏଙ୍ ମୃତ୍ୟୁ — ଏହି ଦଶ ଦଶା ମଧ୍ୟର୍ ଅଧ୍କାଂଶ ଅବସ୍ତା ଭୋଗକର୍ଥ୍ଲେ ସୁଦ୍ଧା ପ୍ରଣୟ-ଅଭିମାନକୁ ଦୂରକୁ ଠେଲିଦେଇ ପାରିଲେ ନାହିଁ ରାଇ । ପ୍ରେମ-ଭକ୍ତିର ଅଲୌକିକ ରଙ୍ଗ-ବିଚିତ୍ର ବିଭଙ୍ଗ । ''ଅହେରିବ ଗତିଃ ପେମଃ''

ଏ ପ୍ରେମ, ଏ ଭକ୍ତି କେବଳ ପରକୀୟାରତି-ସୟବ ଅଭିମାନ—ଯାହା ବାୟବ ପକ୍ଷେ କହିବାକୁ ଗଲେ ଆଧାତ୍କିକ ଗରିମା । ପ୍ରୀତିବତୀର ମନେପଡ଼େ ଲାକ, ମାନ, ଭୟ, କୁଳ, ଶୀଳକୁ କଳାଞ୍ଜଳି ଟେକି ଦେଇ ପ୍ରଳୟଙ୍କାଶ ଘୋର ଘଟଘଟା, ରହି ରହି ଚପଳାର ପଲକ ଝଲକ, ବକ୍ରର ନିର୍ମ୍ମମ ଧମକ, କୁଳବିଧ୍ର ଶତ ବାଧାବିପୁ ମାନି ନାହିଁ ପରା ସେ ଆତୁ ନିବେଦନର ଉହଣ୍ଠାଘେନି ।

''କ୍ଷୁରସ୍ୟଧାରା ନିଶିତା ଦୁରତ୍ୟୟା ଦୁର୍ଙ ପଥ୍ୟତ୍ କବୟୋର୍ବଦନ୍ତି ।''

(ଉପନିଷଦ)

କ୍ୟକାକୀର୍ଣ୍, କର୍ଦ୍ଦମ ପିଚ୍ଛିଳ ଦୁର୍ଗମ ପଥ ମଧ୍ୟ ପଶରା ନ କରି ସଂକେତ କୁଞ୍ଜକୁ ଅଭିସାର କରିଛି ଧନୀ ।

''କାନ୍ତାର୍ଥ୍ନା ତୁ ଯା ଯାତି ସଂକେଙ ସାଭିସାରିକା ।''

ଆଶା, ଆକାଙ୍କା, ପ୍ରାଣଭରା ଉତ୍କଣ୍ଠା ସବୁହେଲା ବୃଥା ସିନା ! ଚିରମଧୁର-ନିତ୍ୟନବୀନ ଏଇ ପ୍ରିୟ ମିଳନୋହଣ୍ଠା । ପରକୀୟାର ପରମ ସଂଗୀ ସେ । ଅନ୍ୟଥା ନୂତନତ୍ୱ କାହିଁ ? ଆତ୍ନନିବେଦନର ଉତ୍କଣ୍ଠା ନ ଥିଲେ କାହିଁକି ଭକ୍ତର ଭକ୍ତି-ଅଭିମାନଭୀରୁ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହିଥାନ୍ତେ :—

> ''ସତ୍ୟମେବାସି ଯଦି ସୁଦତି ମୟି କୋପିନୀ, ଦେହି ଖର-ନଖର-ଶରଘାତମ୍'' । ଘଟୟ ଭୁକବନ୍ଧନ ଜନୟ ରଦ-ଖଣ୍ଡନ ଯେନ ବା ଭବତି ସୁଖ-ଜାତମ୍ ।।''

ଏହି ପରକୀୟା ପ୍ରୀଡିର ମହତ୍ତ୍ୱ ଘେନି ଗୋଟିଏ ଚମହାର ଉଦାହରଣ ଉପସ୍ଥାପିତ ହୋଇଛି 'କାବ୍ୟପ୍ରକାଶ'ରେ—

> ''ଯଃ କୌମାରହରଃ ସ ଏବ ହିବର-ୟା ଏବ ଚୈତ୍ରକ୍ଷପାଃ ତେ ଚୋନ୍ନୀଳିତ-ମାଳତୀ ସୁରଭୟଃ ପୌଢାଃ କଦୟାନିଳାଃ ।

ସା ଚୈବାସ୍ନି ତଥାପି ତତ୍ର ସୁରତ-ବ୍ୟାପାରଲୀଳାବିଧୌ-ରେବ ରୋଧସି ବେତସୀ-ତରୁତଳେ ଚେତଃ ସମୁତ୍କଣ୍ଡତେ ।।''

ମାଳତୀ-ସୁଗନ୍ଧ ସୁରଭିତ ଅନିଳ-ବିକମ୍ପିତ ନର୍ମ୍ନଦାତଟସ୍ଥିତ ବେତସକୁଞ୍ଜରେ ଏକଦା କୁମାରୀ ନାୟିକାର ନାୟକ ଫଗମ ଘଟୁଥିଲା । ସମୟ ପୁଣି ଆସିଛି— ସେ ଦୁହେଁ ହୋଇଛନ୍ତି ବିବାହ-ବନ୍ଧନରେ ବରବଧୂ । ଅଛି ସେଇ ଚାନ୍ଦିନୀ-ରାତି, ସେଇ ଚୋରା-ମଳ୍ୟ, ସେଇ ସୁମନଗନ୍ଧ— ସବୁ ଅଛି । ସେଇ ଯୁଗଳଙ୍କର ଆଜି ଅବାଧ ମିଳନ; କିନ୍ତୁ ନାହିଁ ଏ ପ୍ରେମରେ ସେଦିନର ମାଦକତା, ସେ ମିଳନର ଉତ୍ତଣ୍ଠା କିୟା ସୁରତରେ ସେ ସରସ ରଭସ— ସବୁ ଉଭାଇଯାଇଛି । ପରକୀୟା ସୁକୀୟାରେ ପରିଶତ ହୁଅନ୍ତେ ନିତ୍ୟ ନୂତନତ୍ୱ ନେଇଛି ଚିରବିଦାୟ ।

ପ୍ରିୟତମଙ୍କଠାରେ ଅଭିମାନ ହିଁ ପରକୀୟା ରାଧାରସର ଗୌରବ । ଅଭିମାନ କାହାର ଆସେ ? ଯାହାର ଥାଏ ଅତୃଟ ସ୍ନେହ, ନିର୍ମଳ ନିଷା, ଅଧିକାରରେ ବିଶ୍ୱାସ, ଚୂଡ଼ା୫ ଭକ୍ତି— ସେ ଏକା ମାନିନୀ, ଦୂର୍ଜୟ ଗୁରୁମାନବତୀ । ଏ ମାନଭଞ୍ଜନଲାଗି ଭକ୍ତପ୍ରାଣ ଭଗବାନ୍ଙ କମଳ-ନୟନ ନୀର ଛଳଛଳ ହୋଇପତେ । ବିକଳ ହୁଏ ହୃଦୟ, ପାଶୋରି ଯାଏ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ-ଗରିମା । ମହାଭାବଙ୍କର ଦୂର୍ଜୟମାନ ବର୍ଷନବେଳେ ଭାବଭୋଳା ଭକ୍ତ ଜୟଦେବଙ୍କ ଅନ୍ତରନାଥ ସେହି ଭକ୍ତ-ଜୀବନ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଲେ ଲେଖିବାକୁ—

### ''ଦେହି ପଦପଲ୍ଲବମୁଦାରମ୍ ।''

ପ୍ରଣୟକୁପିତ। ଅଭିମାନିନୀର ଦୁର୍ଜୟମାନଭଙ୍ଗ-ପ୍ରୟାସୀ ପ୍ରଣୟପାର୍ଥୀ ନାୟକର ଏହି ଚରଣଧାରଣପରମ୍ପର। ଅଭିନବ ନୁହେଁ ମେଘଦୂତରେ ମହାକବି କାଳିଦାସ କହିଛନ୍ତି :—

''ତ୍ୱାମାଲିଖ୍ୟ ପ୍ରଣୟକୁପିତଂ ଧାତୁରାଗୈଃ ଶିଳାୟାମ୍ । ଆତ୍କାନଂ ତେ ଚରଣ-ପତିଙ ଯାବଦିଚ୍ଛାମି କର୍ଜୁମ୍ ।''

(ଉଉରମେଘ ଶ୍ଳୋ-୪୪)

"ପ୍ରଣୟ-କଳହ କାଳର ଟିକିନିଖି କଥାକୁ ଧରିବସି ତୂ ଯେତେବେଳେ ରୁଷିଉଠ୍, ତୋର ଶ୍ରୀମୁଖ, ତୋର ଗଣ୍ଡସ୍ଥଳ ନାଲି ପଡ଼ିଯାଏ, ଆଖି ଦିଓଟିରେ ତୋର ଆହୁରି ରଙ୍ଗ ଆଭା ଦେଖିବାପାଇଁ ମୁଁ ପୁଣି ତୋତେ ଟିକିଏ ରଗାଇଦିଏଁ । ଶେଷକୁ ତୋ ରୋଷ ପୁଟାଇବାକୁ ପାଦତଳେ ପଡ଼େ..... ।''

ଆହୁରି ମଧ୍ୟ 'କୁମାରସନ୍ତ୍ରବମ୍'ରେ କେହି ନର୍ମ ସହଚରୀ ଗିରିରାଜଜେମା ଗୌରୀଙ୍କୁ ଅଭିସାର-ବେଶ ସଜାଇଦେବାବେଳେ ପାଦରେ ଅଳତା ଲଗାଇ ଦେଉ-ଦେଉ ପରିହାସରେ କହିବାର କଥାକୁ ମହାକବି ଲେଖିଛନ୍ତି—

> ''ପତ୍ୟଃ ଶିରଷ୍ଟଦ୍ର-କଳାମନେନ ସୃଷେତି ସଖ୍ୟା ପରିହାସପୂର୍ବମ୍ ସା ରଞ୍ଜୟିତ୍ୱା ଚରଣୌ କୃତାଶୀ-ମାଲ୍ୟେନ ତାଂ ନିର୍ଦ୍ଦେନଙ୍କ କଣାନ୍ତ ।''

— କେହି ସଖୀ ପାର୍ବତୀଙ୍କ ଚରଣରେ ଅଳତା ଘେନାଇ ଦେଉ ଦେଉ ପରିହାସକରି କହିଲା— ସଖି ! ଏଇ ଅଳତାମଖା ଚରଣକୁ ତୋ ପତିଙ୍କ ମଥାର ଚନ୍ଦ୍ରକଳା ସ୍ପର୍ଶ କରାଇବୁ । ଉମା ସଖୀର ଏ ପରିହାସ ବୁଝିପାରିଲେ । ଭାରି ଲାକ ଲାଗିଲା ତାଙ୍କୁ, ଲାକମିଶା ଛଳକୋପରେ ସଖୀକୁ କିଛି ନ କହି ଧରିଥିବା ଫୁଲହାରରେ ତାକୁ ପ୍ରହାର କଲେ ।

ଦେହି 'ପଦପଲ୍ଲବମୁଦାରଂ' ବୋଲି ଚରଣାଭିକ୍ଷା ଅପେକ୍ଷା ଏ ବର୍ତ୍ତନାରେ ମହାକବି ଯେ ଆଉ ଟିକିଏ ଦୂରକୁ ଯାଉଛନ୍ତି, ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ କଅଣ ?

ଅପରାଧୀ ପ୍ରଣୟୀଜନମୁଖରେ ଏହିପରି ଭାଷା-ରଚନା ସାହିତ୍ୟ ଦର୍ପଣରେ ଦେଖନ୍ତୁ :---

> ''ଦାସେ କୃତାଗସି ଭବେଦୂଚିତଃ ପ୍ରଭୂଣାଂ ପାଦପ୍ରହାର ଇତି ସୁନ୍ଦରି ନାସ୍ମି ଦୂୟେ । ଉଦ୍ୟତ୍କଠୋରପୁଲକାଙ୍କୁର କଣ୍ୟକାଗ୍ରେ-ର୍ଯତ୍ଖିଦ୍ୟତେ ମୃଦୁ ପଦଂ ନନୁ ସା ବ୍ୟଥା ମେ ।।''

> > (୧୦ମ ପରିଚ୍ଛେଦ)

—ଅପରାଧୀ ଦାସଜନକୁ ପଦପ୍ରହାର କରିବା ପ୍ରଭୁପକ୍ଷେ ସମୁଚିତ । ତେଣୁ ସୁନ୍ଦରି । ତୁମର ପଦପ୍ରହାର ମୋତେ ବାଧୁନାହିଁ । ତୁମ ପଦାଘାତହେତୁ ମୋ ଅଙ୍ଗରେ ଜାତ ହେଉଥିବା ପୁଲକାଂକୁରିତ କଠୋର କଣ୍ଠକ ତୁମର କୋମଳ ଚରଣକୁ ପୀଡ଼ା ଦେଉଥିବ— ଏହା ହିଁ ମୋତେ ବାଧୁଛି ।

ଏଠାରେ ''ଦେହି ପଦପଲ୍ଲବମୁଦାରଂ'' ଏହି ପ୍ରାର୍ଥନା ବଚନକୁ ତ ଏ ବର୍ଶନା ବଳିପଡ଼ିଛି ।

ବିରହପୀଡ଼ିତ। ପ୍ରିୟାର ଅନୁଗ୍ରହ ଲାଭ ଆଶାରେ ପ୍ରଶୟୀ ଦୃଷ୍ମନ୍ତଙ୍କ ମୁଖରେ ମହାକବି କାଳିଦାସ କୁହାଇଛନ୍ତି :—

''କିଂ ଶୀକରିଃ କ୍ଲମବିମର୍ଦ୍ଦିଭିରାର୍ଦ୍ରବାଙ ସଞ୍ଚାଳୟାମି ନଳନୀଦଳ-ତାଳବୃନ୍ତମ୍ । ଅଙ୍କେ ନିଧାୟ ଚରଣାବୃତପଦ୍ନ ତାମୌ ସଂବାହୟାମି କରୋଭୋରୁ ଯଥା ସୁଖଂ ତେ ।।''

— ''ଜଳକଣାସିକ୍ତ ପଦୁପତ୍ରରେ ବିଞ୍ଚଦେବି କି ? ତାମ୍ରବର୍ଷ ଚରଣକୁ କୋଳେଇ କରି ଟିକିଏ ଚିପିଦେବି କି ? କରଭୋରୁ ! ଯେପରି ତମର ସୁଖ କାତ ହେବ, ତାହା କରିବି, କହ ।''

କିନ୍ତୁ କବିଙ୍କର ଭକ୍ତମାନସ ଏଥିରେ ଏତେବେଳେ ଆଦୌ ସ୍ୱୀକୃତି ଦେଇପାରିଲା ନାହିଁ । ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟଗୁଣବିଳାସ-କଳ୍ପନା ଅମର ଲେଖନୀକୁ କବି-କରରୁ ଖସାଇପକାଇଲା । ପ୍ରାକୃତ-ମାନବୀୟ ଶୃଙ୍ଗାର-ରସ-ତେତନାଶୀଳ ମନରେ ବିଷମ ଫଶୟ କାଗିଲା— ''କୃଷସ୍ତୁ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱୟ'' — ସେ ପୂଣି ଭିକ୍ଷା କରିବେ ଦୁର୍ଜୟମାନବତୀ ଗୋପନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ପଦପଲୁବ ? କବିମନରେ ସାଧାରଣୀ ନାୟିକା-ଜ୍ଞାନ ଆରୋପିତ ହୋଇଛି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କଠାରେ । ମାନସିକ ଦ୍ୱ୍ୟ-ବିଚଳିତ ରସପାଗଳ କବିଙ୍କୁ ଏତିକିବେଳେ 'ଅତୀତ ହେଲାଣି ମଣୋହିର ସମୟ' ବୋଲି ଚେତାଇଦେଇଛଡି କବି-ପ୍ରେୟସୀ ପଦ୍ୱାବତୀ— ''ବେଳ ବଳିପଡ଼ିଲାଣି ଯେ, ଆଜି କ'ଣ ସ୍ନାନକୁ ଯିବେ ନାହିଁ କି ?''

ସହସା ଭାବନିମଗ୍ନ ସ୍ୱପ୍ନ ଭାଙ୍ଗିଲା । ଖେଦା-ଲେଖନୀ ସାଇତିରଖିବାକୁ କହି ବାହାରିଗଲେ ମହୋଦଧିକୁ ସ୍ନାନାର୍ଥୀ ଆନମନା ଜୟଦେବ । କବି-କୁଟୀରରେ ଏକାକିନୀ ଦେବୀ ପଦ୍ମାବତୀ । ସାଧନାର ସିଦ୍ଧିକାଳ ସମାଗତ । ଆଜି ମଧୁମିଳନ ବାସର । ଯୁଗଯୁଗାନ୍ତରର ପ୍ରିୟ-ପ୍ରିୟାର ନେତ୍ରାନ୍ତ ମିଳନର ସୌଭାଗ୍ୟ ଅବସର ସମୁପଗତ ।

<sup>— &#</sup>x27;'କଅଣ କରୁଛ କି ପଦ୍ମା ? ଦେଇଗଲ ଟିକିଏ ଖେଦା ଆଉ ଲେଖନୀ ।''

ଡାକ ଶୁଣି ଚମକିପଡ଼ିଲେ ପଦ୍ନାବତୀ । 'ଏ କଅଣ ହେଲା । ଏଡ଼େ ବେଗେ ସ୍ନାନ ସାରି.....ଭାବୃ-ଭାବୃ ଅକଣାରେ ପାଦ ତାଙ୍କର ଆଗେଇନେଲା ତାଙ୍କୁ । ବାଞ୍ଚବରେ ଆଜି ପଦ୍ନାବତୀ ଦୂରରୁ ଆସିଛନ୍ତି ନିକଟକୁ ସିନା । ଏ ଯେ ଦେହୀ-ବିଦେହୀର ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ମିଳନ—ସେ କେଉଁ ସ୍ମରଣାତୀତ ଦିନର କଥା । ଆଜି ପୁଣି ସ୍ୱରୂପପ୍ରକାଶ ।

''ହଁ, ଲେଖିବ ବୋଲି ବିଚାର ପାଦପୂରଣ ନ କରି ଗାଧୋଇ ବାହାରିଗଲି । ଯାଉ-ଯାଉ ହଠାତ୍ ବାଟରେ ମନେ ପଡ଼ିଗଲା । ପାଦଟି କାଳେ ପାସୋରିଯିବି ଭାବି ତରତର ହୋଇ ମନ୍ତସ୍ନାନ ସାରି ବାହୁଡ଼ିଆସିଲି ।'' ନୀରବରେ ଫେରିଗଲେ ପଦ୍ନାବତୀ ବ୍ୟାସାସନନିକଟକୁ । ସରଳାର ଗତିପଥ ଚାହିଁରହିଲେ ନାଗର ନାରାୟଣ । ମୁହୂର୍ଭକପରେ ଖେଦା-ଲେଖନୀ ଆଣି ଶ୍ରୀକରକୁ ବଢ଼ାଇ ଦେଉ-ଦେଉ ସରାଗ-କଟାକ୍ଷପାତସହ ମଧୁମନ୍ଦ ହସି ପରମ ସୌଭାଗ୍ୟବତୀ ପଦ୍ନାବତୀ କହିଲେ ସ୍ନେହବୋଳା କଣ୍ଠରେ—''ପାଗଳ କବି''!

ପ୍ରତ୍ୟୁଉରରେ କେବଳ ସପ୍ରଶଂସ ସ୍ମିତହାସ୍ୟ ।

''ହଉ, ପାଦ-ପୂରଣ କରୁଥାଅ । ମୁଁ ଯାଏଁ - ଠାଆ ସଜାଡ଼େଁ ।'' ଉଉର ଅପେକ୍ଷା ନ କରି ଚାଲିଗଲେ ଦେବୀ ପାକଶାଳକୁ । ସରଳା ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ବାହୁଡ଼ାଣି ପଥ ଅନାଇଁ ଅକ୍ଟ ହସି ସ୍ୱହୟରେ ଅପୂର୍ଷ ଗୀତିଟିର ପାଦ ପୂରଣ କଲେ ଛଦୁଜୟଦେବବେଶୀ ଭକ୍ତଳୀବନ ବାସୁଦେବ ଗୋବିଦ :—

### ''ଦେହି ପଦପଲ୍ଲବମୁଦାରମ୍ ।''

ମୁଗ୍ଧା ମାନବୀ ପଦ୍ନାବତୀ ଚିହ୍ନିପାରିଲେ ନାହିଁ ପାଦ ପୂରଣ କଲେ କିଏ ? କାଣି ନାହାନ୍ତି ମଧ୍ୟ ସେ ଅପୂର୍ଣ ଫକ୍ତିର ପାଠ କ'ଣ ? ଧୂଳିଧର। ଛୁଇଁଲାକାଳରୁ ଯେଉଁ ଅଲିଅଳ କନ୍ୟାଟିକୁ ତୋଳି ଦେଇଥିଳେ ତାଙ୍କର ପରମ ଭାଗ୍ୟବନ୍ତ ପିତାମାତ। ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣ ସେବିକାରୂପେ, ଆଜି ଏ ସେହି ପଦ୍ନାବତୀ । ସେ ଉହର୍ଗୀକୃତ। ସେବାଦାସୀ, ପ୍ରିୟା. ସେବିକା । ଜଗନ୍ନାଥ ତାଙ୍କର ପ୍ରିୟ । ଅତୀତ ହୋଇଛି ଦ: ଜାଳାଳ । କିଶୋରୀ ତନ୍ତରେ ଯୌଦନର କାଉଁରୀ ପରଶ ଲାଗିଛି । ଦେହର ମିଳନ ନାହିଁ —କିନ୍ତୁ ମନ ? —ମନ ଯେ ତାଙ୍କର ଏକାବେଳକେ ତୋଳିଦିଆସରିଛି । ମନର ବିଦାହୋହବ ତ ଆବାଲ୍ୟରୁ ସରିଯାଇଛି । ସେ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ସେବିକା, —ପତ୍ନୀ, —ସ୍ୱକୀୟା ନାୟିକାରୂପେ ସେବିକା । ମନର

ବିବାହ ସରିବାପରେ ଆଉ ସାଧାରଣ ଲୌକିକ ବିଧାନୀ ବିବାହ ?— ସେ କେବଳ ଲୋକଦେଖା – ମନରେଖା ବିଧି ସିନା ! ଏହିପରି ଲୋକାଚାରବିହିତ ବିବାହ-ବଦ୍ଧନ ସୂତ୍ରରେ ଆବଦ୍ଧ ଥିଲେ ବ୍ରଳନାଗରୀ । ସେହି ଭାଗ୍ୟବତୀମାନେ କୃଷମିଳନାତେ କହିଥିଲେ—

> ''ଭଳ ସଖେ ଭବତ୍-ଙ୍କିକରୀଃ ସ୍ୱନେ । ଜଳରୁହାନଂ ଚାରୁ ଦର୍ଶୟ ।''

> > (ଭାଗବତ ୧୦।୩୧।)"

କୃଷାର୍ପିତମନା—ପରକୀୟା ପ୍ରୀତିରେ ହିଁ ସେମାନଙ୍କର ଜୀବନଯୌବନର ଘଟିଛି ସାର୍ଥକତା ।

ଇଚ୍ଛାମୟ ରସିକରାଜଙ୍କ ଇଚ୍ଛା ଯେ ରସତୁଳିକା ଘେନି ସେହି ବ୍ରକ-ଲୀଳାଚିତ୍ର ଅଙ୍କନ କରି ଭକ୍ତପାଣ ମହାକବି ଜୟଦେବ ହେବେ ଚିର ଅମର ।

ପରମାନନ୍ଦମୟ ଶ୍ରୀକୃଷ ଜୟଦେବରୂପରେ ସେଦିନ ପ୍ରିୟ ସେବାଦାସୀ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଦେଇ ପୁଣି ତାଙ୍କର ସ୍ୱହୟପାକ ଭୋଜନକରି ଧନ୍ୟା କରିଛନ୍ତି ନାରୀ-ଜୀବନ ତାଙ୍କର । ଏ ଅଧିକାର, ଏ ସୌଭାଗ୍ୟ ସମ୍ପବିଥିଲା କେବଳ ବ୍ରଜେଶ୍ୱରୀ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କ ବୃଦ୍ଦାବନ କେଳିଲୀଳାରେ । ଯୁଗଯୁଗାନ୍ତରେ ପୁଣି ତାହାରି ପୁନରାବୃତ୍ତି ଘଟିଲା ପ୍ରେମମୟୀ ରାଧା ରସାନ୍ୱିତା ଦେବୀ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ଜୀବନରେ ।

କୟଦେବ— ମାନବ । ସାଧାରଣ ମାନବ-ବୃଭିପରିଚାଳିତ ହେବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ତେଣୁ ସେ କୁଣ୍ଠାବୋଧ କରୁଥିବା ପାଦଟି ସ୍ୱହଞ୍ଜର ପୂରଣ କରି ସୌଭାଗ୍ୟବତୀ ପଦ୍ମାବତୀଙ୍କ ସ୍ୱହଞ୍ଜପାକ ଅନ୍ନଭୋଜନ କରି ସାରି ହଞ୍ଜପ୍ରଖ୍ୟାଳନନିମିଉ ଘରୁ ବାହାରିଗଲେ ବ୍ରଜରାଜ ଗୋବିନ୍ଦ । ମହାନନ୍ଦରେ ସ୍ୱାମୀ-ପ୍ରସାଦ ଭୋଜନ କରିବସିଲେ ପଦ୍ୱାବତୀ ।

ଏତିକିବେଳେ ନିତ୍ୟନୈମିଭିକ ବିଧ୍ରେ ସାଗରସ୍ନାନ ସମାପନକରି ବାହୁଡ଼ିଆସିଲେ ଜୟଦେବ । ତଟସ୍ଥା ପଦ୍ନାବତୀ । ଏ ପୁଣି କିଏ ? ସେ କଅଣ ଜାଗ୍ରତ ସ୍ୱପ୍ନ ଦେଖୁଛନ୍ତି ?

ଅବୋଧ ମୁକପରି ଆଦ୍ୟୋପାନ୍ତ ସମୟ ଘଟଣା ଶୁଣିଗଲେ ଜୟଦେବ । ଆଖିରେ ପଲକ ନାହିଁ, ହୃଦୟରେ ଘନ ସ୍ପନ୍ଦନର ଅନୁଭୂତି । ଜଡ଼ ପାଲିଟିଗଲା ଜୀବିତ ଶରୀର ତାଙ୍କର । ଧନ୍ୟ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ପ୍ରେମ-ଭକ୍ତି ! ଜୀବନର ଯାବତ ଶ୍ରମସାଧାନ ସମୟ ତାଙ୍କର ତୁଛ ସିନା ! ଜଗତ୍ନାଥଙ୍କର ଶ୍ରୀଚରଣ-ଦର୍ଶନର ସୌଭାଗ୍ୟରେ ଧନ୍ୟା ଦେବୀ ପଦ୍ନାବତୀ ! ମୁଗ୍ଧ ଚକିତ ନୟନର ଉଛୁଳା ଜଳ-ଦର୍ପଣରେ ପ୍ରତିବିୟିତ ପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀକରଲିଖ୍ତ 'ଦେହି ପଦପଲ୍ଲ ବମ୍ଦାରଂ' ବାଶୀର ବାୟବ ସଫଳ ଅଭିନେତାରୂପେ ଜୀବନ ସାର୍ଥକ କଲେ ସେଦିନ ଜୟଦେବ ରାଧାଭାବମୟୀ ଦେବୀ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ଅମଳ କମଳ ଚାରୁ ଚରଣ ତଳେ ।

ପ୍ରେମ ଗରବିଣୀ ଅଭିମାନିନୀ ରାଧା---ପ୍ରେମରେ ଅନୁଗତ ପ୍ରେମମୟ ଗୋବିନ୍ଦ । ଭାବଗ୍ରାହୀ ଭାବର ଅନୁସରଣରେ ବ୍ୟାକୁଳ ।

ଏହି ମର୍ମ ପ୍ରକାଶ କରି ଆମର ଭକ୍ତପ୍ରାଣ ଅଭିମନ୍ୟ ମହାଭାବମୟୀ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କ ବାଣୀର ପ୍ରତିଧିନି ଶୁଣାଇଛନ୍ତି—

ମୋତେ ଲଭିବା ହିତରେ

ଅନୁସରିଥାନ୍ତି କେତେ ମତରେ ଗୋ

ବଣ ନୋହିବ କେ ତେମନ୍ତରେ ସଜନୀ ଗୋ ।

ମୋ ଗତାଗତ ବାଟରେ

ଜଗି ବସିଥାନ୍ତି ସେ କପଟରେ ଗୋ

ମାତ୍ର ଦରଶନ-ଲମ୍ପଟରେ, ସକନୀ ଗୋ ।

(ବି.ଚି: ୪୮ ଛାନ୍ଦ)

ଏହି ରାଧାରସ-ତତ୍ତ୍ୱ ଘେନି ମହାପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଦେବଙ୍କ ଆତ୍ନ ସାଧନାର ଦୀକ୍ଷାଗୁରୁ ଗୃହୀ ଆତ୍ନଯୋଗୀ ରାୟ ଶ୍ରୀ ରାମାନନ୍ଦ ପଟ୍ଟନାୟକ ତାଙ୍କୁ ରାଧାତତ୍ତ୍ୱ ବୁଝାଇବାକୁ ଯାଇ କହିଛନ୍ତି —

> ''ରାୟ କହେ ତାହାଁ ଶୂନ ପ୍ରେମେର ମହିମା ତିଳଗତେ ରାଧା-ପେମେର ନାହିଁକ ଉପମା ।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

ଶତକୋଟି ଗୋପୀସଙ୍ଗେ ରାସ ବିଲାସ

ତାର ମଧେ ଏକ ମୂର୍ଭି ରହେ ରାଧା ପାଶ ।।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

ସମ୍ୟକ ବାସନା କୃଷେର ଇଚ୍ଛା-ରାସଲୀଳା ରାସଲୀଳା ବାସନାତେ ରାଧିକା-ଶୃଙ୍ଗଲା ।

× × ×

ଶତକୋଟି ଗୋପୀତେ ନହେ କାମ-ନିର୍ବାପଣ ଇହାତେଇ ଅନୁମାନି ଶ୍ରୀରାଧିକାର ଗୁଣ ।'' (ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତ-ମଧ୍ୟଲୀଳା)

ଆନନ୍ଦ-ଘନ ବିଗ୍ରହ ଗୋବିନ୍ଦ । ରାଧାରସ-ପାନଭିନ୍ନ ସେ ଏକାବେଳେ ନିରାନନ୍ଦ ।

ରାଧାପ୍ରେମ-ରସାମୃତପାନବିଭୋର ଶ୍ରୀକୃଷ ତାଙ୍କର ଦର୍ଶନ ତୂର ହୋଇ କହିଥିଲେ—

> ''କ୍ଷମ୍ୟତାପରଂ କଦାପି ତବେଦୃଶଂ ନ କରୋମି ଦେହି ସୁନ୍ଦରି ଦର୍ଶନଂ ମମ ମନ୍ମଥେନ ଦୁନୋମି ।''

> > (ଗୀ: ଗୋ: ୩ୟ ସର୍ଗ)

ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରେ ମହାଭାବମୟାଙ୍କ ମୂର୍ତ୍ତି ଦେଖିଛନ୍ତି ରସରାଜ—
''ପ୍ରାସାଦେ ସା ପଥିପଥି ଚ ସା ପୂର୍ବତଃ ସା ପୁରଃ ସା
ପର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସା ଦିଶି ଦିଶି ଚ ସା ତଦ୍ବିୟୋଗାତୁରସ୍ୟ ।''
ହଂ ଚେତଃ ପ୍ରକୃତିର ପରା ନାସ୍ତି ତେ କାଃପି ସା ସା ।
ସା ସା ସା ସା କଗତି ସକଳେ କୋଃୟମତ୍ତ୍ୱିତବାଦଃ ।।''

— ପ୍ରାସାଦରେ ରାଧା, ପ୍ରତିପଥରେ ରାଧା, ସମ୍ମୁଖରେ ରାଧା, ପ୍ରଣାତଦେଶରେ ରାଧା, ପଲଙ୍କରେ ରାଧା, ରାଧା ଦିଶେ-ଦିଶେ ଦୃଶ୍ୟମାଣା । ରେ ଚିଉ ! ତୋର ଆଉ ଅପରା ପ୍ରକୃତି ବୋଲି କିଛି ନାହିଁ । ସାରାଜଗତରେ ସବୁଠାରେ କେବଳ ସେ, ସେ, ସେ, ସେ (ରାଧା ରାଧା ରାଧା ରାଧା ରାଧା) — ଅଦ୍ଭୃତ ଏ ଅଦ୍ୱୈତବାଦ !

ଏହି ସେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରାଧା । କବିଙ୍କର ଇଷ୍ଟ ରସରାଜ ''କୃଷ୍ଣସ୍ଥ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱୟଂ'' ଗୋବିନ୍ଦ ଯେଉଁ ମହାଭାବମୟୀଙ୍କ ଅଭିମାନ ସହି ନ ପାରି ଯୁକ୍ତ କରକମଳରେ ମାନଭିଷା ମାଗି କହିଛନ୍ତି; ''ଦେହି ପଦମଲ୍ବମ୍ଦାରଂ''

—ଏହା ହିଁ କୟଦେବୀ ରାଧାରସ ।



## ଦେବଦାସୀ ପଦ୍ମାବତୀ

ସେତେବେଳକୁ କନ୍ୟାର ଜନ୍ମ ନାହିଁ । ସନ୍ତାନ-ଲାଳସୀ ପିତାମାତା ଭକ୍ତିତଦ୍ଗତ ଚିଉରେ ଇଷ୍ଟଦେବ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଚରଣତଳେ ପ୍ରଣତି ନିବେଦନପୂର୍ବକ ଜଣାଇଲେ — ''ପ୍ରଭୋ ! ସନ୍ତାନଟିଏ ଅନୁଗ୍ରହ କର । ପୁତ୍ର ହେଲେ ସେ ହେବ ଆପଣଙ୍କ ଚରଣ-ସେବିକା।''

ଦେବକୃପାରୁ ଜନ୍ନନେଲେ ପଦ୍ନାବତୀ । ଅଲିଅଳୀ କନ୍ୟା ଭାଷାବୋଧକାଳରୁ ଶୁଣିଆସିଛି ସେ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଚରଣତଳେ ବିକା— ସେବିକା-ଦେବଦାସୀ ।

ଯଥାକାଳରେ ଲାବଶ୍ୟ ପ୍ରତିମାର କମତନୁରେ ଲାଗିଲା ବସନ୍ତର ମଧୁସ୍ପର୍ଶ । ପିତାମାତା କନ୍ୟାକୁ ଘେନି ଉପସ୍ଥିତ ହେଲେ ଶ୍ରୀକ୍ଷେତ୍ରରେ । ଜଣାକଲେ ପ୍ରଭୁପଦରେ ଆପଣାର 'ସତ୍ୟ' ।

ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ବୂଝିବାକୁ ଆଉ ବାକି ନ ଥିଲା ଯେ ସେ କଗନ୍ନାଥଙ୍କର ସେବିକା । ଜୀବନ-ଯୌବନ ସମପିଦେଇ ତାଙ୍କ ଚରଣତଳେ ସେ-ବିକା । ପତିଙ୍କପ୍ରତି ଅନୁରାର ଜାତ ହେବା ନାରୀଜୀବନର ସ୍ୱାଭାବିକ ଧର୍ମ୍ଧ । ଅନୁରାଗର ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅବସ୍ଥା ହେଲା ଭାବ । ତେବେ ଆଉ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ବାକି ରହିଲା କଅଣ ? ଭାବର ମିଳନ କଅଣ ସରିଯାଇ ନ ଥିଲା ତାଙ୍କର ? ଭାବର ମିଳନ ତ ଆଧ୍ୟାତ୍ନିକ ଅନୁଭୂତିର ମିଳନ ଯାହା, ଘଟୁଥିଲା ବ୍ରକଗୋପୀମାନଙ୍କର ଭାବଗ୍ରାହୀ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କ ସହିତରେ । ଏହା ସାଧାରଣ ଦେହର ମିଳନ ନୁହେଁ । ଏ ମିଳନ ଭାବଦେହର । ଏ ମୈଥିନ, ଏ ରମଣ ସମୟ ଭାବଦେହର । ଏହା ହିଁ ଗୋପୀ-ସେବାର ଧର୍ମ ।

''ମୈଥୁନ' ସହ କୃଷେନ ଗୋପିକା-ଚରିଙ ଚ ଯତ୍ ତତ୍ ନ କାମାତ୍ ଅକାମାତ୍ ବା ଭାବଦେହେନ ତତ୍ କୃତମ୍ ।''

ଏ ମୈଥୁନ ସ୍ଥୁଳ ଦେହିକ ମୈଥୁନ ନୁହେଁ— ଅପ୍ରାକୃତ ରମଣ— ଯାହା କେବଳ ଭାବଦେହଦ୍ୱାର। ସଂଘଟିତ ।

> ''ଯଥା ଶରୀରେ ଦେହାନି ସ୍ଥୁଙ୍ଗ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଚ କାରଣମ୍ । ତଥିବାନ୍ୟତ୍ ଦେଙ ଜ୍ଞେଙ୍ଗ ଭାବଦେହପ୍ରକୀର୍ଭିତମ୍ ।।''

ଦେହର ସ୍ଥୁଳ ଓ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଭାଗଦୁଇଟି ପରି ଅନ୍ୟ ଏକ ଭାଗ ଅଛି, ଯାହା 'ଭାବଦେହ' । ଏ ଦେହ ସାଧାରଣ ବା ସହକଲଭ୍ୟ ନୁହେଁ । ''କୃପାଲବ୍ଧମିଙ ଦେଙ ସହଙ କନ୍ନ-ଜନ୍ନନି । ଅଥବା ସାଧନାଲବ୍ଧଂ କଦାପି ବା ମହେଶ୍ୱରୀ ।।'' (ରାସୋଲ୍ଲାସତନ୍ତ)

ଭଗବତ୍ କୃପାବଳରୁ ଜନ୍ନ-ଜନ୍ନାନ୍ତରରେ କିୟା ବହୁ ସାଧନା-ଫଳରେ ଏ ଦେହ (ଭାବଦେହ) ଲାଭ ସୟବ ହୁଏ ।

ଦେବଦାସୀ ବା ସେବିକା ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ଏହି ଦାସ୍ୟ-ଭକ୍ତଭାବ ସେ ସେବାଦାସୀରୂପେ ଉହର୍ଗୀକୃତା ବୋଲି ଜାଣିବାଦିନୁ ତାଙ୍କ ମନରେ ଉଦିତ ହୋଇଥିବା ସ୍ୱାଭାବିକ; କିନ୍ତୁ ଇଚ୍ଛାମୟଙ୍କର ଇଚ୍ଛା ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାର । ଆଶିଷଲାଭର ସୁଗମ ପନ୍ଥା ବ୍ରଚ୍ଚଲୀଳା-ମାଧୁରୀ ଭକ୍ତକଣ୍ଠରେ ଗୀତ ହେବ ବୋଲି ତାଙ୍କର ଅଭିପ୍ରାୟ । ତେଣୁ ତାଙ୍କରି ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ପଦ୍ନାବତୀ ସମର୍ପିତା ହେଲେ ଭକ୍ତ ଜୟଦେବଙ୍କ କରରେ । ସ୍ୱକୀୟା ହେଲେ ପରକୀୟା—କବିହୃଦ୍ୟରେ ପରକୀୟା-ରସସଞ୍ଚାରଲାଗି ।

ମନ ମନୁଷ୍ୟର ଦୁଇଟା ନୁହେଁ । ''ମନସା କର୍ମଣାବାଚା''—ଥରେ ହୃଦୟ ତୋଳିଦେଲେ ସେ ହୁଏ ଗ୍ରହୀତାର । ଏ ରୀତିରେ ପଦ୍ନାବତୀ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କର ପ୍ରିୟା-ପଦ୍ନୀସେବିକା-ସେବା-ପ୍ରେମ-ଭକ୍ତିଭାବ ବିଭୋର ।

ପ୍ରାଣପତିଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ତାଙ୍କର ସ୍ୱକୀୟା ଦାସୀ କୟଦେବଙ୍କ କରରେ ସମର୍ପିତା ଅର୍ଥାତ୍ କୟଦେବଙ୍କପକ୍ଷେ ସେ ପରକୀୟା ।

ପରକୀୟାଭାବରେ ହିଁ ପରମାତ୍ନା ସହକଲଭ୍ୟ । ଭକ୍ତ କୟଦେବ ଏହି ପରକୀୟା-ତତ୍ତ୍ୱଗୌରବାନ୍ୱିତ ରାସଲୀଳା ବର୍ତ୍ତନା କରିଛନ୍ତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟରେ । ବିଭ୍-ଆଶୀର୍ବାଦ ଓ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଲାଭ କରିଛନ୍ତି ସାଧୁ ଜୟଦେବ ନୋହିଲେ ସାଧାରଣ ମାନବପକ୍ଷେ ଏଭଳି ରସରଚନା ଏକାନ୍ତ ବିଡ଼ୟନା ।

ରସାସ୍ୱାଦନଭିନ୍ନ ରସିକତ୍ୱ-ଲାଭ ସୟବ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ଯେଉଁ ଭାବଗ୍ରାହୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ତାଙ୍କର ପ୍ରିୟା ସେବାଦାସୀ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍ ଦର୍ଶନ ଦେଇ ଶ୍ରୀକରରେ ଗୀତର ପାଦପୂରଣ କରିଛନ୍ତି, ସମଗ୍ର ଗ୍ରନ୍ଲ ଯେ ସେହି ଇଚ୍ଛାମୟଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ରଚିତ ଏ କଳ୍ପନା ଅଫଗତ ନୁହେଁ । କବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଲେଖନୀମୁନରେ ପରକୀୟା ରାସସଞ୍ଚାର ଲାଗି ପଦ୍ନାବତୀ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଇଛା-ପ୍ରେରିତା । ସାଧାରଣ ଦୃଷିରେ ପଦ୍ନାବତୀ ଜୟଦେବଙ୍କର ସ୍ୱକୀୟା ପଦ୍ନୀରୂପେ ପରିଚିତା ସତ୍ୟ; କିନ୍ତୁ ମାୟାଧରଙ୍କ ଇଛା ପୂରଣଳାଗି ସେ ଜୟଦେବଙ୍କର ପରକୀୟା ରସସଞ୍ଚାରିଣୀ ଦେବୀ ପଦ୍ନାବତୀ ।

ଏହି ସୌଭାଗ୍ୟବତୀ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍ ଦର୍ଶନ ଦେଇ ପୁଣି ତାଙ୍କ ସ୍ୱହୟପାକ ଭୋଜନ କରିଗଲେ ରସରାଜ ଭାବଗ୍ରାହୀ ଶ୍ରୀକୃଷ । ଭକ୍ତପ୍ରାଣ ପ୍ରଭୁ-ଗୁଣଗାୟକ ରାସଲୀଳା ରସ-ବର୍ଷନାକାରୀ ଜୟଦେବଙ୍କ ପକ୍ଷେ କିନ୍ତୁ ଏ ସୌଭାଗ୍ୟ ସ୍ୱୟବ ହେଲା ନାହିଁ ।



# ଅପାଶୋର୍ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ

କଳାମଞ୍ଜୁଳ ଉତ୍କର ଉତ୍-କଳା ଅଭିଧାସୟଦ୍ଧେ ମତତ୍ୱିଧର ଅବକାଶ ନାହିଁ। ଏ ଦେଶର ରକ୍ତସହିତ ସ୍ୱର-ସାହିତ୍ୟ ବା 'ଧାତୁ-ମାତୁସମାଯୁଙ୍କ' କଥାଟି ଅଙ୍ଗାଙ୍ଗୀଭାବେ ବିଜଡ଼ିତ ।

ବାଗ୍ଦେବୀ ସରସ୍ତୀଙ୍କ 'ବୀଣାପାଣି' ନାମପ୍ରସିଦ୍ଧିର ପୂର୍ଣ ସନ୍ନାନ ଦେଇଆସିଛି ଏ ଦେଶର ପାଣିପବନ । ତେଣୁ—

> ''ବୀଣା-ପୁଷକ ରଞ୍ଜିତ ହଷେ ଭଗବତୀ ଭାରତୀ ଦେବୀ ନମଷେ ।''

— ଏହି ଛହୋମୟ ଗୀତାଂଶ ହେଲା ଏ ଜାତିର ସର୍ବଜନପ୍ରଚଳିତ ଆପୃବାଣୀ । ଶିଶୁର ପ୍ରାଥମିକ ବର୍ଷଶିକ୍ଷା ବା ପଣକିଆ ପାଠଶିକ୍ଷା ମଧ୍ୟ ସ୍ୱର ଧରି ଗାଇବା ଏ ଜାତିର ପର୍ମରା ।

କୟଦେବଙ୍କର ପୂର୍ବାଚାର୍ଯ୍ୟ କାଳିଦାସ, ଭବଭୂତି ଓ ମାଘ ପ୍ରଭୃତି ମହାକବିମାନେ ସଂଷ୍କୃତ ଭାଷାରେ ବହୁ ମହାକାବ୍ୟ ପ୍ରଣୟନ କରିଯାଇଅଛତି । ଏଗୁଡ଼ିକ ଛନ୍ଦ, ଯତି, ଗଣନିୟମନିବଦ୍ଧିତ ଶ୍ଳୋକରଚନା । ସାହିତ୍ୟ ଓ ରସବିଚାରଦୃଷ୍ଟିରୁ ଏହାର ମୂଳ୍ୟାୟନ ଅବଶ୍ୟ ଆମ କଳ୍ପନାର ବହୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ । ମହାକବିଗଣ ସମୟେ ସରସ୍ୱତୀସେବକ— ବରପୁତ୍ର—ଏକଥା ସର୍ବତୋଭାବେ ସ୍ୱାକାର୍ଯ୍ୟ; କିନ୍ତୁ ଗୋଟିଏ କଥା ଆୟମାନଙ୍କର ମନକୁଆସେ ଯେ ସେମାନେ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଭାରତୀଙ୍କର ଅର୍ଚ୍ଚନା କରପାରି ନଥିଲେ— ଯାହା କେବଳ ଆମର ମହାକବି କୟଦେବଙ୍କଦ୍ୱାରା ହିଁ ସୟବିଲା ।

ଆଗରୁ କ୍ହାଯାଇଅଛି 'ବୀଣା-ପୁଞ୍ଚକ ରଞିତ ହୟେ' — ବୀଣା ଏଟ ପୁଞ୍ଚକ ଉଭୟେ ଦେବୀଙ୍କର କରମ୍ଞନ କରୁଥିଲେ ହେଁ ସେ କେବଳ ବୀଣାପାଣି ନାମରେ ପ୍ରଖ୍ୟାତା ଅର୍ଥାତ୍ ବୀଣାକୁ ହିଁ ଏଠାରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦିଆଯାଇଛି ବୋଲି କହିବାକୁ ହେବ । ସଙ୍ଗୀତର ସ୍ୱରସଂବାଦଭିନ୍ନ ବୀଣାର ଉପଯୋଗିତା ବିଚାର କରାଯାଇ ନ ପାରେ । ତେଣୁ ସରସ୍ୱତୀ ସଙ୍ଗୀତ ଏଟ ସାହିତ୍ୟର ଅଧ୍ୟାତ୍ରୀ ଦେବୀ— ଏହା ସର୍ବବାଦୀସନ୍ତ୍ୱତ କଥା, ସେ ବାଣୀ ତଥା ବୀଣାପାଣି ।

ଶ୍ଳୋକ ବାଣୀର ସମନ୍ୟ । ଶ୍ଳୋକ-ରଚନାରେ ଯତି-ଧର୍ମ ସର୍ବଥା ପାଳନୀୟ । ଯତି କଅଣ ?

''ଯତିର୍ଜିହୌଷ ବିଶ୍ରାମସ୍ଥାନ କବିଭିର୍ଚ୍ୟତେ ।''

ଯେଉଁ-ଯେଉଁ ସ୍ଥାନରେ କିହ୍ବା ସ୍ୱେଛାପୂର୍ବକ ବିଶ୍ରାମ କରେ, ତାହାକୁ ଯତି କହନ୍ତି । ବିଚ୍ଛେଦ, ବିରାମ ବା ବିରତି ଆଦି ଯତିର ନାମାନ୍ତର । ଯତିପାତ ସୁଶୋଭନ ହୁଏ ଶ୍ଲୋକର ପଦାନ୍ତରେ । ପୁଣି କେତେକ ନିୟମାନୁବର୍ଭିତାରେ ପାଦମଧ୍ୟସୁ ଯତିପାତ ମଧ୍ୟ ମନୋହର ହୁଏ ।

ଏହା ଛଡ଼ା ଛନ୍ଦବ୍ତରେ ଗଣନିୟମ ମାନିବାକୁ ପଡ଼େ । ପୁଣି ମାତ୍ରାଗଣନା-ବିଧ୍ ମଧ୍ୟ ରହିଛି; କିନ୍ତୁ ଏ ମାତ୍ରା-ନିୟମ ସଙ୍ଗୀତ ଶାସ୍ତୋକ୍ତ ତାଳଗତିର ମାତ୍ରା ନୁହେଁ ।

ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକ କେବଳ ଆବୃତ୍ତିପାଇଁ ଅଭିପ୍ରେତ । ଗାୟନ ପକ୍ଷେ ଏହା ରଚିତ ନୁହେଁ । ସଙ୍ଗୀତରେ ତେଣୁ ଏପରି ଯତିପାତ-ବିଧ୍-ଅନୁସରଣ ଗୀତିକାରପକ୍ଷେ ସଙ୍ଗୀତପାଷ୍ଠିତ୍ୟର ପରିଚାୟକ ନୁହେଁ ।

ଏହି ରୀତିରେ ଛାଦ-ରଚନା ଓଡ଼ିଶାର ବିଶେଷତ୍ୱ । ଏହା ସ୍ୱର ଏବଂ ସାହିତ୍ୟର ଅପୂର୍ବକୃତି ସମନ୍ୟ । ଛାଦଗୁଡ଼ିକ ଗାୟନପାଇଁ ଉଦ୍ଧଷ୍ — ଆବୃତ୍ତିପାଇଁ ନୂହେଁ । ସ୍ୱରମାନଙ୍କର ରସସୃଷ୍ଟିର ମହତ୍ତ୍ୱ ଅଛି । ସ୍ୱର-ଫଯୋଗରେ ଭାବ ଏବଂ ଭାବାନୁସାରୀ ଶବ୍ଦ ବା ସାହିତ୍ୟ ଖଞ୍ଜି ଆମର ପୂର୍ବାଚାର୍ଯ୍ୟ ଛାଦକାରମାନେ ଏକାଧାରାରେ ସଙ୍ଗୀତ-ସାହିତ୍ୟର ପ୍ରଥ୍ତଯଶା ବିହ୍ୱାନ୍ବୋଲି ପ୍ରମାଣ ଦେଇଯାଇଅଛନ୍ତି । ନିବଦ୍ଧ ସଙ୍ଗୀତ ତାଳନୁଗ । ସୃଷ୍ଟିବିଧାନ ଅନୁସାରେ ଆଦୌ ସ୍ୱର, ପଣ୍ଟାତ୍ ବାଣୀ । ଭାରତୀଙ୍କର କରଯୁଗ ବୀଣା ଏବଂ ପୃଷ୍ଟକ ପରିଶୋଭିତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱରର ମୁଖ୍ୟତାହେତୁ ସେ ବୀଣାପାଣି — ସେ ପୃଷ୍ଟକପାଣି ବୋଲାନ୍ତି ନାହିଁ ।

ସରଳ ସରସ ପଦଯୋକନାସହିତ ସ୍ୱରସଙ୍ଗୀତ-ଫଯୋଗ କୟଦେବଙ୍କୁ ଅପାଶୋର। ଅମର କରି ରଖିପାରିଛି । ପୂର୍ବାଚାର୍ଯ୍ୟମାନଙ୍କପରି ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ କବି ଜୟଦେବ ବାଗ୍ଦେବୀଙ୍କର ଏକାଙ୍ଗୀ ପୂଜା କରି ନାହାନ୍ତି । ସେ ବୀଣା ଏଙ୍କ ବୀଣା ଉଭୟ ଉପାୟନ ଘେନି ଦେବୀଚରଣରେ ପ୍ରଶତି ନିବେଦନ କରିଛନ୍ତି । ବରଦା

ତେଣୁ ତାଙ୍କ ମଥାରେ ସର୍ବଜନପ୍ରିୟ ଅପାଶୋରା ହେବାର ଶୁଭାଶିଷ ଢାଳିଦେଇଛନ୍ତି । ସୂତରା ଜୟଦେବ ଯୁଗ-ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ । ତାଙ୍କରିଠାରୁ ଗୀତ-ରଚନାର ସୃଷ୍ଟି ।

ସଙ୍ଗୀତର ସାହଚର୍ଯ୍ୟରେ ସେ ଲୌକିକ ରସମାଧ୍ୟମରେ ଅଲୌକିକ ପ୍ରେମ-ତତ୍ତ୍ୱ ବିତରଣ କରିଛନ୍ତି ଅଶେଷ ଜନକଲ୍ୟାଣକଳ୍ଧେ । ପୂର୍ଣ୍ଣପ୍ରାଣରେ ଏହା ଉପଲବ୍ଧ୍ କରିପାରିଛି କଗତର ଠାକୁର କଗନ୍ନାଥଙ୍କ ସେବାରେ ନୀତିରୂପେ ସମର୍ପଣ କରିଛି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟକୁ । କୋଟି ଦର୍ଶନାର୍ଥୀ ଭକ୍ତ ପ୍ରତିନିତ୍ୟ ଏହାର ଶ୍ରବଣ-ପଠନରେ ମନ୍ତମୁଗ୍ଧ ।

ଆୟମାନଙ୍କ କ୍ଷୁଦ୍ରମତିର ବିଚାରରେ ଏକାଧାରରେ 'ବୀଣା' ଓ 'ବାଣୀ' ପୂଳନରେ ସନ୍ତୁଷା ଦେବୀ ସରସ୍ୱତୀ ଜୟଦେବଙ୍କପ୍ରତି ସୁପ୍ରସନ୍ନା ଏବଂ ତାଙ୍କରି ଅସୀମ କରୁଣାବଳରେ ମହାକବି ଜୟଦେବ ଯାବତ୍-ଚହ୍ରାର୍କେ ଅପାଶୋରା ।





ପ୍ରଦୋଷର ଉଜ୍ଜଳ ମଧୁର ପ୍ରଦୀପଶିଖା ଯେତେବେଳେ ଉଚ୍ଚଳୀୟ ପୁରପଲ୍ଲୀର ଅଗଣନ ବିଷ୍ଣୁ ମନ୍ଦିରକୁ ହସାଇ-ରସାଇଦିଏ, ସେତେବେଳେ ଯୋଗଜନ୍ନା ମହାକବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଲଳିତକାନ୍ତ ପଦାବଳୀ ଭରିଦିଏ ଭକ୍ତକନର ଭକ୍ତିବିହ୍ନଳ କଣ୍ଠତ । ଉଜ୍ଜଳ ସ୍ୱରଲହରୀ ମନ୍ଦିର-ଗର୍ଭ ପରିପୂରିତ କରି ସାନ୍ଧ୍ୟସମୀରରେ ଭାସିଭାସି ପ୍ରାଣେ-ପ୍ରାଣେ ଜୟଦେବଙ୍କର ସ୍ପୃତି-ଚନ୍ଦନ ଅନୁଲେପନ କରେ । ପ୍ରତିଧ୍ୱନି ଶୁଣାଏଁ— ''ଜୟ ଜୟ ଦେବ ହରେ''— ସେଇ ଜୟଦେବୀ ଅମର ସଙ୍ଗୀତବାଣୀ । ପୂଜ୍ୟପାଦ ପୂର୍ବକଙ୍କର ଏଭଳି ସ୍ମୃତି-ତର୍ପଶରୀତି ଓଡ଼ିଶାର ଐକାନ୍ତିକ ବିଶେଷତ୍ୱ ।

ମାଦଳାପାଞ୍ଜି କହେ, ମହାରାଜା କାମାର୍ଶ୍ବ ଦେବ (୧୧୪୬-୫୬) ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ଶ୍ରବଣ ନ କରି ଅନ୍ନଗ୍ରହଣ କରୁ ନ ଥିଲେ ।

କ୍ଷଦେବୀ ସ୍ୱୃତି-ସମ୍ମାନନାରେ ଭୁବନବନ୍ଦିତ ପତିତପାବନ ଶ୍ରୀମନ୍ ନୀଳାଦ୍ରିନାଥଙ୍କର ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଦୈନନ୍ଦିନ ନୀତିରୂପେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପାଠ-ପଠନବିଧି ପ୍ରଥମେ ପ୍ରଚଳନ କରାଇଲେ ଉହଳର ଗଜପତି ମହାରାଜ କବି-ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀ ନରସିଂହ ଦେବ (୨ୟ) ତ୍ରୟୋଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଦ୍ୱିତୀୟାର୍ଦ୍ଧରେ । ସେହିଦିନୁ ଦେବଦାସୀ ବା ମାହାରୀ-ନୃତ୍ୟସହିତ ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତର ପ୍ରଥମ କ୍ରିୟାତ୍କକ (ଲକ୍ଷ୍ୟକାବ୍ୟ) ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସଙ୍ଗୀତାବଳୀର ନିତ୍ୟପରିବେଷଣ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ନୀତିରୂପେ (ଖଞ୍ଜା) ପରିଗଣିତ । ଦିନେ ଏହି ଶ୍ରୀମନ୍ଦିର ପ୍ରଥମେ ଶୁଣିଥିଲା ଭକ୍ତକଣ୍ଠର ସୁମଧୁର ସଙ୍ଗୀତ ଆଉ ତହିଁସହିତ ଭକ୍ତିମତୀ ପଦ୍ମାବତୀଙ୍କର କମନୀୟ ଲାସ୍ୟଚରଣର ନୂପୁରନିକ୍ଷ । ସେଇ ସ୍ୱୃତିର ଅନୁରଣନ ଆଜି ମଧ୍ୟ ମୂକ ମନ୍ଦିରର ଅପାଶୋରା ଗୌରବ ।

'ଭକ୍ତମାଳା' ଗ୍ରନ୍ଥପ୍ରଣେତା ଚନ୍ଦ୍ରଦତ୍ତ କବି ସ୍ପୃଷ୍ଟାକ୍ଷରରେ ଏହି କଥା ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି । ଆଜି ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀମଦିରର ନୀତି-କାଳରେ ନିତିପ୍ରତି ଅଗଣନ ଦର୍ଶନାର୍ଥୀଙ୍କ ମନରେ ଅନାହୂତଭାବେ ଜାଗିଉଠେ ସେହି ସ୍ମୃତିର କଳ୍ପନା ।

ପୁରାଣପ୍ରସିଦ୍ଧ ପୁଣ୍ୟତୋୟ। ପ୍ରାଚୀତଟର କେହୁଲୀ ଶାସନ-ବିରାଚିତ ଅୟିକା-ମନ୍ଦିର-ତୋରଣରେ ଖୋଦିତ ଲିପି ଦର୍ଶକ, ପାଠକଙ୍କୁ ପଢ଼ାଏ ''ଜଏ ଜଏଦେବ ହରେ'' । ସନ ୧୧୧୨ ସାଲ ଅର୍ଥାତ୍ ୧୧୯୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦର ଏହି କରାଜୀର୍ଣ ମନ୍ଦିରମଧ୍ୟରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତା ଦେବୀ ଅୟିକା- ଶ୍ରିମୂର୍ଭି । ମନ୍ଦିରର ପ୍ରବେଶ-ଦ୍ୱାରରେ

ଳୟଦେବୀ ଅମର ବୈଷବ-ବାଣୀ । ଆହୁରି ବିଚିତ୍ର କଥା ଯେ ଦୁର୍ଗାଷ୍ଟମୀକାଳରେ ଏହି ମହିରଫପୂଳିତା ଦେବୀଙ୍କ ଶ୍ରୀଛାମୁରେ ଚଣ୍ଡୀପାଠପରିବର୍ତ୍ତେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ ପାଠ ପଠନବିଧି ଅବଧି ପ୍ରଚଳିତ । ଜୟଦେବୀ ସ୍ମୃତିରକ୍ଷାର ଏଭଳି ନିଷ୍ଠାପର ଉଦାହରଣ ଭାରତର ଅନ୍ୟତ୍ର କାହିଁ ହେଲେ କଣାଶୁଣା ନାହିଁ ।

କେହୁଲୀ ଗ୍ରାମର ଦକ୍ଷିଣ-ପୂର୍ବଦିଗକୁ ବାଟ ଦୁଇ ବା ଅଢ଼େଇ ମାଇଲ୍ ଦୂରରେ ଘଟିଛି ପ୍ରାଚୀ, ଧନୁଆଁ ଓ କୁଣଭଦ୍ରା ଜଳବେଣୀର ପବିତ୍ର ସଙ୍ଗମ । ଏହା ତ୍ରିବେଣୀଘାଟରୂପେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ନିକଟରେ ତା'ର ବିଜେ ଶ୍ରୀତ୍ରିବେଣୀ-ମାଧବ ଶୀଳାମୂର୍ତ୍ତି । ଏହିଠାରେ ପ୍ରତିବର୍ଷ ମାଘ-ଅମାବାସ୍ୟା ଦିନ ତ୍ରିବେଣୀ ମେଳା ବସେ ଏଙ୍ ଦୂର-ଦୂରାନ୍ତରୁ ଅଙ୍ଗ୍ୟ ଯାତ୍ରୀ ପବିତ୍ର ''ତ୍ରିବେଣୀ ବୁଡ଼'' ଲାଗି ସମବେତ ହୁଅନ୍ତି । କେହୁଲୀ ସନ୍ନିକଟ ଏହି ତ୍ରିବେଣୀ-ସ୍ନାନ ମେଳାର ପ୍ରସିଦ୍ଧି ଘୋଷଣା କରେ 'କପିଳ ଫହିତା' ଏଙ୍କ 'ପ୍ରାଚୀମାହାତ୍ୟୁ' । ଏହି ତ୍ରିବେଣୀ ଗଙ୍ଗାରେ ହିଁ ସାଧୁପ୍ରବର ଜୟଦେବ ସ୍ନାନ ସମାପନ କରୁଥିଲେ ।

\*ତ୍ରିବେଣୀ ସଙ୍ଗମସ୍ଥଳ, ତ୍ରିବେଣୀମେଳା ଏବଂ ତସଂକ୍ରାନ୍ତୀୟ ପୁରାଣ-ବଚନସୟବେ ଏହି ଅଧ୍ୟୟନର ''ଜନ୍ନଭୂମି''ସଂଦର୍ଭରେ କିଞ୍ଚ୍ ଆଲୋଚନା କରାଯାଉଅଛି ।

ଶ୍ରୀମନ୍ ନୀଳାଦ୍ରିନାଥଙ୍କ ଶ୍ରୀଅଙ୍ଗଲାଗି ଉତ୍ତରୀୟଟି (ଓଡ଼ଣୀ) 'ଜୟଦେବୀ ଖଣୁଆ' ନାମରେ ଅଭିହିତ । ଏହି 'ପାଟ-ଖଣୁଆ'ଟି ଉତ୍କଳୀୟ ବୟନଶିଳ୍ପ-କଳାର ଅନ୍ୟତମଗୌରବ ନିଦର୍ଶନ । ଏଥିରେ ଦଶାବତାରଗୀତିକା ବୁଣାହୋଇଅଛି । ଏହା ଉତ୍କଳୀୟ ପର୍ମ୍ପରାର ଭକ୍ତି ଏବଂ କଳାକୃତି ସମନ୍ୟର ପରିପ୍ରକାଶ । ଶ୍ରୀମଦିରରେ ବଡ଼ିସଂହାରବେଳେ ଏହି ଖଣୁଆ ଜଗବନ୍ଧୁଙ୍କ ଶ୍ରୀଅଙ୍ଗ ଲାଗି ବଢ଼େ । ଜୟଦେବୀ ସୃତିସମାଦରର ଏହା ଅନ୍ୟ ଏକ ବୈଶିଷ୍ୟ ।

ଶ୍ରୀଗୁଣିଚା, ବାହୁଡ଼ା ଯାତ୍ରାବେଳେ, ହେରାପଞ୍ଚମୀ ଦିନ ରଥ ପ୍ରଦକ୍ଷିଣପରେ 'ରଥଭଙ୍ଗା' ବିଧ୍ ଶେଷକରି ଅଭିମାନ-କୁପିତା ମହାଲକ୍ଷ୍ମୀ ଶ୍ରୀମଦିରର ଗର୍ଭଗୃହ-ଦ୍ୱାର ରୁଦ୍ଧ କରିଦିଅନ୍ତି — ବାହୁଡ଼ା-ବିଜୟପରେ ପ୍ରଭୁଙ୍କର ଆଉ ଗୃହପ୍ରବେଶର ଅଧିକାର ନାହିଁ । ସେତେବେଳେ ଦୂର୍ଜୟମ଼ାନିନୀ ଦେବୀଙ୍କର ମାନଭଞ୍ଜନଲାଗି ଦେବଦାସୀ-କଣ୍ଠରେ ଶ୍ରୀଜୀଉଙ୍କ ପକ୍ଷରୁ ଗୀତ ହୁଏ— 'ପ୍ରିୟେ, ଚାରୁଶୀଳେ, ମୁଞ୍ଚ ମୟି ମାନମନିଦାନ' । ଭାବଭୋଳା ଆତ୍ଲଭୁଲା ସହସ୍ତ-ସହସ୍ତ ଦର୍ଶନାଥୀଙ୍କର ଭକ୍ତି-ଅଶୁଭରା ସତୃଷ୍ଠନୟନ ଆକୁଳ ଉହଣ୍ଠାରେ 'କବାଟଫେଡ଼ା'କୁ ଅନାଇରହେ ।

ସତେ ଅବା ନୀଳାଦ୍ରିନାଥଙ୍କର ମନ୍ଦିର ପ୍ରବେଶ-ଅନୁମତି ପ୍ରାର୍ଥନା କରି ସମବେତ ଜନକଣ୍ଠରୁ ଅଜଣାରେ ଗୁଞ୍ଜରିଉଠେ ସେହି ଶତାବ୍ଦୀ-ଶତାବ୍ଦୀ ପୂର୍ବର ମଧୁସ୍ପୃତିଭରା କରୁଣ ଗୀତିଲେଖା । ଉକୁଟିଉଠେ ଛନ୍ଦେ ଛନ୍ଦେ ଓଡ଼ିଶୀ ଶୈଳୀର ସ୍ୱତନ୍ତତା । ତହିଁ ସହିତ ଓଡ଼ିଆ-ପ୍ରାଣର ଆକୁଳ ନିବେଦନଭରା ଭକ୍ତି-ମଧୁର ସ୍ୱପ୍ନ-ସ୍ପୃତି । କମ୍ପଉଠିଥିଲା ସେଦିନ ଭକ୍ତିକରର ପୋଥି ଆଉ ଲେଖନୀ ମହୋଦଧ୍-ସ୍ନାନରୁ ବାହୁଡ଼ି ଆସି ଯେତେବେଳେ ନୀରଭରା ବିସ୍ମିତ ନୟନରେ କବି ପାଠ କଲେ ରସରାଜଙ୍କ ଶ୍ରୀକର-ରସ-ରଚନା ''ଦେହି ପଦପଲୁବମୁଦାରମ୍''।

କଗତର 'ଆଗବଢ଼ା' ଚଳଣିର ଗର୍ବ ଖର୍ବ କରି ଉହଣ୍ଠକନତାକୁ ସ୍ତ୍ରିତ ଏତେବେଳେ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ କାଳକୁ ପଛଫେରା କରାଇନିଏ ଅନୁଭବୀ ମାତ୍ରେ ମୁକ୍ତକଣ୍ଠରେ ଏକଥା ସ୍ୱୀକାର କରିବେ ।

ପରମଭକ୍ତ ମହାରାଜ ପ୍ରତାପରୁଦ୍ର ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ କେବଳ ଜୟଦେବୀ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-ସଙ୍ଗୀତଭିନ୍ନ 'ଆନ ନ ଗାଇବେ' ବୋଲି ଶୀଳାଲେଖରେ ଆଦେଶ ପ୍ରଚାର କରିଛନ୍ତି ଖ୍ରୀଷ୍ଟୀୟ ପଞ୍ଚଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରୁ । ପରେ-ପରେ ଚତୁର୍ଭୁଳ ବିଷ୍ଟୁବିଗ୍ରହ ସ୍ଥଳେ ଓଡ଼ିଶାର ଅଗଣିତ ବିଷ୍ଟୁମନ୍ଦିରରେ ରାଧାକୃଷ ଯୁଗଳ ମୂର୍ଭି ପରିପୂଳିତ ହେଲେ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସ୍ମୃତି ବହନ କରି ମନ୍ଦିରଗାତ୍ରମାନଙ୍କରେ ମଧ୍ୟ ବହୁ ଯୁଗଳ ମୂର୍ଭି ଅବସ୍ଥାପିତ ହେଲା । ମୁଗ୍ଧ ଦର୍ଶକ, ପାଠକ ଆଜି ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଶୁଣେ ସେ କେଉଁ ଦୂର ଅତୀତର ସ୍ମୃତିବାହୀ ଅଶରୀରୀ ବାଣୀ— ''ରାଧା-ମାଧବୟୋର୍ଜ୍ୟନ୍ତି''....ଇତ୍ୟାଦି ।

ଏଠାରେ ଏକଥା କହିବା ଅପ୍ରାସଙ୍ଗିକ ହେବ ନାହିଁ ଯେ ଓଡ଼ିଶାରେ ସଂପୂକିତ ଅଗଣନ ର।ଧାକୃଷ ଯୁଗଳ ମୂର୍ତ୍ତି ଅନ୍ତରାଳରେ କୟଦେବଙ୍କର ''ରାଧାମାଧବୟୋର୍ଜ୍ୟନ୍ତି'' ସ୍ପୃତି ସଂଜୀବିତ । ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ନୀତି ପ୍ରଚଳନ (୧୨୭୮-୧୩୦୭ ଖ୍ରୀ:) କୋଟି ଭକ୍ତପ୍ରାଣରେ 'ରାଧାକୃଷ'ଙ୍କୁ ସୁପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରାଇବାଦ୍ୱାରା ହିଁ ଚତୁର୍ଭୁଳ ଏକକ ବିଷ୍ଟୁମୂର୍ତ୍ତିପ୍ରତିଷା-ରୀତି କ୍ରମେ ଉଣା ହୋଇଆସିଲା । ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିବାର କଥା ଯେ ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତରେ କିୟା ଉଚ୍ଚଳୀୟ ସ୍ପୃତିଶାସରେ କାହିଁ ହେଲେ ଯୁଗଳ ଆରାଧନାର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ । ଉଚ୍ଚଳରେ ଶଙ୍ଖ-ଚକ୍ର-ଗଦା-ପଦ୍ମଧାରୀ ଚତୁର୍ଭୁଳ ବିଷ୍ଟୁମୂର୍ତ୍ତି ପରିବର୍ତ୍ତେ ଅସଂଖ୍ୟ ମୋହନ ମୁରଲୀଧର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଓ ବାମରେ ତାଙ୍କର ଶ୍ରୀରାଧା ମୂର୍ତ୍ତି ପ୍ରତିଷ୍ଠାର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନମୂଳରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସ୍ୱୃତି ପ୍ରତିଭାତ ବୋଲି କହିବାକୁ ହେବ ।

ଉତ୍କଳରେ ଯୁଗଳ ମୂର୍ତ୍ତିପ୍ରବର୍ତ୍ତନର ବହୁ କାଳପରେ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କଦ୍ୱାର। ଏହି ଯୁଗଳ ମୂର୍ତ୍ତି ଆରାଧନା ତଥା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବଙ୍ଗଳାରେ ପ୍ରଚାରିତ ହୋଇଅଛି ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଭୂତ ପ୍ରଭାବପାତଫଳରେ ହିଁ ଗୋପୀକନ ବଲ୍ଲଭ ଶ୍ରୀକୃଷରୂପେ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କର ପ୍ରସିଦ୍ଧି ଦ୍ୱାଦଶ-ତ୍ରୟୋଦଶ ଶତାବ୍ଦୀମଧ୍ୟରେ ଓଡ଼ିଶାର ବିଭିନ୍ନ ମନ୍ଦିର-ଗାତ୍ରରେ ଏଙ୍ ମନ୍ଦିରମାନଙ୍କରେ ଗୋପୀଜନବଲ୍ଲଭ ଗୋପୀନାଥ ମୂର୍ତ୍ତି ବିରାଜିତ ହେଲେ । ଏହା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ''ନୃତ୍ୟତି ଯୁବତିଜନେନ ସମଂ ସଖି'' ବାଣୀର ଅମର ସୁତିସ୍କାରକୀ ।

୧୧୬୩ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ପ୍ରଥମ ପାଦରେ ଦକ୍ଷିଣ ଓଡ଼ିଶାନିବାସୀ (କଳିଙ୍ଗନିବାସୀ) କୋମିନାୟକଙ୍କ କନ୍ୟା ପରମା-ଭକ୍ତିମତୀ ମେଡ଼ମାଦେବୀ କୃତିବାସଙ୍କ (ଶିବଙ୍କ) ସେବାରେ ମହାଦୀପଦାନନିମିଉ ଭୁବନେଶ୍ୱର ଆସିଥିଲେ । ଏହି ପବିତ୍ର କାର୍ଯ୍ୟରେ ସହାୟକ ରୂପେ କୁର୍ମପାଟକର ସାଧୁପ୍ରଧାନ ଜୟଦେବ ଥିଲେ ତାଙ୍କର ସହଯାତ୍ରୀ । କୁର୍ମପାଟକ ବା କୁର୍ମକ୍ଷେତ୍ର ସେତେବେଳେ ଶ୍ରୀବୈଷବ-ସ୍ଥବାୟର ପ୍ରଖ୍ୟାତ ଗୁରୁଷ୍ପେତ୍ରରୂପେ ମହାପଶ୍ଚିତମାନଙ୍କର ବାସସ୍ଥଳୀ ଥିଲା । ଧର୍ମପ୍ରାଣା ମେଡ଼ମାଦେବୀ ଏହିଠାରୁ ସାଧୁପ୍ରଧାନ ଜୟଦେବଙ୍କୁ ଏହି ଧର୍ମ-କାର୍ଯ୍ୟର ସହାୟକ ବା ଉପଦେଶରୂପେ ତାଙ୍କର ସହଯାତ୍ରୀ କରି ଭୁବନେଶ୍ୱର ଯାଇଥିଲେ । ସେଠାରେ କୃତ୍ତିବାସଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଦୀପଦାନ କରିଥିବାର ଶିଳାଲେଖ ଲିଙ୍ଗରାଜ-ମନ୍ଦିରର ତୃତୀୟ ପ୍ରବେଶ-ଦ୍ୱାରରେ ସଂଲଗ୍ନ ହୋଇ ରହିଛି । "

କାତିସ୍ମର ମହାପୁରୁଷଙ୍କର ଏବଂବିଧ ସ୍ମୃତି-ସ୍ନାରକୀ କେବଳ ଉଚ୍ଚଳରେ ହିଁ ଦୃଷ ହୁଏ । ଓଡ଼ିଆ ପୁଅକୁ ବଙ୍ଗାଳୀ ବୋଲି ବାହାପିଟି ଦାବୀ ବାଢୁଥିବାବେଳେ କାହିଁଘରେ ତ ତାଙ୍କର 'ଚିମୁଟେ' ହେଲେ ପିଲାର ସ୍ମୃତି କେହି ସାଇତିପାରି ନାହାନ୍ତି ?

ସୁନ୍ଦରକୁ ଆଦର କରିବାରେ ମହତ୍ତ୍ୱ ଅଛି ନିଷ୍ଟୟ; କିନ୍ତୁ ତାକୁ ଆପଣାର ବୋଲି କହିବାଟା ସୁନ୍ଦର କି ?

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ଲାଗେ ଯେ ବିଜ୍ଞ ଐତିହାସିକ ଡାଃ ସର୍କାର 'ସାଧୁପ୍ରଧାନ' ଶନ୍ଦର ଅର୍ଥ ବଡ଼ ବା ପ୍ରଧାନ ସାହୁ ମହାଜନ ଏବଂ କୁର୍ନ୍ନପାଟକକୁ କୁରୁମପଡ଼ାରୂପେ ଅର୍ଥ କରିଛନ୍ତି । ସାଧୁପ୍ରଧାନ ଉକ୍ତ-ଶିରୋମଣି ନୟଦେବ ଡାଃ ସର୍କାରଙ୍କ ଲେଖନୀ-ପ୍ରସାଦରୁ ଜଣେ ସାହୁ ମହାଜନ ବା ବଡ଼ ସାହୁକାର ପାଲଟିଗଲେ !!



# ଅନୁକୃତି

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-କାବ୍ୟ-ଧର୍ମର ଅପୂର୍ବ ଅନୁକୃତି ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ଭୁବନେଶ୍ୱରର ଅନନ୍ତବାସୁଦେବ-ମନ୍ଦିରଗାତ୍ରରେ ଖୋଦିତ ଲିପିରୁ । ଗଙ୍ଗଙ୍ଶୀୟ ମହାରାଜା ୧ମ ଭାନୁଦେବଙ୍କ ସଭାକବି ପଞିତ ଉମାପତିଙ୍କ ରଚନା ଏଠାରେ ଉତ୍କୀର୍ଷ ହୋଇଅଛି । ମହାରାଜ ଅନିୟଙ୍କ ଦେବଙ୍କ କନ୍ୟା ରାଧାମାଧବ-ଚରଣସେବିକା ଭକ୍ତିମତୀ ଚନ୍ଦ୍ରା (ଚନ୍ଦ୍ରିକା) ଦେବୀଙ୍କଦ୍ୱାରା ଏହି ମନ୍ଦିର ୧୨୧୧—୧୨୫୮ ମଧ୍ୟରେ ନିର୍ମିତ । କବି ଉମାପତି ରାଜକୁମାରୀଙ୍କସୟହେ ଲେଖିଛନ୍ତି :—

''ଲକ୍ଷ୍ମୀର୍ଯଦ୍ବଦନାରବିନ୍ଦ ବସତିନୋଁ ( ?)

ଚିନ୍ତୟତ୍ୟବ୍ରଳନୀମ୍

ମୁଗ୍ଧେନ୍ଦୀବରନେତ୍ରନିତ୍ୟନିଳୟା

କୃଷେନ ତୃଷାବତୀ ।

କିଞାଲିଜ୍ଞ ତଦଙ୍ଗକାନି ମୁଦିତା

ଚିଭେ ନ ଦଭେ ସୁରା-

ନେଷାଶେଷଜଗଦ୍ବିଲୋଚନବଶୀକାରାୟ

କାରାୟତେ ।''

ରସ, ଭାବ, ଶୈଳୀ ଓ ଲାଳିତ୍ୟ ବିଚାରରୁ ରଚନାଟି ଯେ ଜୟଦେବୀ ଅନୁକୃତ ଏକଥା ସହକରେ କହିହେବ ।

ରାଜକୁମାରୀ ଚନ୍ଦ୍ରିକାଦେବୀଙ୍କସୟଦ୍ଧେ କବି ଉମାପତି ଲେଖିଛନ୍ତି :--

''ଗୀତାଜ୍ଞା ଲୟତାଲ ନର୍ଉନ କଲା

କୌଶଲ୍ୟ ଲୀଲାଳୟା

ବାଲ୍ୟାଦ୍ରୁ ଓ ଭକ୍ତିଭାବିତମତି-

ଦର୍ଭାନୁରୂପ ଶ୍ରିୟେ ।''

ଗୀତ-ବାଦ୍ୟ-ନୃତ୍ୟଦ୍ୱାରା ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କର ସେବା କରୁଥିଲେ ଭକ୍ତିପରାୟଣା ଚନ୍ଦ୍ରାଦେବୀ । ଦେବୀ ପଦ୍ନାବତୀ ଶ୍ରୀଳଗନ୍ନାଥଙ୍କ ସେବାଦାସୀରୂପେ ଉହର୍ଗୀକୃତା ହୋଇଥିଲେ । ଶ୍ରୀମନ୍ଦିର-ଗର୍ଭଗୃହ ଦେବୀଙ୍କର ଚପଳ-ଚରଣଚାଳିତ ନୂପୁର-ନିକ୍ଷରେ ହେଉଥିଲା ଅନୁରଣିତ ।

ଏହି କୃଷ୍ପପ୍ରମପରାୟଣା ରାଧାଭାବଗତା ଦେବୀ ପଦ୍ନାବତୀ 'କୃଷାୟ ବାସୁଦେବାୟ ଗୋପୀଳନବଲୁଭାୟ' କଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଶ୍ରୀଛାମୁରେ ନୃତ୍ୟ-ସେବାସୟକରେ ଭକ୍ତମାଳ ଗ୍ରନୁର ଉଲ୍ଲେଖ; ଯଥା :—

> ''ଉଭୌ ତୌ ଦମ୍ପତୀ ତତ୍ର ଏକପ୍ରାଣୌ ବଭୂବତ୍ୟୁ ନତ୍ୟନ୍ତୌ ଚାପି ଗାୟନ୍ତୌ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍ଚ୍ଚନତପ୍ରୌ ।''

ଆହୁରି ପଞ୍ଚଦଶ ଶତକରେ କୁଚ-ବିହାରର କବି ରାମସରସ୍ୱତୀ କୃତ କୟଦେବ କାବ୍ୟରେ ଲେଖାଅଛି :—

> ''ଜୟଦେବ ମାଧବେର ଷ୍ଟୁଡିକ ବର୍ଷାବେ ପଦ୍ନାବତୀ ଆଗନ୍ତ ନାଚତ ଭଙ୍ଗିଭାବେ । କୃଷର ଗୀତକ ଜୟଦେବ ନିଗଦତି ରୂପକ ତାଲେର ଚେବେ ନାଚେ ପଦ୍ନାବତୀ ।''

ପ୍ରାୟ ଏକ ଶତାବ୍ଦୀପରେ ଦେବୀ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ଅନୁକରଣ କରିଛନ୍ତି ରାଜକନ୍ୟା ଚନ୍ଦ୍ରା । ସେ ଗୀତ, ଲୟ ଓ ତାଳନିପୁଣା ଥିଲେ ଏଙ୍ ଗୋବିନ୍ଦପ୍ରୀତ୍ୟର୍ଥେ ନୃତ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରୁଥିଲେବୋଲି ଅଲିଭା ଶିଳାଲେଖରେ ଯୁଗ-ଯୁଗର ସ୍ମୃତି ବିରାଜିତ । ଏହା ନିର୍ଣ୍ଣିତଭାବେ ଦେବୀ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ଅନୁକୃତି ।

୧୧୭୮-୧୩୦୭ ଖ୍ରୀଷାଦ୍ଦମଧ୍ୟରେ ଉତ୍କଳ ନରେଶ ୨ୟ ନରସିଂହ ଦେବ (କବି ନରସିଂହ ଦେବ ନାମରେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ) ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ନୀତିରୂପେ ଚଳାଇଲେ । ଏସୟବ୍ଧେ ମାଦଳା ପାଞ୍ଜିରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି ଯେ ''ଏ ଉଭାରୁ କବି ନରସିଂହ ଦେବ ରାଜା ହୋଇଲେ । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶିଲାଉ କଲେ ।'' ସେହିଦନୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଜନପ୍ରିୟତା ବହୁଳ ପରିମାଣରେ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଲା ।

ଏହି ଜନପ୍ରିୟତା ହିଁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଅନୁକୃତି ବାସନା ଚେତାଇଦେଇଛି ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷର ଚିଉରେ । ତହୁଁ ପ୍ରାୟ ୧୪୮୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାଦରେ ରଚିତ ହୁଏ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଅନୁକୃତିରେ 'ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିହ'। ଏହାକୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ସମରୂପ ବା ସମକୃତି ବୋଲି କୁହାଯାଇପାରେ ।

ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିହର ବାୟବ ରଚୟିତା ହେଲେ 'ଭାରତମୃତମ୍' ଗୁନୁପ୍ରଣେତା କବିଚନ୍ଦ୍ର ରାୟ ଦିବାକର ମିଶ୍ର । ମହାରାଳ ପୁରୁଷୋରମ ଦେବଙ୍କର ରାଳସଭାର କବି-ପଞ୍ଚିତ । ମହାରାଳ ପୁରୁଷୋରମ ଦେବ ଥିଲେ ଶ୍ରୀମତ୍ କଗନ୍ନାଥଙ୍କର ପରମ ଭକ୍ତ । ତାଙ୍କ ଭକ୍ତିପରାୟଣତାର ଖ୍ୟାତି ଦିଗନ୍ତପ୍ରସାରିତ । ମହିଟ୍ଟୀ ଭାଷାରେ ଲିଖିତ 'ଭକ୍ତ-ବିଳୟ' ଗୁନୁକାର କବି ମହୀପତି ଏହି ଉହଳେଶ ମହାରାଳଙ୍କୁ 'ସାଭ୍ୱିକ' ଉପାଧିରେ ସମ୍ମାନିତ କରି ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିହର ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛନ୍ତି । ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିହ ଶ୍ରୀଳୀଉଙ୍କ ଶ୍ରୀଛାମୁରେ ନୀତିରୂପେ ଗୀତ ହେବାରେ ବାଧା ଉପୁଳିବାରୁ ୧୪୯୯ରେ ଶ୍ରୀମହିରରେ କେବଳ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ ଗୀତ ହେବବୋଲି ମହାରାଳ ପୁରୁଷୋଉମ ଦେବ ଆଜ୍ଞା ଦେଲେ । କବି ମହୀପତି କହନ୍ତି, ଜୟଦେବକୃତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହରେ ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିହରୁ ଚବିଶଗୋଟି ଶ୍ଲୋକ ଫୟୁକ୍ତ ହୋଇଅଛି ।

କବିଚନ୍ଦ୍ର ରାୟ ଦିବାକର ମିଶ୍ରଙ୍କର ଅନ୍ନପୁଷାଙ୍କ ପ୍ରତିକୃତଜ୍କତ। ଜ୍ଞାପନର ପ୍ରତୀକସ୍ୱରୂପ ଗ୍ରନ୍ଥଟି ମହାରାଜ ପୁରୁଷୋଉମଙ୍କ ରଚନା ବୋଲି ପ୍ରଚାରିତ । ଫଳରେ କେବଳ ଓଡ଼ିଶାରେ ନୁହେଁ, ଭାରତର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସ୍ଥଳରେ ମଧ୍ୟ ମହାରାଜ ପୁରୁଷୋଉମ ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରଚୟିତାରୂପେ ସୁପରିଚିତ । ପ୍ରୋକ୍ତ 'ଭକ୍ତ-ବିଳୟ' ଗ୍ରନ୍କାର ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କରି ପ୍ରଶ୍ରି ଗାଇଛନ୍ତି ।

ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିଦକୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ସ୍ଥଳାଭିଷିକ୍ତ କରି ଶ୍ରୀମଦିର-ନୀତିରୂପେ ଚଳାଇବାଲାଗି ମହାରାଜ ପୁରୁଷୋଉମ କନ୍ଧନା କରିବାରୁ ତଦାନୀନ୍ତନ ପଞ୍ଚିତମାନେ ଏହାର ତୀବ୍ର ପ୍ରତିବାଦ କଲେ । ମହାରାଜ ଏଥିରେ ମର୍ଜ୍ନାହତ ହୋଇ ଶ୍ରୀମତ୍ କଗନ୍ନାଥଙ୍କ କୃପାଦେଶ ଅପେକ୍ଷା କଲେ । କଥିତ ଅଛି ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ଶ୍ରୀଳୀଉଙ୍କଦ୍ୱାରା ଗୃହୀତ ଏବଂ ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିଦ ଉପେକ୍ଷିତ ହୁଅନ୍ତେ ମହାରାଜ ମନ ଦୁଃଖରେ ଆତ୍ନହତ୍ୟାର ସଂକଳ୍ପ କଲେ । ତହୁଁ କରୁଣାବସଳ କଗବନ୍ଧୁ ଭକ୍ତର ଅଭିଳାଷ ପୂରଣନିମିତ୍ତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ଦ୍ୱାଦଶ ସର୍ଗର ଆଦ୍ୟରେ ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିଦର ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଶ୍ଲୋକ ସନୁବେଶିତ ହେଉ ବୋଲି ଆଜ୍ଞାଦେଲେ ।

ଏ ସୟବ୍ଧେ 'ଦାର୍ଜ୍ୟତାଭକ୍ତି'ର ପଞ୍ଚାବନ ଅଧାୟରେ ନିମ୍ନରୂପ ରଚନା ଦୃଷ୍ ହୁଏ :---

X X X X X ରାଜନ ଶୁଣି ଗୁନ୍ଥ ଦୂଇ । ପ୍ରଭୁ ଛାମୁରେ ଦେଲା ନେଇ H । ଧଇଲେ ପୁଭୁ ହୃଦସ୍ଥଳେ 11 ସାଧୁର ଗୁନୁ ତତକାଳେ ରାଜାର ଗୁନ୍ଥ ତଳେ କ୍ଷେପି । ଦେଖି ନୂପତି ହେଲା ତାପି 11 ନଳିଲା ଅଭିମାନ ଭୋଳେ । ଜୀବନ ହାରି ସିଷ୍ଟଜଳେ П ଜାଣିଲେ ପୁଭୁ ଦୁଃଖଘେନା । ଭକତ-ହୃଦୟ-ବେଦନା 11 । ତୋ ଗନୁ କଲି ମୁଁ ଗହଣ ଶଭିଲା ଆକାଶ-ବଚନ П ଦାଦଶ ସର୍ଗ ପରିମାଣ ଜୟଦେବର ଗୁନ୍ଲ ଜାଣ  $\Pi$ 1 ବାରସର୍ଗର ଆଦ୍ୟେ ତାର । ରହିବ ବାର ଶ୍ରୋକ ତୋର 11 ରାଜା ହୋଇଣ ଏଥେଁ ତୋଷ । ଗମିଲା ଆପଣା ଉଆସ H

ଆପଣା ଉଥାଏ । ।

X X X X X X X

ଏଠାରେ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ 'ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' ରଚନାର ମୂଳରେ ଥିଲା ପ୍ରତିଦ୍ୱନ୍ଦିତା ଭାବ---ସହକ କଥାରେ 'ଅସହଣି ମନୋବୃତ୍ତି' । ଭକ୍ତମନର ଆବେଗମିଶା ଭାବ, ଭାଷାଭରା ଅବାଧ ଗିରିନିର୍ଝର ହେଲା ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ମହାକବି ଗ୍ରନ୍ଥାରୟରୁ କହିଛନ୍ତି ''ଶ୍ରୀବାସୁଦେବ-ରଡିକେଳିକଥା''।

କବି କୟଦେବ ବାସୁଦେବଙ୍କ ଶ୍ରୀଛାମୁରେ ବାସୁଦେବ-ରତିକେଳି-କଥା ଗାୟନ କରିଥିଲେ । ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଅଛି ବାସୁଦେବ ପୁରୁଷ ଏଙ୍ ପ୍ରକୃତିର ଭେଦାଭେଦ-ସମ୍ମିଳନ । ଏଣୁ ସେ ଦୁଇ ଏଙ୍ ଏକ । ଏହିଠାରେ 'ଅଚିତ୍ୟ ଭେଦାଭେଦ' ତତ୍ତ୍ୱ କଳ୍ପନାରେ ଘଟିଛି ସାର୍ଥକତା । ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗ୍ରନ୍ଥରେ କୟଦେବୀ ଭାବ, ଭକ୍ତି, ନିଷା ଓ ଉପାସନାର ସମତ୍ୱ, ସ୍ଥିତି ସୟବ ହୋଇପାରି ନାହିଁ । ଏହା ପଞ୍ଚଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଘଟଣା । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରଚନାକାଳ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ । ତେଣୁ ପଞ୍ଚଦଶ ଶତାବ୍ଦୀପୂର୍ବବର୍ତୀ ଯେଉଁ ସଟୀକ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗ୍ରନ୍ଥ ପୋଥି ଆକାରରେ ସଂଗୃହୀତ (ଟୀକାକାର କବିରାଜ ନାରାୟଣ ଦାଶ—ତ୍ରୟୋଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ) ତାହା ନିଷ୍ଟିତଭାବେ ଅବିମିଶ୍ର ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଟୀକା ସମନ୍ୱିତ ମୂଳ ରଚନା ବୋଲି ଗ୍ରହଣୀୟ । ସର୍ବାଙ୍ଗସୁନ୍ଦରୀ ନାମକ ଏହି ଟୀକାରେ ନିମ୍ନଲିଖିତ କେତେ ଗୁଡ଼ିଏ ଶ୍ଳୋକର ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ; ବିଶେଷତଃ ଏହାର ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ (୧୪୪୫–୫୦ଖୀଷ୍ଟାବ୍ଦ) ମେବାରର ରାଣା କୁୟକର୍ଶଙ୍କର 'ରସିକପ୍ରିୟା' ନାମକ ଟୀକାରେ ପ୍ରଦତ୍ତ କେତେକ ଶ୍ଳୋକ ସର୍ବାଙ୍ଗସୁନ୍ଦରୀ ଟୀକାରେ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ ନାହିଁ । ଏଗୁଡ଼ିକ ତତ୍ପରବର୍ତ୍ତୀ କେତେକ ଓଡ଼ିଆ, ବଙ୍ଗଳା ଏବଂ ହିନ୍ଦୀ ସଂସ୍କରଣରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଏଣୁ ଏଗୁଡ଼ିକ ହୁଏଡ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁକୃତି 'ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ'ର ସଂଯୋଗ ଶ୍ଲୋକାବଳୀ ହୋଇପାରେ । ସେଗୁଡିକ ଯଥା:—

## ୧ମ ସର୍ଗ

- ୧ ଅଦ୍ୟୋସଙ୍ଗ ବସଦ୍ ଭୁଜଙ୍ଗ କବଳ......କଳୋଉଳାଃ ପିକାନଂ ଗିରଃ ।
- 9 ରାସୋଲ୍ଲାସଭରେଣ.....ସ୍ମିତ ମନୋହରୀ ହରିଃ ପାତୁ ବଃ ।।

## ୨ୟ ସର୍ଗ

ସକୂତ-ସ୍ମିତମାକୁଳାକୁଳ....ହରତୂ ବଃ କ୍ଲେଙ୍ଗ ନବଃ କେଶବଃ ।। ୩ଯ ମର୍ଗ

ତିର୍ଯ୍ୟକ୍ କଣ୍ଡବିଲୋଳମୌଳି.....କଟାକ୍ଷୋମ୍ୟଃ ।

୪ର୍ଥ ସର୍ଗ

ବୃଷି ବ୍ୟାକୁଳ-ଗୋକୁଳାବନ.....ଶ୍ରେୟାସି କଂସଦ୍ୱିଷଃ ।

୫ମ ସର୍ଗ

ରାଧା-ମୁଗ୍ଧ-ମୁଖାରବିନ୍ଦମଧୁପଃ.....ତୃଂ ଦେବକୀନନ୍ଦନଃ ।

୬ଷ ସର୍ଗ

କିଂ ବିଶ୍ରାମ୍ୟସି କୃଷଭୋଗିଭବନେ.....ପୁାଶୟ୍ୟ ଗର୍ଭାଗିରଃ ।।

୭ମ ସର୍ଗ

ପ୍ରାତର୍ନୀଳନିଚୋଳମଚ୍ୟୁତମୁରଃ.....କଗଦାନନ୍ଦାୟ ନନ୍ଦାତ୍କଳଃ ।।

### ୮ମ ସର୍ଗ

ଅନ୍ତର୍ମୋହନମୌଳିପୂର୍ଣ୍ଣନ....ଶ୍ରେୟାସି ବଂଶୀରବଃ ।।

## ୯ମ ସର୍ଗ

ସାନ୍ଧାନନ୍ଦପୁରନ୍ଦରାଦି......ଶୁଭସ୍କନାୟ ବନ୍ଦାମହେ 🔢

## ୧୦ମ ସର୍ଗ

ପୀତିଂ ବୟୁନୃତାଂ ହରିଃ.....ବ୍ୟାମୋହକୋଳାହଳଃ ।।

## ୧୧ଶ ସର୍ଗ

ସାନନ୍ଦ ନନ୍ଦସୂନୁଦିଶତୁ....ଆଲୋକୟାନ୍ ଚ ।। ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟେକନିଧେ.....ଦେୟାନ୍ ମୁକୁନ୍ଦୋମୁଦମ୍ ।।

## ୧୨ଶ ସର୍ଗ

ବ୍ୟାକୋଶଃ (ବ୍ୟାଲୋଳଃ) କେଶପାଶଃ.....ଶ୍ରଗ୍ଧରେୟଂଧ୍ନୋତି ।। ଈଷନମୀଳିତଦ୍ୱି......ଧୟତ୍ୟାନନମ୍ ।

ଇତ୍ଥ କେଳିତତୀବିହୃତ୍ୟ ଯମୁନାକ୍ଳେ....ସୁୀତା ମୁଦା ସପଦମ୍ ।।

ପ୍ରୋକ୍ତ ଖ୍ଳୋକମାନଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ଷୋହଳଗୋଟି ଏବଂ ଏଗୁଡ଼ିକ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସର୍ଗମାନଙ୍କ ଶେଷରେ ସଂଯୁକ୍ତ । ଦାର୍ଡ୍ୟତାଭକ୍ତିର ପାଠ— ''ବାର ସର୍ଗର ଆଦ୍ୟେ ତାର ରହିବ ବାର ଖ୍ଲୋକ ତୋର ।।'' ଅନୁସାରେ ଏହା ସର୍ଗର ଆଦ୍ୟରେ ସନ୍ନିବେଶିତ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ଏଗୁଡ଼ିକ ଯେ ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଖ୍ଲୋକ, ତାହା ମଧ୍ୟ ସଠିକଭାବେ କହିହେଉ ନାହିଁ । ତଥାପି ସର୍ବାଙ୍ଗସୁନ୍ଦରୀ ଟୀକା (୧୩ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଦ୍ୱିତୀୟାର୍ଦ୍ଧ) ପାଠମଧ୍ୟରେ ଏବଂ ତତ୍ପରବର୍ତ୍ତୀ କୁୟରାଣାଙ୍କ ଟୀକାରେ ଏ ଖ୍ଲୋକଗୁଡ଼ିକ ସ୍ଥାନ ପାଇଥିବାରୁ ସେଗୁଡ଼ିକ ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଖ୍ଲୋକ ହୋଇଥିବ ବୋଲି ଧରାଯାଇପାରେ । ଜୟଦେବଙ୍କ ଅନୁକୃତ ଏହିପରି ଖ୍ଲୋକ କେବଳ ଓଡ଼ିଶାରେ ହିଁ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ ।

ଛନ୍ଦ ଓ ରଚନାର ଲାଳିତ୍ୟ-ବିଚାରରୁ ପ୍ରୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକ ମୂଳ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦସହିତ କ୍ଷୀର-ନୀରଭଳି ଏପରି ଅଙ୍ଗ ମିଶାଇଦେଇଛି ଯେ ଉଭୟମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ବାରିବା ସହକସୟବ ନୃହେଁ । ଦେଶ, ବେଶ, ଭାଷା, ରୁଚି ଓ ସମାକର ରୀତିନୀତି ଘେନି କାବ୍ୟ, ସଙ୍ଗୀତ, ଚିତ୍ର ଓ ସ୍ଥାପତ୍ୟ ରଚନାର ସ୍ୱତନ୍ତତା ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ । ନାଟ୍ୟଶାସ୍ତରେ ଏହାରି ନାମ 'ପ୍ରବୃତ୍ତି' । ଏହି ପ୍ରବୃତ୍ତି-ପାର୍ଥକ୍ୟ ଅନୁସାରେ ଓଡ଼ିଶାର କାବ୍ୟ, ଚିତ୍ରକଳା ବା ସ୍ଥାପତ୍ୟରଚନା ଇତ୍ୟାଦି ଅନ୍ୟ ପ୍ରଦେଶଠାରୁ ପୃଥକ୍ ଯେପରି ଓଡ଼ିଶାର ଛାଦ-ସଂଗୀତ, ପୋଥ୍ଚିତ୍ରାଙ୍କନ ଏବଂ ମୂର୍ତ୍ତି-ଗଢ଼ଣ ଇତ୍ୟାଦି । ଏଗୁଡ଼ିକ ସହିତ ସମାନଭାବରେ ପାଦ ମିଳାଇ ଅଭେଦ ବା ଅଭିନ୍ନଭଳି କଳା-ରଚନା ପ୍ରଦେଶାନ୍ତରର ଶିଳ୍ପୀପକ୍ଷେ ସୟବପର ନୁହେଁ । ସେହିପରି ମୂଳ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦସହିତ ଅଙ୍ଗଭେଦରେ ତିଳେ ହେଁ ପାର୍ଥକ୍ୟ ବାରି ନ ହେବାଭଳି ଲଳିତ କୋମଳ ପଦଯୁକ୍ତ ରଚନା କରିଯାଇଛନ୍ତି ଉହଳୀୟ ସଂଗୀତଜ୍ଞ କବି-ପଣ୍ଡିତ । ସମାନ ରୁଚି, ସମାନ ପରିବେଶ ଏବଂ ସମାନ ପ୍ରବୃତ୍ତିପ୍ରସୂତ କଳାକାର ନୋହିଲେ ସର୍ବାଂଶରେ ଏଭଳି ସମମିଳନ କୃତି ସୟବପର ନୁହେଁ ।

କଗନ୍ନାଥବଲ୍ଲଭ ନାଟକ — (ଆନୁମାନିକ ସମୟ ୧୪୯୦ – ୧୫୪୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦ)

ନାଟ୍ୟକାର ସଙ୍ଗୀତଞ୍ଜ କବି ରାୟ ରାମାନଦ ପଟ୍ଟନାୟକଙ୍କଦ୍ୱାରା ଗଳପଡି ପ୍ରତାପରୁଦ୍ରଙ୍କ ଶାସନକାଳରେ ଏହି ନାଟକଟି ରଚିତ । ''ପ୍ରତାପରୁଦ୍ରେର ପ୍ରୀତିକାମନାୟ ଜଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ଲେଖା ହଇୟାଛିଲ ।'' (ବା: ସା: ଇ:- ପୃ:୩୮) ଐତିହାସିକ ଶ୍ରୀ ସୁକୁମାର ସେନ ଲେଖିଛନ୍ତି, ''ନାଟକଟି ଜଗନ୍ନାଥମନ୍ଦିରେ ଅଭିନୀତ ଓ ହଇୟାଛିଲ'' । ଏହା କିନ୍ତୁ ବାୟତ ନୂହେଁ । ନାଟକଟି ଜଗନ୍ନାଥ-ମନ୍ଦିରରେ ନୁହେଁ — କଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ମଠରେ ଅଭିନୀତ ହୋଇଥିଲା । ସେ ପୁଣି ଲେଖିଛନ୍ତି, ''ରାମାନନ୍ଦ ରାୟ ନିଜେ ଦେବଦାସୀଦେର ଅଭିନୟ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିତେନ୍ ।'' କୟଦେବଙ୍କପରି ରାୟ ମଧ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ କବି ଥିଲେ । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ରଚିତ ଗୀତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦପରି ଲଳିତ ମଧୁର । କେତେକ ଐତିହାସିକଙ୍କ ମତରେ ରାୟ କୃଷଦାସଙ୍କର ଏଙ୍ କୃଷଦାସ ହରିଦାସଙ୍କର ସଙ୍ଗୀତଗୁରୁ । ଏହି ହରିଦାସ ସ୍ୱାମୀ ବିଖ୍ୟାତ ତାନ୍ସେନ୍ଙ୍କର ଗୁରୁ ଅଟନ୍ତି । ଲଳିତ-କୋମଳକାନ୍ତପଦାବଳୀଙ୍ଘୟୁତ ଏଙ୍ ଧ୍ୟନିଝଙ୍କାରସମୃଦ୍ଧ ଏହି ନାଟକଟି ଯେ କେବଳ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରଚନାର ଅନୁକୃତି, ତାହା ନୁହେଁ । ଏହା ରାଧାକୃଷ-କେଳି-କଳା-ବର୍ଣ୍ଣନାରେ ଜୟଦେବଙ୍କ ପଦାଙ୍କର ଅନୁକୃତି ମଧ୍ୟ ।

ନାଟକଟି ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କର ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରିୟ ଥିଲା । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଭାଷା କିୟା ରାଧାକୃଷ-ରସ ଘେନି ଉହଳଭିନ୍ନ ଭାରତର କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ଏଭଳି ଅନୁକୃତି ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀପୂର୍ବରୁ ଦୃଷ ହୁଏ ନାହିଁ, ଏମନ୍ତ କି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ରାଧାକୃଷ୍ଣ ଯୁଗଳ-ଉପାସନାର ଅନୁକୃତିମୂଳରେ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କ ନାମ ପ୍ରଥମ ସ୍ମରଣୀୟ । ଏସୟବ୍ଧ ''ବାଙ୍ଗଲା ସାହିତ୍ୟେର୍ ଇତିହାସ'' ପ୍ରଣେତା ଶ୍ରୀ ସୁକୁମାର ସେନ୍ ମହାଶୟ ଲେଖିଛନ୍ତି— ''×× × କୃଷେର ସଙ୍ଗେ ରାଧାର ସମାନ ମର୍ଯ୍ୟାଦା ସ୍ୱୀକାର କରିୟା ଜୀବ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଗୌଡ଼ୀୟ ବୈଷବଚିନ୍ତାକେ ନୂତନ ଦିକେ ଫିରାଇଆ ଦିଲେନ୍ । ଏଇ କାକେର ସୂତ୍ରପାତ କରିୟାଛିଲେନ୍ ରାମାନନ୍ଦ ରାୟ ଓ ସ୍ୱରୂପ ଦାମୋଦର । × × କୃଷେର ମୂର୍ଭିର ବାମେ ରାଧା-ମୂର୍ଭିର ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଏଙ୍ ଯୁଗଲ ମୂର୍ଭିର ଉପାସନା ଜୀବ ଗୋସ୍ୱାମୀର ସ୍ୱୀକୃତି ପାଇୟାଇ ପ୍ରଥମେ ବୃଦ୍ଦାବନେ ଓ ପରେ ବାଙ୍ଗଲା ଦେଶେ ଚଲିତ ହଇଲ ।'' × × (ପୃ ୩୧୧)

ଏହି ପୁଷକରେ ଅନ୍ୟତ୍ର ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ଏଟ ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟଙ୍କ ସମ୍ପର୍କସୟବେ ମଧ୍ୟ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଅଛି । ସେଥିରୁ ପ୍ରତୀତ ହୁଏ ଯେ କେବଳ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଆସିବାଦ୍ୱାରା ହିଁ ଯୁଗଳତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରେରଣା ଆସିଛି ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କର ଏଟଂ ତାଙ୍କଦ୍ୱାରା ବୈଷବଧ୍ୟ ପ୍ରଚାରପରେ ହିଁ ବଙ୍ଗଳାରେ ରାଧାକୃଷ-ଯୁଗଳ-ଉପାସନା ପ୍ରବର୍ତ୍ତି ।

''ବାଙ୍ଗଲାର ପ୍ରଥମ କୃଷଲୀଳା କାବ୍ୟ ଶ୍ରୀକୃଷ ବିଜୟ ଭାଗବତ ଅନୁସରଣେ ଲେଖା । ତାହାର କିଛୁ କାଲପରେ ଯଶୋରାକଖାନ୍ ଯେ 'କୃଷମଙ୍ଗଲ' ଲିଖିୟାଛିଲେନ୍ ସେ ଏଖନ ବିଲୁପ୍ତ'' ବୋଲି ଶ୍ରୀ ସେନ ମହାଶୟ ଲେଖିଛନ୍ତି ।

''ଅତଃପର ଯେ କୟଖାନି କୃଷଲୀଳା କାବ୍ୟ ରଚିତ ହଇୟାଛିଲ, ସେଗୁଲି ଚୈତନ୍ୟ ଭକ୍ତେର ରଚନା ।'' (ବା: ସା: ଇ: – ପୃ ୪୫୨)

ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଉକ୍ତ ପୁଷକରେ ଲେଖାଅଛି —

''× × × ପଞ୍ଚଦଶ-ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦେର ଆଗେ ବାଙ୍ଗଲା ଭାଷାୟ ରାମଲୀଲା ଓ କୃଷଲୀଲା କାହିନୀର ସନ୍ଧାନ ପାଇନା ।''

ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ସମୟରେ ବଙ୍ଗଳାରେ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଶିବରାଧନା ମୁଖ୍ୟ ଥିଲା । ତେଣୁ ବହୁ ଶିବ-ୟବ ରଚିତ ଓ ପଠିତ ହେଉଥିବାର ପ୍ରମାଣ ମିଳେ । ପ୍ରସଙ୍ଗକ୍ରମେ କଗନ୍ନାଥବଲ୍ଲଭ ନାଟକର ଗୋଟି କେତେ ଗୀତରଚନାର, ଭାଷା, ଭାବ ଓ ଧ୍ୱନିଝଙ୍କାରପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟି ଆକର୍ଷଣ କରାଉଅଛି ---

ବସନ୍ତ ରାଗ

- (ରଚନାର ବର୍ଷରେ ଗୁରୁ-ଲଘୁ ଉଚ୍ଚାରଣ-ବିଚାରରେ-
- (କ) ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପାଠ, (ଖ) ଜଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ନାଟକ
- (କ) ଲଳିତ ଲବ-ଙ୍ଗ ଲତା-ପରିଶୀ ଲନ
- (ଖ) ଅପରିଚିଙ୍ ତବରୁ ପମିଙ୍ ବତ
- (କ) କୋ-ମଲ ମଲୟ ସମୀ-ରେ-
- (ଖ) ପ-ଶ୍ୟଦି ବୋ-ଚି ତଖେ-ଲଂ---

ସେହିପରି---

- (କ) ମଧୁକରନିକର କରୟିତ କୋକିଲ କୃତ୍ତିତ କୁଞ୍ଜକୁଟୀରେ
- (ଖ) ଲଳିତ ବିକସ୍ବ କୁସୁମଚୟୈରିବ ହସତି ଚିର।ଦିତ ବେଳଂ....ଇତ୍ୟାଦି।

ଆହରି ମଧ୍ୟ —

ହରିହରି ଚନ୍ଦନ ମାରୁତ ପିକରୁତ ମନୁ ତନୁ ରତନୁ ବିକାରଂ ତିରୟିତୁମିବ ସା କତି କତି ସହସା ରଚୟତି ନ ଶିଶୁ ବିହାରଂ ଉପନୀତ ମନସିକ ବାଧା,

ଅଭିନବ ଭାବ ଭାରାନପି ଦଧତୀ ଶିବ ଶିବ ସୀଦତି ରାଧା ।। ଧୁ ।। (କଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ନାଟକ)

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦପରି ଜଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ନାଟକର ୫ମ ଗୀତ ମଧ୍ୟ ବିଶେଷ ଜନପ୍ରିୟତା ଅର୍ଜନ କରିପାରିଥିଲା । ଉତ୍କଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ଶାସ୍ତ୍ରୀମାନେ ପ୍ରାୟ ସମଞ୍ଜେ କୁଦ୍ରଗୀତର ଉଦାହରଣପ୍ଲଳରେ ଜଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ନାଟକର ଗୀତ ଉପସ୍ଥାପିତ କରିଅଛନ୍ତି; ଯଥା —

ଚିତ୍ରପଦାମାହ ---

 $\times$   $\times$   $\times$ 

''ପଦେ ବୈଚିତ୍ୟ ତୁ ଅକଠୋରାନୁପ୍ରାସ ପ୍ରସାଦାଦିଗୁଣଯୁକତ୍ସ୍''

#### ଉଦାହରଣ---

ଗୁଣକେରୀରାଗେଣ :—
କଲୟତି ନୟନଂ ଦିଶିଦିଶି ବଳିଙ ପଙ୍କଜମିବ ମୃଦୁମାରୁତ ଚଳିତମ୍ କେଳି-ସଦନଂ ପ୍ରହିଶତି ରାଧା ପ୍ରତିପଦସମୁଦିତ ମନସିକ ବାଧା ।। ଧୁ ।।

X X X X X X

ରାମାନନ୍ଦ ରାୟ କବି ଗବିତମ୍ ।।

(ସଂ.ନା. - ପୃ ୪୭୪)

ଗୀତଟି ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ରଚନାକାଳର (ଅଷ୍ଟାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ) ବହୁ ପୂର୍ବେ ରଚିତ ଗୀତପ୍ରକାଶ (କୃଷଦାସ) ଏଙ୍କ ତହିଁପରେ ରଚିତ ସଙ୍ଗୀତ ସରଣୀ ପ୍ରଭୃତି ସଙ୍ଗୀତ-ଗ୍ରନ୍ଥରେ ମଧ୍ୟ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଅଛି ।

ତେଣୁ କଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ନାଟକସନ୍ନିବେଶିତ ସଙ୍ଗୀତଗୁଡ଼ିକ କି ଭାଷା, କି ଭାବ, କି ଧ୍ୱନି — ସବୁ ଦିଗରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସମର୍ଥ ଅନୁକୃତି ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ । ଏଭଳି ଅନୁକୃତି ଭାରତବର୍ଷରେ କେବଳ ଉହଳଭିନ୍ ଅନ୍ୟତ୍ର କୁତ୍ରାପି ସମ୍ପବ ହୋଇପାରି ନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀଧର ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ପଶିତ ନାରାୟଣ ତୀର୍ଥ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ଅନୁକୃତିରେ ଲେଖିଛନ୍ତି— 'କୃଷଲୀଳା ତରଙ୍ଗିଣୀ କାବ୍ୟ' (ଆନୁମାନିକ ୧୬ଶ ଶତାବ୍ଦୀ) ।

ତହିଁପରେ ପୁରୀକିଲ୍ଲା ବାଣପୁର ନିବାସୀ ପଞିତ ରଘୂଉମ ତୀର୍ଥ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଅନୁକୃତିରେ 'ମୁକୁନ୍ଦବିଳାସ' କାବ୍ୟ ଲେଖିଛନ୍ତି ୧୬୬୭ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ''ଶ୍ରିତକମଳାକୁଚମଣ୍ଡଳ'' ଗୀତଟିର ସ୍ୱର, ତାଳ ଓ ରଚନା ଅନୁକରଣରେ ତୀର୍ଥମହାଶୟଙ୍କର ଗୋଟିଏ ଗୀତ ଦେଖନ୍ତୁ—

(କୁମାରୀ ରାଧାଙ୍କୁ ଶ୍ରୀକୃଷପ୍ରାପ୍ତି ଲାଗି ଦୂର୍ଗାଙ୍କୁ ଆରାଧନା ପାଇଁ ନାରଦଙ୍କ ଉପଦେଶ ।) ''ପୁଣତ-ଜନପ୍ରିୟକାରିଣି, ଭୟତାରିଣି,

ବିମଳକମଳମୁଖି, ଦେବି

ଜୟ ଗିରିରାଜସ୍ୱତେ ।

ସ୍କର-ହର-କାମଦକାମିନି, ଗଜଗାମିନି,

ସୁରୁଚିର କାଞ୍ଚନ ଗୌରି,

ଜୟ ଗିରିରାଜସୃତେ ।

କୁରୁ ମମ ନନ୍ଦସ୍ତ ପତି, ମମ ସଙ୍ଗତି

ଅନଘ ରଘୃତ୍ତମ ଗୀତେ

ଜୟ ଗିରିରାଜସୃତେ ।''

ଏହାପରେ ସପ୍ତଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଶେଷାର୍ଦ୍ଧରେ 'ଶିବଲୀଳାମୃତ' ମହାକାବ୍ୟର ରଚନା ଦେଖନ୍ତୁ । କାବ୍ୟରଚୟିତା ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ କବି ତଦାନୀନ୍ତନ ନୂଆଗଡ଼ର ରାଜା ଗଦାଧର ସିଂହଙ୍କ ନାମରେ ଭଣତି କରିଅଛନ୍ତି ।

କପିଳ ସିଂହିତାବର୍ଷିତ ହର-ଗୌରୀଙ୍କର ଏକାମ୍ର-ବିହାର ଏବଂ କୀର୍ତ୍ତିବାସ-ବଧ ପ୍ରସଙ୍ଗ ଘେନି କାବ୍ୟଟି ଲିଖିତ । ଜୟଦେବୀ ଅନୁକରଣରେ ''ଶ୍ରିତକମଳାକୁଚମଣ୍ଡଳ'' ସ୍ୱରତାଳରେ ମଧ୍ୟ ତରଳ ସରଳ ଭାଷାର ଆଉ ଗୋଟିଏ ରଚନାର କେତେକଂଶ ନିମ୍ବରେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି ।

କଳିତ ସୁଧାନିଧ୍ମଷନ, କଳିଖ୍ୟନ

ଲଳିତ ଭୁଜଙ୍ଗମହାର

କୟ କୟ ଲୋକପତେ II

ସମଧ୍ୟକ ଶୟର-ନାଶନ, ମଦନାଶନ

ନୟନ ଧନଞ୍ଜୟ କୀଳ

କୟ କୟ ଲୋକପତେ ।।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

ସୁକୃତ ନିଦାନ ଗଦାଧର, କୃତ ସାଦର

ମଞ୍ଜଳ ମଙ୍ଗଳଗୀତି

କୟ କୟ ଲୋକପତେ ।।

କବି ପଣିତ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦଙ୍କ ରଚିତ ଶ୍ରୀକୃଷ-ଲୀଳାମୃତ କାବ୍ୟରୁ (୧୮ଶ ଶତାବ୍ଦୀ) ଗୋଟିଏ ଜୟଦେବ ଅନୁକୃତିର ଗୀତ ମଧ୍ୟ ଦେଖନ୍ତୁ । ଗୀତଟି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର 'ସା ବିରହେ ତବ ଦୀନା'' ରାଗତାଳରେ ଲିଖ୍ତ ଏଙ ସେହିପରି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ବର୍ଶନା ଏହାର ବିଷୟବସ୍ତୁ ।

> ଅବିରଳ ବିଗଳିତ ନୟନ-ଜଳାର୍ଜିତ ଜର୍ଜର-ଭାବ-ଦୁକୂଳା । ନ ବଦତି କିଂଚନ ରହସି ସଖିଜନମପିକୁତୁକପ୍ରତିକୂଳା ।। ମାଧବ, ତବ ବିରହେ ବତ ରାଧା

ଧାୟତି କିମପି ନିମୀଳିତ ଲୋଚନମୁଚଚିତ ମନସିଜ ବାଧା ।।

× × × (ଇତ୍ୟାଦି)

ଖଣ୍ଡପଡ଼ାର କବି ଅନାଦି ମିଶ୍ରେ ଏହିପରି ଅନୁକୃତିରେ 'କେଳି କଲ୍ଲୋଳିନୀ' ନାମକ ଖଣ୍ଡିଏ କାବ୍ୟ ଲେଖିଛନ୍ତି ଅଷ୍ଟାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରଥମାର୍ଦ୍ଧରେ ।

## କୃଷପ୍ରେମତରଙ୍ଗିଶୀ

ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଜଗନ୍ନାଥବଲ୍ଲଭ ନାଟକ ରଚନା କାଳପରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ-ପର୍ମ୍ପରାର ଅନୁକୃତି ମଧ୍ୟ ବହୁ ଉହଳୀୟ ଭକ୍ତ-କବିଙ୍କଦ୍ୱାରା ଫ୍ରକ୍ଷିତ--ସୁରକ୍ଷିତ ହୋଇ ଆସିଥିବା ପ୍ରମାଣର ଅଭାବ ନାହିଁ ।

ଦୂର କଥା ଦୂରେଇଦେଲେ ମଧ୍ୟ ଏଇ ଉନିଙ୍ଗ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରାନ୍ତ ଶତକରେ ଉହଳୀୟ କବି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପଦାବ୍ଳମଧୁର ଆସ୍ୱାଦନ-ଲୋଭ ଫବରଣ କରି ନ ପାରି ଯୁଗସ୍କର । କବି ଜୟଦେବ ତଥା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦସହିତ ମାତୃଭୂମିଜାତ ଅତୁଟ ଫପର୍କ ଏ ଜାତି ପାଶୋରିପାରି ନାହିଁ — ପାରିବ ନାହିଁ ମଧ୍ୟ । ତହିଁର ଅନ୍ୟତମ ପ୍ରମାଣ ବହନ କରିଛି କବିବର ସ୍ୱର୍ଗତ ରାଧାନାଥଙ୍କର 'ପରିଚାୟିକା' ସୟଳିତ ମାତ୍ର ୩୭ ପୃଷ୍ଠାବ୍ୟାପୀ ଶ୍ରୀ ଶରଚ୍ଚନ୍ଦ୍ର ବହୋପାଧ୍ୟାୟେନ ବିରଚିତା ''କୃଷ୍ଠପ୍ରେମ-ତରଙ୍ଗଣୀ'' (Printed at the Ray Press, Cuttack—1846, ମୂଲ୍ୟ ଟ ୦ ।) ।

(ନିମ୍ନରେ କବିବରଙ୍କ 'ପରିଚାୟିକା'ରୁ କିୟଦଂଶ ଉଦ୍ଧାର କରୁଅଛି ।)

 $``X \times X$  ମୋହ ବିବେଚନାରେ ଏହା ଅପେକ୍ଷା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ଉଚ୍ଷତର ଅନୁକୃତି ହେବା ପ୍ରାୟ ଅସୟବ ।  $X \times X$  ତାହାଙ୍କ

ଅପେକ୍ଷା ସଂଷ୍ଟୃତରେ ଅଧିକତର ବ୍ୟୁପ୍ନ ଲୋକ ଓଡ଼ିଶାରେ ଅନେକ ଅଛନ୍ତି, ସତ୍ୟ; ମାତ୍ର ପାଷ୍ଠିତ୍ୟ ଏବଂ ଶକ୍ତି ଏ ଦୁହେଁ ସ୍ୱତନ୍ତ ପଦାର୍ଥ ।

× × × ଗୁନୁାକାର କଟକ ଜିଲ୍ଲା ଅନ୍ତର୍ଗତ ମହାଗ୍ରାମ-ନିବାସୀ ଅଟନ୍ତି । ଏହାଙ୍କର ପଦ୍ୱୀଙ୍କର ନାମ ଶ୍ରୀମତୀ ଅନୁପୂର୍ଷା ଦେବୀ । ଗୁନୁର କୌଣସି କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ଅନୁପୂର୍ଷାଙ୍କର ଉଲ୍ଲେଖ ଥିବାରୁ ଆବଶ୍ୟକବୋଧରେ ଏଠାରେ ତାହାଙ୍କର ପରିଚୟ ଦିଆଗଲା । × × × ନାନା ଦେଶୀୟ କବିମାନେ ସ୍ୱରଚିତ କାବ୍ୟରେ ପ୍ରସଙ୍ଗତଃ ଅଥବା ଅନୁଷଙ୍ଗତଃ ନିକ-ନିକ ପତ୍ୱୀଙ୍କର ନାମ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ଓଡ଼ିଶାରେ ମଧ୍ୟ ଏପରି ଦୃଧ୍ୟାନ୍ତର ଅଭାବ ନାହିଁ । ବିଶେଷତଃ ଗୁନୁକାର ଯେଉଁ ମହାତ୍ନାଙ୍କର ପଦାଙ୍କ ଅନୁସରଣ କରିଅଛନ୍ତି, ସେ ସ୍ୱୟଂ ଶଂସିତ ଦୃଷ୍ୟାନ୍ତବଳୀର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ।''

ସ୍ୱା — ଶ୍ରୀ ରାଧାନାଥରାୟ ।

କୃଷ୍ଣପ୍ରେମ ତରଙ୍ଗିଣୀ କାବ୍ୟମଧ୍ୟରୁ ଅଳ୍ପ କେତେକ ରଚନା ଦୃଷାନ୍ତସ୍ୱରୂପ ନିମ୍ନରେ ପରିବେଷଣ କରୁଅଛି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସ୍ୱର, ଛନ୍ଦ, ଧ୍ୱନି ଓ ପଦଲାଳିତ୍ୟର ଏହା କିପରି ଚମହାର ସମର୍ଥ-ଅନୁକୃତି, ସୁଧୀବର୍ଗ ତାହା ସହକରେ ହ୍ଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରିବେ ।

ଶୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ।

ଗୀତମ । ୨ ।

(ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗେଣ ନିଃସାର ତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।)

ଶ୍ରିତକମଳା କୁଚମଣଳ-ଧୃତକ୍ଷଳ

କଳିତ ଲଳିତ ବନମାଳ ଜୟ ଜୟ ହେବ ହରେ ।। ଧୁବ ।।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

କୃଷପ୍ରେମତରଙ୍ଗିଣୀ ।

ଗୀତମ୍ । ୨ ।

(ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗେଣ ପ୍ରତିମଣ୍ଡାଳାଭ୍ୟାଂ ଗୀୟତେ ।)

ଭବଭବତାପବିନାଶନ ଭୂଜଗାସନ ।

ଚରଣଶରଣ ଜନପାଳ । ଜୟ ଯଦୁନାଥ ହରେ । ଧୁବ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରୋକ୍ତ ଗୀତ ପଦର ଗୀତାକ୍ଷର ଓ ମାତ୍ରା ବିଭାଗଙ୍କଖ୍ୟ। ସଥା :--

୧ମ ପାଦ— ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା— ୧୦ — ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା— ୧୨

୨ୟ ପାଦ--- ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା--- ୫ --- ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା---

୩ୟ ପାଦ-- ଅକ୍ଷରଙ୍ଖ୍ୟା--- ୧୦ -- ମାତ୍ରାଙ୍ଖ୍ୟା --- ୧୧

୪ଥି ପାଦ ବା ଧ୍ରୁବ ପଦ — ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା ୮ — ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା —

60

ସେହିପରି କୃଷ୍ପେମତରଙ୍ଗିଣୀର ପ୍ରୋକ୍ତ ଗୀତଟିର—
୧ମ ପାଦ — ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା — ୧୦, ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା — ୧୨
୨ୟ ପାଦ — ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା — ୫, ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା — ୬
୩ୟ ପାଦ — ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା — ୧୦, ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା — ୧୧
୪ଥିବା ଧୁବାପଦ — ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା — ୮, ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା — ୧୦

ବିଶେଷ ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରୋକ୍ତ ଗୀତର ୧ମ ଚରଣରେ ପଞ୍ଚମ ଓ ଅଷମ ଅକ୍ଷରମାନ ଗୁରୁବର୍ତ୍ତ । ୨ୟ ପାଦର ୩ୟ ଅକ୍ଷର ଗୁରୁବର୍ତ୍ତ । ୩ୟ ପାଦର ୯ମ ଅକ୍ଷର ଗୁରୁବର୍ତ୍ତ । ଏହି ଗୁରୁବର୍ତ୍ତର କ୍ରମ ସୂଦ୍ଧା କୃଷପ୍ରେମତରଙ୍ଗିଶୀ ରଚନାରେ ଅନୁକୃତ । ନିମ୍ନରେ ଆଉ କେତେଗୋଟି ଉଦାହରଣ ଦେଖନ୍ତ :—

(ଶ୍ଳୋକ)

''ଯଦି ହରିସ୍ମରଣେ ସରଫ ମନୋ ଯଦି ବିଳାସକଳାସୁ କୁତୂହଳମ୍ ମଧୁର-କୋମଳ-କାନ୍ତ-ପଦାବଳୀମ୍ ଶୃଣୁ ତଦା ଜୟଦେବ ସରସ୍ୱତୀମ୍ । ୩ ।'' ସେହିପରି କୃଷପ୍ରେମତରଙ୍ଗିଣୀର ସାହଧାନୀ ବାଣୀ— ''ଯଦି ମୁରାରିପଦେ ବିହିତା ରତି ଯଦି ବିଳାସରସେ ବହୁ ଲାଳସା । ସୁଖଦ ସୁନ୍ଦର ମୂଗ୍ଧ ପଦାତ୍ନିକା ଶୃଣୁ ତଦା ଶରଦିନୁ-ସୁଭାରତୀମ୍ ।।''

କୃଷପ୍ରେମତରଙ୍ଗିଶୀର ୧୨ଗୋଟି ଗୀତ ଏବଂ ୫୨ଗୋଟି ଶ୍ଳୋକମଧରୁ ସବୁଗୁଡ଼ିକ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁକୃତି । ଏଥ୍ମଧରୁ ୭ମ ଗୀତଟି ଶ୍ରୀମନ୍ନୀଳାଦ୍ରିନାଥଙ୍କର ବାହୁଡ଼ାବିଜେକାଳୀନ ଶ୍ରୀମହାଲକ୍ଷ୍ନୀଙ୍କର ମାନଭଞ୍ଜନନିମିତ୍ତ ''କବାଟଫେଡ଼ା'' ସମୟରେ ଗୀତ ହେଉଥିବା ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅତ୍ୟନ୍ତ ଲୋକପ୍ରିୟ ସୁପ୍ରସିଦ୍ଧ ସଂଗୀତ (୧୯) ''ବଦସି ଯଦି କିଞ୍ବପି'' ସଂଗୀତର ଅନୁକୃତଟି ଦେଖନ୍ତୁ ।

## ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ---

"ବଦସି ଯଦି କିଞ୍ବପି ଦନ୍ତରୁଚିକୌମୁଦୀ ହରତି ଦରତିମିରମତି ଘୋରମ୍ । ଷୁରଦଧରସୀଧବେ ତବ ବଦନ-ଚନ୍ଦ୍ରମା ରୋଚୟତି ଲୋଚନ-ଚକୋରମ୍ । ପ୍ରୀୟେ ! ଚାରୁଶୀଳେ ! ମୁଞ୍ଚ ମୟି ମାନମନି ଦାନମ୍ ସପଦି ମଦନାନଳୋ ଦହତି ମମ ମାନସମ୍ ଦେହି ମୁଖକମଳମଧୁପାନମ୍ ।। ଧୁବ ।।"

## କୃଷପ୍ରେମତରଙ୍ଗିଣୀ---

ବ୍ରକସି ଯଦି ମଞ୍ଜୁ ମୁଖି କୁଞ୍ଜଶୁଚିକାନନଂ ଭବତି ମମ ବିପୂଳସୁଖଳାତମ୍ । ବହତି ହୃଦଯଂ ପ୍ରିୟେ ତବ ସୁଭୁଳବଲୁରୀ ହେମମୟହାରମବଦାତମ୍ । ଶୁଭେ ! ମଞ୍ଜୁଭାଷେ ! ସିଅମୟି ଭାବଘନଧାରମ୍ । ବିରହତପନାତପୋ ଦହତି ମମ ଜୀବନମ୍ ବାରୟତୁ ତାଦ୍ୱଶ ବିକାରମ୍ । ଧୁବ ।।''....ଇତ୍ୟାଦି

ଏହିପରି ଅନ୍ୟ କେତେକ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁକୃତି ସ୍ପଷ୍ଟ ପ୍ରତୀୟମାନ ।

ତ୍ୱଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ ପରଠାରୁ ୧୫ଶ ୧୬ଶ ଶତାବ୍ଦୀଯର୍ପ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଅନ୍ୟରଣରେ ଗୀତ-ଜ୍ବିତା କିୟା ଗୀତି-ନାଟ୍ୟ କେବଳ ଉହଳରେ ହିଁ ରଚିତ ହୋଇଅଛି । ''ବାଙ୍ଗଲା ସାହିତ୍ୟେର୍ ଇତିହାସ୍''ରେ ସୁପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ବଙ୍ଗ ସାହିତ୍ୟିକ ତଥା ଐତିହାସିକ ଶାଯ୍ୟ ସ୍କୁମାର ସେନ୍ ଲେଖିଛନ୍ତି :-- "X ଧରନେର ରଚନା ପଞ୍ଚଦଶ-ଷୋଡଶ ଶତାଦେ ବାଙ୍କୁଲା ଦେଶେ ପାଓୟା ୟାୟ ନାଇଁ । ଉଡ଼ିଶ୍ୟାର ପଞ୍ଚଦଶ ଓ ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦେ ଗୋଡ଼ାର ଦିକେ ଦୁଇଟି ମାତ ପାଓୟା ଗିୟାଛେ । ଏକ୍ଟି ପଞ୍ଚଦଶ ଶତାବେର୍ ରଚନା, କପିଳେହ୍ର ଦେବେର୍ ପର୍ଶରାମ ବିଜୟ', ଇହାର ଉଲ୍ଲେଖ ଆଗେ କରିୟାଛି । ଷୋଡ଼ଶ 'ଶତାବେର ରଚନାଟି ହଇତେଛେ ରାମାନନ୍ଦ ରାୟେର୍ କଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ନାଟକ । 🗙 × ଶୀଚୈତନ୍ୟେର ସହିତ ମିଲନେର ପର୍ବ ହଇତେଇ ଇନି ରାଗମାର୍ଗେର୍ ସାଧନାର ସଙ୍ଗେ ପରିଚିତ ଛିଲେନ୍ । ତାହାର ''ସଙ୍ଗୀତ ନାଟକ'' ଏ ଓ ତାହାର୍ ପରିଚୟ ଆଛେ । ନାଟକେର୍ ଗାନ୍ଗୁଲି ଶୁନିତେ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଭାଲ ବାସିତେନ.....'' (ପୃଷା: ୩୮୬) ଜଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ନାଟକେର୍ ଫ୍ୟୃତ ଗାନ୍ ପ୍ରାୟ ସବାଇ ଜୟଦେବ ଗାନେର ସଦ୍ଶ I × × × ବାଙ୍ଗଲା ଦେଶେ, ଷୋଡ଼ଶ ଶତାଦେର ଆଗେ ଲେଖା ଏମନ୍ କୋନ୍ ସଙ୍ଗୀତ ନାଟକେର ସନ୍ଧାନ ମିଲେନା × 1"(g: ୩୮୮)

ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦେର୍ ଏକେବାରେ ଶେଷେର୍ ଦିକେ ଗୋବିନ୍ଦ ଦାସ କବିରାକ "'ସଙ୍ଗୀତ ମାଧ୍ତବ" ନାମେ ଯେ ବଇଟି ଲିଖିୟାଛିଲେନ୍ ସେଟିଓ ପ୍ରାୟ ନାମମାତ୍ରେ ପର୍ଯ୍ୟବସିତ । × × ସେ।ବିନ୍ଦ ଦାସେର୍ ସମସାମୟିକ ଓ ପ୍ରକ୍ତରୀ କୋନ କୋନ ଲେଖକ ଏକ ଆଧଟି ଗାନ୍ ଲିଖିୟାଛେନ୍ । ଉଦାହରଣସ୍ୱରୂପେ ଏକଟି "ଧୂବା ଗୀତ" ଉଦ୍ଧୃତ କରିତେଛି । ଏଟି ପୁରୁଷୋଇମ୍ ମିଶ୍ରେର୍ ରଚନା ।" ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀପରେ ମଧ୍ୟ ଏପରି ରଚନା ଓଡ଼ିଶା ଭିନ୍ନ ଅନ୍ୟତ୍ର ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ ।

ସୁଳନ ବଦ ମଧୁରିପୂ:ନାମ ''ଦୁଷ୍ଠତମପହାୟ ଯାହି ଦୁଲ୍ଲିଭ ହରିଧାମ ।। ଧୁବ ।। ପୁତ୍ର-ମିତ୍ର-ବାଦ୍ଧବଗଣମିହ ନ କଲୟ ସତ୍ୟମ୍ ପୁରୁଷୋଭମ ମିଶ୍ର ଗଦିତମନୁଭାବୟ ନିତ୍ୟମ୍ ।।'' ଫଶିତ ପୁଞ୍ଚକର ପାଦଟୀକାରେ ଉଦ୍ଧୃତ ପ୍ରୋକ୍ତ ଗୀତସୟବେ ିନରହରି ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀର ଫଗୀତ ସାରଫଗ୍ରହ ଗ୍ରନ୍ଥେ (ସ୍ୱାମୀ-ପ୍ରଜ୍ଞାନାନନ୍ଦ-ସମ୍ପାଦିତ) ଉଦ୍ଧୃତ' ବୋଲି ଲେଖାଅଛି।

ତେଣୁ ''ସଙ୍ଗୀତସାର ସଂଗ୍ରହ'' ଗ୍ରନ୍ଥଟି ଆମୂଳାନ୍ତ ମନଯୋଖପୂର୍ବକ ପାଠ କରିସାରିବାପରେ ସହୃଦୟ ପାଠକପାଠିକାଙ୍କୁ ମୋର ଦୁଇ ପଦ କହିବାର ଅଛି, ପ୍ରସଙ୍ଗକ୍ରମେ ।

(କବିରଦ୍ନ) ପୁରୁଷୋଉମ ମିଶ୍ର, ଯାହାଙ୍କୁ କେହି କେହି ବଙ୍ଗାଳୀ ବିଚାରତି ବୋଲି ମନେ ହୁଏ, ସେ ଆଦୌ ବଙ୍ଗଜ ନୁହତି । ସେ ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣଗ୍ରନ୍ଥପୁଣେତା ଗଳପତି ନାରାୟଣ ଦେବଙ୍କ ସଙ୍ଗୀତ-ଶିକ୍ଷାଗୁରୁ ଏଙ୍ ପାରଳା-ରାଜସଭାର କବି-ପଣ୍ଡିତ—ସଙ୍ଗୀତଞ୍ଜ । ତାଙ୍କ ପୁତ୍ର ନାରାୟଣ ମିଶ୍ର ମଧ୍ୟ ପାରଳା ଗଳପତିଙ୍କ ପୃଷ୍ଠପୋଷକତାରେ କାଳହରଣ କରିଥିଲେ ଓ ସେ ମଧ୍ୟ ପିତାଙ୍କପରି କବିରତ୍ନ ଉପାଧ୍ଭୂଷିତ ସଙ୍ଗୀତ-କବି । ସେ 'ସଙ୍ଗୀତସରଣୀ' ନାମକ ଏକ ପ୍ରାମାଣିକ ଓଡ଼ିଶା ସଙ୍ଗୀତଗ୍ରନ୍ଥକର୍ଭୀ । ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣ ରଚିତ ହୁଏ ୧୬୪୬ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ଏଙ୍ ସରଣୀର ରଚନାକାଳ ୧୬୬୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦ । ସରଣୀକାର ନାରାୟଣ କବିରତ୍ନ ପୁରୁଷୋଉମ ମିଶ୍ରଙ୍କ ଗୀତ ଉଦାହରଣ ସ୍ଥଳରେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରି ରଚୟିତାଙ୍କୁ 'ଅସ୍ନଦ୍ ପିତା' ଏଙ୍ ସଂଗୀତନାରାୟଣ-ଗ୍ରନ୍ଥକାର ପୁରୁଷୋଉମ ମିଶ୍ରଙ୍କ ନାମୋଲ୍ଲେଖ କରି ''ଅସ୍ନଦ୍ ଗୁରୁ'' ବୋଲି ଲେଖିଛନ୍ତି ।

'ସଙ୍ଗୀତସାରଫଗ୍ରହ'' ଗୁନୁଟି ସଙ୍ଗୀତାନାରାୟଣର ଏକ ବିଚିତ୍ର ଅସମର୍ଥ-ପ୍ରତିଲିପି । ଉଭୟ ଗ୍ରନୁମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଏତିକି ଯେ ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣରେ ଉଦାହରଣ ପ୍ଲଳରେ ଉପସ୍ଥାପିତ ଓଡ଼ିଆ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଫଗୀତସାରଫଗ୍ରହର ପ୍ରକାଶ-ପୃଷାରୁ ଅତି ଚତ୍ରତା ସହ ଅବଲୁପ୍ତ ।

ଯେଉଁ ଗୀତଟି ସୟନ୍ଧେ ଆଲୋଚନା ପଡ଼ିବାରୁ ଏ ଲେଖାଟି ଭେଟିବସିଲି, ସେହି ସ୍ଥାନଟିର କଥା ବିଚାରକୁ ଆସୁ ।

ବାଙ୍ଗାଲା ସାହିତ୍ୟେର୍ ଇତିହାସ ଲେଖକ ମହାଶୟ 'ଧ୍ରୁବା ଗୀତ' ବୋଲି ଲେଖିଥିବା ଗୀତଟି କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତ ଅଧ୍ୟାୟର 'ଧ୍ରୁବପଦା' ବିଭାଗ ଲକ୍ଷଣର ଉଦାହରଣ ଗୀତରୂପେ ଉପପ୍ଥାପିତ ହୋଇଅଛି । (ଶ୍ରୀ ସଙ୍ଗୀତସାର ସଂଗ୍ରହ— ଗୀତପ୍ରକରଣମ୍ ୪୧ ପୃଷ୍ଠା ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ ।) ଏ ଅଧାୟଟି 'ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣ' ଗ୍ରନ୍ଥରୁ 'ସଙ୍ଗୀତସାରସଂଗ୍ରହ'— କର୍ଭାଙ୍କଦ୍ୱାରା ହୁଏତ ଅପହୃତ କିୟା ପରବର୍ତ୍ତୀ ଲେଖକଙ୍କର ସଂଯୋଜନା । ପ୍ରମାଣସ୍ୱରୂପ ଓଡ଼ିଶା ସଙ୍ଗୀତ ନାଟକ ଏକାଡ଼େମୀକର୍ଭ୍ୱକ ପ୍ରକାଶିତ ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣ ଗ୍ରନ୍ଥର ୬୭ ପୃଷ୍ଠା ୨୩ ଧାଡ଼ିର ପରବର୍ତ୍ତୀ ପାଠ ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ (କ୍ଷୁଦ୍ର ଗୀତମାହ ଇତ୍ୟାଦି) । ଉଭୟ ଗ୍ରନ୍ଥର ପାଠକ ସହଚ୍ଚରେ ଦେଖିପାରିବେ ଯେ ମଧ୍ୟେ-ମଧ୍ୟ ଅନ୍ଧ ଅଚ୍ଚ ପାଠ ବିଲୋପସତ୍ତ୍ୱେ ସଙ୍ଗୀତସାରସଂଗ୍ରହରେ ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣ ଗ୍ରନ୍ଥ 'କାୟା'ର 'ଛାୟା' କିପରି ସୃଷ୍ଟ ପ୍ରତିବିୟିତ ।

ଆଲୋଚ୍ୟ ଗୀତଟିର ପୂର୍ବରୁ (ସଂ: ନାରାୟଣର ୩୦୧ ଶ୍ଳୋକର ପରବର୍ତ୍ତୀ ପାଠ) ଲେଖାଅଛି: — ଉଦାହରଣ 'ମସ୍ନଦଗୁରଣା' କବିରତ୍ନ ମିଶ୍ରଣାଂ ଇତ୍ୟାଦି । ଏହି ଧାଡ଼ିକ ପାଠ କୌଶଳକୁମେ ବା ଅନ୍ୟ କୌଣସି କାରଣରୁ ସଂଗୀତସାରସଂଗ୍ରହରେ ନାହିଁ । ଏତକ ପାଠ ଥିଲେ ଉଦାହରଣ ଗୀତଟି ଯେ କଣେ ବିଜ୍ଞ ଉହଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ-କବିଙ୍କଦ୍ୱାର। ରଚିତ, ସେ କଥା ସହକରେ କଣାପଡ଼ିଯାଇଥାଆନ୍ତା ଏବଂ ତହିଁସହିତ ବଙ୍ଗର ସ୍ୱନାମପ୍ରସିଦ୍ଧ ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ ଶ୍ରୀ ଘନଶ୍ୟାମ ଦାସଙ୍କର ଦିବ୍ୟ ପରିଚୟ ମଧ୍ୟ ମିଳିପାରିଥାଆନ୍ତା । ତେଣୁ ଛଳେ, ବଳେ, କୌଶଳେ ସେ ପାଠଧାଡ଼ିଟି ଲୋପ କରିଦିଆଯାଇଅଛି—ଏଥିରେ ଆଉ ସଦେହ କଅଣ ?

ସଙ୍ଗୀତସାରଫଗ୍ରହସୟବ୍ଧେ ଆଉ ଅଧିକ ଆଲୋଚନା ଏ ସ୍ଥଳରେ ଅପ୍ରାସଙ୍ଗିକ ହେବ ।

ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ସେନ୍ ମହାଶୟଙ୍କୁ ହୁଏତ ସଙ୍ଗୀତସାରସଂଗ୍ରହର ପ୍ରକାଶକ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଜ୍ଞାନାନନ୍ଦ କିୟା ଉକ୍ତ ଗ୍ରନ୍ଥକାର ଘନଶ୍ୟାମ ଓରଫ୍ ନରହରି ଦାଶ ଭ୍ରମରେ ପକାଇଦେଇଅଛନ୍ତି । ସେନ୍ ମହାଶୟ ଉଚ୍ଚଳର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତଗ୍ରନ୍ଥମାନ ଦେଖିବାର ସୁଯୋଗ ପାଇଥିଲେ ''ବାଙ୍ଗାଲା ସାହିତ୍ୟେର୍ ଇତିହାସ'' ପୃଷ୍ଠାରେ ବଙ୍ଗଳାର ତଥାକଥିତ ସଙ୍ଗୀତ ଶାସରେ ପୁରୁଷୋଉମ ମିଶ୍ରଙ୍କୁ ହୁଏତ ବଙ୍ଗୀୟ ସଙ୍ଗୀତକାର ବୋଲି ବିଚାରି ନ ଥାନ୍ତେ ।

ମୁଁ ପ୍ରଥମେ 'ଶ୍ରୀସଙ୍ଗୀତସାରଫଗ୍ରହ' ଗ୍ରନ୍ଥର ଯତ୍କିଞ୍ଚତ୍ ପରିଚୟ ଦେଇଛି । ଗ୍ରନ୍ଥଟି ୧୯୫୬ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାଦରେ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଜ୍ଞାନାନନ୍ଦଙ୍କଦ୍ୱାର। ପ୍ରଥମ ବାରପାଇଁ ଫପାଦିତ । ପାଣ୍ଡୁଲିପିଟି ସ୍ୱାମୀଜୀ ବିଶିଷ ଫଷ୍ଟତ ପଷିତ ଶ୍ରୀ ହରିଦାସ ଦାସଙ୍କଠାରୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ରଣ ସ୍ୱୀକାର କରିଅଛନ୍ତି । ପ୍ରକାଶକ ଲେଖିଛନ୍ତି :---

"The book has been critically edited by Swami Prajananananda, an authority on Indian Music and an author of a number of research works. He has added the foot-notes and a learned Introduction which we believe, will be useful to the musicologists, artists and lovers of music."

ଏଥିରୁ ସ୍ପଷ୍ଟ କଣାଯାଉଅଛି ଯେ ସ୍ୱାମୀଳୀ ବହୁ ଗବେଷଣାପୂର୍ବକ ପାଣ୍ଟୁଲିପିଟିର ସଂପାଦନା ସାରିଛନ୍ତି । ସେ ଗ୍ରନ୍ଥପ୍ରବେଶରେ ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ "The work was compiled in the early eighteenth century. A.D. by Sri Narahari Chakravarty or Ghanashyam Das of Bengal....."

ଗୁନ୍ଲାରୟରେ ଲେଖାଅଛି-

''ଶ୍ରୀଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରଣମ୍ୟାଦୌ ଗୀତଜ୍ଞ-ସୁଖହେତବେ ସଂକ୍ଷେପାଦତ୍ର ବକ୍ଷେଃଙ୍ ସଙ୍ଗୀତସାରସଂଗ୍ରହମ୍ ।''

ଗୁନୁର ଶେଷ ଫକ୍ତି ---

''ଶ୍ରୀଘନଶ୍ୟାମଦାସେନ କୃଙ ଯତ୍ ସର୍ଦ୍ଦସମ୍ମତମ୍ ତନ୍ଦିରାଲସ୍ୟମସ୍ୟାର୍ଥ ନିରଙ ପରିଚିନ୍ତୟ ।।''

ଇତି <mark>ଫଗୀତସାରଫଗ୍ରହ ସମାପ୍ତଃ । ଶ୍ରୀକୃଷାୟ ନମଃ । ଶ</mark>୍ରୀତୈତନ୍ୟତହ୍ରାୟ ନମଃ । ଶକାଦ ୧୭୨୫ ।

ସ୍ୱୀକାର କରୁଛି ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଆଲୋଚନାମଧ୍ୟରେ ଏ ଗ୍ରନ୍ଲୋଲ୍ଲେର ସ୍ଥାନ ନାହିଁ; କିନ୍ତୁ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁକୃତି-ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ବଳେବଳେ ଉହଳୀୟ କବି ଫଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ କବିରତ୍ନ ପୁରୁଷୋଉମ ମିଶ୍ରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ମହାକବି ଜୟଦେବଙ୍କପରି ବଙ୍ଗତ ବୋଲି ପ୍ରକାରାନ୍ତରେ ଦାବି ବଢ଼ାଯାଉଥିବା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷେ ସତ୍ୟ ପ୍ରକାଶକୁ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ମଣିଲି । କୌତୂହଳୀ ପାଠକ ଉଭୟ ପୁଷକ ଆବଶ୍ୟକ ସ୍ଥଳେ ମିଶାଇ ଦେଖିପାରନ୍ତି ।



# ଅନ୍ସୃତି

ପଞ୍ଚଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର କଥା । କବି ସଙ୍ଗୀତଞ୍ଜ ରାଗମାର୍ଗୀ ବୈଷବପ୍ରାଣ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ପଟ୍ଟନାୟକ ରଚନା କରିଥିଲେ 'କଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ନାଟକ' । ନାଟକର ଭାଷା ସଂସ୍କୃତ ।

ଶ୍ଲୋକରେ ଫକ୍ତିମଧ୍ୟସ୍ଥିତ ପାଦ ବା ପର୍ବ ବିଭକ୍ତିବେଳେ ପଦାନ୍ତ ଅକ୍ଷର ମିଳନ କିୟା ଅନୁପ୍ରାସ ଫରକ୍ଷଣ ରୀତି ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ । ଫଷ୍ଟତ ଭାଷାରେ ଫଗୀତ ରଚନା କରି ଏ ରୀତି ଏକାବେଳେ ବଦଳାଇଦେଇଛନ୍ତି କୟଦେବ । ଫ୍ୟୃତଯୁଗୀୟଧାରା ଏଙ୍କ ଅପଭ୍ରଂଶ ବା ପ୍ରାକୃତ ଯୁଗର ରୁଚି ଘେନି ଫଗୀତ-ସାହିତ୍ୟକ୍ଷେତ୍ରରେ ଏହି ଯୁଗସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କର ଏହା ଅବଶ୍ୟ ଅନନ୍ୟ ସାହସିକ ପଦକ୍ଷେପ ବୋଳାଯିବ ।

ଭାରତୀୟ ଫଗୀତର ଦୁଇଟି ବିଭାଗ— ଅନିବଦ୍ଧ ଓ ନିବଦ୍ଧ । ଅନିବଦ୍ଧ ଆଦିମକାଳରୁ ପ୍ରଚଳିତ । ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ସ୍ୱର ତାଳ ସମାଯୋଗରେ ନିବଦ୍ଧ ଫଗୀତଧାରା ପ୍ରଚଳନର ଆଦ୍ୟଗୁରୁ କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତ ହେବନାହିଁ । ସ୍ୱରତାଳ ବେଷ୍ଟନୀରେ ବୈତାଳିକ ମାତ୍ରା ବୃଉକୁ ଅଳଙ୍କୃତ କରି ଆବୃତ୍ତିକୁ ଗାୟନରରୂପ ଦେଇ ସେ ଅପାଶୋରା ଫଗୀତବେଦିକାରେ ମୂର୍ତ୍ତିମନ୍ତ କରାଇଛନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀକୟଦେବଙ୍କ ସରଳ ସଂଷ୍ଟୃତ ପଦ ଯୋକନା ଏବଂ ରାଗ-ତାଳ ସମନ୍ୟରୀତି ଅନୁକରଣରେ ବହୁ ସଂଗୀତ ରଚିତ ଓ ସଂଯୋଜିତ ହୋଇଛି 'କଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ନାଟକ'ରେ । ତେଣୁ ଉହଳୀୟ ସଂଗୀତସୁରୀମାନେ ସେମାନଙ୍କ ରଚିତ ସଂଗୀତ ଶାସ୍ତମାନଙ୍କରେ ରାୟଙ୍କର ଜନପ୍ରିୟ ସଂଗୀତକୁ ଉଦାହରଣ ଗୀତରୂପେ ବ୍ୟବହାର କରିଛନ୍ତି । ଏହା ଇତିପୂର୍ବେ ଦର୍ଶାଇ ଦିଆଯାଇଅଛି ।

କେବଳ ସଂଗୀତଶାସ୍ତୀ ନୂହତି, ସୁପ୍ରସିଦ୍ଧ ସାହିତ୍ୟ-ଦର୍ପଣକାର ମଧ୍ୟ ବୃତ୍ତ୍ୟାନୁପ୍ରାସର ଉଦାହରଣ ସ୍ଥାନରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ''ଉନ୍ନୀଳନ୍ନଧୁଗନ୍ଧଲୁବ୍ଦମଧୁପବ୍ୟାଧୂଚୂତାଙ୍କୁର'' ଶ୍ଳୋକଟିକୁ ଉଦ୍ଧାର କରିଅଛତି । ଏହିପରି ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଏଙ୍ ଜଗନ୍ନାଥବଲୁଭ ନାଟକର ବହୁ ଶ୍ଳୋକ ମଧ୍ୟ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଉହଳୀୟ ସଂଗୀତ-ସାହିତ୍ୟ-ଗ୍ରନ୍ୟକାରମାନେ ଉଦାହରଣରୂପେ ଉପଯୋଗରେ ଆଣି ଉଭୟ ଉଚ୍ଚଳୀୟଙ୍କ ସ୍କୃତିକୁ ଅମର କରିରଖିଛନ୍ତି । ଏପରି ଅନୁକରଣ କିୟା ଅନୁସରଣ ଉଚ୍ଚଳର ପ୍ରତିବେଶୀ ବା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରଦେଶରେ ଦୂର୍ଲୁଭ ।

ସପ୍ତଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁସରଣରେ ରଚିତ ଗୁନୁମାନଙ୍କମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରୀକୃଷଲୀଳାନୁରକ୍ତ ଭକ୍ତପ୍ରାଣ ସ୍ୱର୍ଗତ ପିଷିକ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନଙ୍କର ସର୍ବଳନ ସମାଦୃତ ବସନ୍ତରାସକୁ ଏକ ବିଶିଷ୍ଟ ଆସନ ଦିଆଯାଇପରେ । ଏହା ଏକାଧାରାରେ ଅନୁବାଦ ଏଙ ଅନୁସରଣ ମଧ୍ୟ ।

ପ୍ରଭୂପାଦ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କଦ୍ୱାରା ପ୍ରଚାରିତ ବଙ୍ଗଭାଷାର କୀର୍ତ୍ତନଶୈଳୀ ଓ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କଦ୍ୱାରା ସର୍ବପ୍ରଥମ ବ୍ରକବୋଲିରେ ରଚିତ ଚିଭାକର୍ଷକ ଭାଷା ଯୋକନାର ପ୍ରଭାବରେ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ଯେ ଅବଶ୍ୟ ପ୍ରଭାବିତ — ଏହା ନିଃସନ୍ଦେହରେ କୁହାଯାଇପାରେ ।

ଓଡ଼ିଶାର ରଣପୁର (ପୂର୍ବତନ ଗଡ଼ଜାତ), ବାଣପୁର ଏଙ ସାକ୍ଷୀଗୋପାଳ ପ୍ରଭୃତି ବହୁ ସ୍ଥାନରେ ବସନ୍ତରାସ ଆନୁଷାନିକଭାବେ ପାରାୟଣ କରି ଉନ୍କୁକ୍ତ ରଙ୍ଗମଞ୍ଚରେ ଅଭିନୀତ ହେବାର ପ୍ରମାଣ ଅବଧି ମଧ୍ୟ ଦେହଛପା ଦେଇନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଭାଷା, ଭାବ ଓ ରସକୁ ମଧୁରତର କରି ଜନତାର ଅତି ନିକଟରେ ପହୁଞ୍ଚାଣଲାଗି ଶ୍ରୀକୃଷଲୀଳା-ମାଧୁର୍ଯ୍ୟମୁଗ୍ଧ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ଅସୟବ ଆୟାସ ସ୍ୱୀକାର କରିଛନ୍ତି । ସେ ସ୍ୱରଚିତ ବହୁ ଗୀତ ଓ ଶ୍ଳୋକ ଫଯୋଗରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଦ୍ୱାଦଶ ସର୍ଗ ପରିବର୍ତ୍ତେ ତ୍ରୟୋଦଶ ସର୍ଗରେ ବସନ୍ତରାସ ସମାପ୍ତ କରିଛନ୍ତି ଏଙ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଅନୁସରଣର ସ୍ୱୀକୃତି ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି ।

ବସନ୍ତରାସ ଏକାଧାରରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସରଳ ଟୀକା ଏବଂ ଅନୁସୃତି ମଧ୍ୟ । ମୋ ଦୃଷ୍ଟିରେ ବରଂ ଏ କଥା କହିଲେ ବୋଧ ହୁଏ ଅପ୍ରାସଙ୍ଗିକ ହେବ ନାହିଁ ଯେ ବସନ୍ତରାସ ଅନେକାଂଶରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବିଶଦାର୍ଥ (Exptonatary note) ମଧ୍ୟ । ଭାଷା-ବିଚାରରୁ ବସନ୍ତରାସ ଓଡ଼ିଆ ନୁହେଁ କି ବଙ୍ଗଳା ନୁହେଁ । ସାମାନ୍ୟ କେତୋଟି ବଙ୍ଗଳାଶକ କାହିଁ କାହିଁ ଓଡ଼ିଆ ରଚନାମଧ୍ୟରେ ମିଶି ରହିଛି ମାତ୍ର ।

ସ୍ୱର୍ଗତ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କ ଭକ୍ତ ଏବଂ ବୈଷବଧର୍ମ୍ମାବଲୟୀ ଥିଲେ । ବଙ୍ଗଭାଷୀ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରଭାବପାତହେତୁ ବସନ୍ତରାସ ବଙ୍ଗୋହଳ ବର୍ଷର ଏକ ପରିଚୟ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱୀୟ ମାତୃଭାଷାର ମମତା ସେ ଆଦୌ ଏଡ଼ିଦେଇପାରି ନାହାନ୍ତି — ଯାହା ସ୍ୱାଭାବିକ ବୋଲି କହିବାକୁ ହେବ ।

ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରଭାବପାତର ପ୍ରାମାଣିକତାରୂପେ ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି —
''ରସିକଶେଖର୍ ଆର୍ ପରମ କରୁନ
ଏଇ ଦୁଇ ରସେ ପୂର୍ଷ ପରମ୍ ଚୈତନ୍ୟ ହେ ।
ଏମନି ଦୟାଲ୍ ଗୋରା ପତିତପାବନ୍
ଦୀନ ଅକିଞ୍ଚନ ଆମି ଦିଅ ପ୍ରେମଧନ୍ ହେ ।
ପରମ ଶ୍ରୀମୁଖେ ଆଜ୍ଞା ବିହିଛେ ଆପନି ।
କି ବର୍ଷିଛେ ଭଲମନ୍ଦ କିଛି ନାହିଁ କାନି ହେ । ଇତ୍ୟାଦି
(ବସନ୍ତରାସ-ଓଡ଼ିଶା ଜଗନ୍ନାଥ କମ୍ମାନୀ – ପୃଷ୍ଠା – ୮)

ବହୁ ସ୍ଥଳରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଦୁଇଟି ଶ୍ଳୋକମଧ୍ୟରେ ସୂଚତୂର ପାଷିତ୍ୟସହ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ନିଜ ରଚିତ ଶ୍ଳୋକ ଓ ପୟାର ସଂଯୋଗ କରି ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଜନପ୍ରିୟତା ତଥା ରସସ୍ୱାଦ-ପରିବେଷଣର ଅୂପର୍ବ କୃତିତ୍ୱ ଅର୍ଜନ କରିଅଛନ୍ତି । କଳେବରବୃଦ୍ଧି-ଆଶଙ୍କାରେ ତନ୍ମଧ୍ୟରୁ ମାତ୍ର ଗୋଟିଏ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଖନ୍ତୁ —

## ବସନ୍ତରାସ – ତୃତୀୟ ସର୍ଗ

ଙ୍କସାରିରପି ସଂସାରବାସନାବଦ୍ଧ-ଶୃଙ୍ଖଳାମ୍ ରାଧାମାଧାୟ ହୃଦୟେ ତତ୍ୟାଜ ବ୍ରଜସୁନ୍ଦରୀମ୍'' (ଗୀ: ଗୋ:)

— ପ୍ରଯାର —

ସମ୍ୟକ୍ ସାର ବାସନା ଯେଇ ରସଲୀଳା ତାର ବନ୍ଧନକୁ ପ୍ରତି ଶ୍ରୀମତୀ ଶୃଙ୍ଖଳା ହେ । ହେନ ବେଲା ତାର ଯବେ ହୈଲ ମହାମାନ କଂସାରିର ସମ ହୈଲ ସଂସାର ଉଚ୍ଛନ୍ନ ହେ । ରାଧା କେନେ ତ୍ୟାଗ କୈଲ ବ୍ରକସୁନ୍ଦରୀରେ କୁଥା ପ୍ରାନ ସଖୀ ବଲେ କୁଞ୍ଜେ କୁଞ୍ଜେ ଫିରେ ହେ ।

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଶ୍ଲୋକପରେ---

''ଇତଞ୍ଚତ୍ତାମନୁସୃତ୍ୟ ରାଧ୍କା....ବିଷଷାଦ ମାଧବଃ ।'' ଏହି ଶ୍ଳୋକମଧ୍ୟରେ ବିଷୟବୋଧକୁ ସମଧ୍କ ରସସିକ୍ତ କରିବା ମାନସ୍ରେ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ଯୋଗ କଲେ— ଅଟବ୍ୟ ମଧ୍ୟେ ବ୍ରକରାକ ନନ୍ଦନ୍ତ ବୈକୁଲ୍ୟ ଚିଙ୍ଗ ଭ୍ରମଣେନ ବିହ୍ୱଳ୍ପ ହେ ଚମ୍ପକାନାଗନିୟାଳୀ ପାଦପା ବ୍ରୁବନ୍ତୁ ଯୂୟଂ କନକାଙ୍ଗି-କାମିନୀ ।

— ପୟାର —

ଅଟବ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ବ୍ରକଭୂପତି-ନନ୍ଦନ ଆକୁଲ ହଇୟା ଫିରେ ସକଲି କାନନ ହେ । ହେରେ ତରୁଲତା ତଲେ ପୁଷ୍ପିତ ଉଦ୍ୟାନ ମନେର ସନ୍ତାପେ ଶ୍ୱାସ ଛାଡ଼େ ଘନ ଘନ ହେ । ଖୋକିତେ ଖୋକିତେ କୃଷ କତ ଦୂର ଗେଲ ଧନୀକେ ନାହେରି ତବେ ବିଭ୍ରମ ହଇଲ ହେ ।

#### — ତୃହା —

ବାଉଲ ହଇୟା ତାପ ମୁଞ୍ଚେ । ଭୁଲେ ନୀଳମନି ପ୍ରତିକୁଞ୍ଜେ । କଖନ ବସନ୍ତପାକ୍ଷୀ ହେରେ । ଧାଏଁ ବାହୁ ତୋଲି ମଉ ଭୋଲେ । ଧରିତେ ନାପାରେ ଯବେ ତାକେ । ଭୂଲିୟା ପଡ଼ିଲ ଅବନୀକେ । କତ ବେଲା ଚେତା ପାୟା ଶୋକେ । ଉଚ୍ଚେ ରାଧାରାଧା ବଲ୍ୟା ଡାକେ । କୁଞ୍ଜେ କୁଞ୍ଜେ ଲତାପୁଞ୍ଜ ହେରି । ତାଏ ରାଈ ବାର୍ତ୍ତା ପୁଚ୍ଛେ ହରି । ଗୀତ

କହ ଗୋ କହ ଗୋ, ଆମାର ଦୁଃଖ ଦିଖି ଦୟାବହ ଗୋ । ଘୋଷା । ଆଗୋ ଚମ୍ପା ନାଗେଶ୍ୱର, ଦିଖ୍ୟାଛ କି ନାରୀବର କହ ଗୋ । ୧ ।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

ଉପରିଲିଖିତ ''ଇତୟତୟାମନୁସୃତ୍ୟ'' ଇତ୍ୟାଦି ଶ୍ଳୋକର ରସକୁ ଆହୁରି ହୃଦୟବୋଧ୍ୟ କରିବାଲାଗି ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନଙ୍କର ସଂଯୋଗ ଲକ୍ଷଣୀୟ ।

ଏହିପରି କାରଣରୁ ରାସର ସର୍ଗ ବା ଅଧ୍ୟାୟ ସଂଖ୍ୟା ଗୀ:ଗୋ:ପରି ଦ୍ୱାଦଶ ସ୍ଥଳେ ତ୍ରୟୋଦଶ କରାଯାଇ ଗୁନୁସମାପ୍ତିରେ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ଲେଖିଛନ୍ତି— ''ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟେ କବିରାଜ ଶ୍ରୀଜୟଦେବକୃତେ ନାମ ତ୍ୟୋଦଶଃ ସର୍ଗଃ ।।''

ଆହୁରି ରାସ ଗୀତରେ କେତେଗୁଡ଼ିଏ ନିରୋଳ ଓଡ଼ିଆ ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ । ଇକାରାନ୍ତ ଶବ୍ଦ କ୍ରିୟାସମାପ୍ତି ବୁଝାଇବା ଓଡ଼ିଆ ସାହିତ୍ୟର ବିଶେଷତ୍ୱ । ଶ୍ରୀକୟଦେବ ତାଙ୍କର ସରଳ ସଂସ୍କୃତ ଭାଷାର ସଙ୍ଗୀତ-ରଚନାରେ ଓଡ଼ିଆ ଶବ୍ଦର ଏବଂବିଧି ବ୍ୟବହାର ପାଶୋରି ବା ଏଡ଼ିଦେଇପାରି ନାହାନ୍ତି । ଯେପରି—ବିହରତି, ନୃତ୍ୟତି ଓ କରୋଡି ଇତ୍ୟାଦି । ଏହାରି ଓଡ଼ିଆ ପ୍ରତିଶବ୍ଦ ପ୍ରୟୋଗ ହେଉଛି—ବିହରଇ, ନୃତ୍ୟଇ, କରଇ ଇତ୍ୟାଦି । ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ସେହିପରି ବଙ୍ଗଳା ଭାଷାରେ ବସନ୍ତରାସ ଲେଖିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ନିକର ମାତୃଭାଷାର ବିଶେଷତ୍ୱ ଆଦୌ ଏଡ଼ିଦେଇ ନାହାନ୍ତି ।

ଉତ୍କଳର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଛାନ୍ଦ ଓ ଗୀତିକାର ଉଣା-ଅଧିକେ ପ୍ରାୟ ସମୟେ ଶ୍ରୀଜୟଦେବଙ୍କର ରଚନାର ଅନୁସରଣ କରିଛନ୍ତି । 'କିଶୋର ଚନ୍ଦ୍ରାନନ ଚମ୍ପୁ'ରେ କବିସୂର୍ଯ୍ୟେ ସେହିପରି ଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ଅନୁସରଣ କରି ଲେଖିଛନ୍ତି—

## (ମୂଳ) ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ୨୪ଶ ଗୀତ

କୁରୁ ଯଦୁନନ୍ଦନ ଚନ୍ଦନ ଶିଶିର ତରେଣ କରେଣ ପୟୋଧରେ ମୃଗମଦପତ୍ରକମତ୍ରମନୋଭବମଙ୍ଗଳକଳସସହୋଦରେ ।।

ନିକଗାଦ ସା ଯଦୁନନ୍ଦନେ ।

କ୍ରୀଡ଼ିତ ହୃଦୟାନନ୍ଦନେ ।। ଧ୍ରୁବମ୍ ।।

---ଇତ୍ୟାଦି ଗୀତଟିର ଭାବଛାୟା କିଶୋରୀ ଚମ୍ପୂର 'ଲ' ବର୍ଣାଦ୍ୟ ଗୀତରେ ଫୁଟିଉଠିଛି ଯଥା :---

ଲୀଳାନିଧି ହେ ! ଲାଜେ ମୁଁ ଗଲିଟି ସଢ଼ି । ଲୁଚାଇଛ କାହିଁ ଶ୍ୟାମ ହେ, ଦିଅ ମୋଲାଗି ଶାଢ଼ୀ ।। ପଦ ।। ଲଭି ତୃ୍ୟକୁ ପ୍ରାଣବନ୍ଧୁ କରି — ଲୋକହସାରେ ଯିବି ଯେବେ ସରି, ଲସିବି ଯେତେ ପାବୃ ନିନ୍ଦାଦାଉ — ଲାଗିଲି ଆପଣଙ୍କୁ କେହି ଆଉ । ୧ । ଲକ୍ଷ ଲକ୍ଷ ରାଣ ଅଛିଟି ମୋର-ଲଲାମଆଦି ଭୂଷା ସକ କର ଲିଭିଥ୍ବ ଭୁରୁ-ମଧ୍ୟ ତିଳକ — ଲେଖିଦିଅ ବେଗେ ନ ଦେଖୁ ଲୋକ । ୨ ।

--- ଇତ୍ୟାଦି

ନିବିଷଭାବେ ଆଲୋଚନା କଲେ ଗୀତଗୋବିଦର ରସ-ରୂପ କିଶୋରୀ ଚମ୍ପରେ ''ସାହା ପ୍ରବେଶ'' ବା ଚେଇଁ ଶୋଇଥିବାଭଳି ମନେହୁଏ ।

କେବଳ କବିସୂର୍ଯ୍ୟ ନୁହନ୍ତି— ବନମାଳୀ, ଗୋପାଳକୃଷ ପ୍ରଭୃତି ଉତ୍କୀୟ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବହୁ ଗୀତ-କବି ଗୀତଗୋବିହର ଅନୁସରଣ କରି ଶ୍ରୀଜୟଦେବଙ୍କୁ ଯେପରି ସ୍ନେହ, ଆଦର, ସମ୍ମାନ ଏବଂ ଅବିସ୍ମରଣୀୟ ଅତୃଟ ବନ୍ଧନରେ ଆବଦ୍ଧକରି ରଖିଛନ୍ତି, ଭାରତର ଅନ୍ୟ କେଉଁ ଅଞ୍ଚଳରେ ହେଲେ ସେପରି ମଧୁ-ବନ୍ଧନର ଚିହୁବର୍ଣ୍ଣ ନାହିଁ ।

ଉଦାହରଣସ୍ୱରୂପ କିଶୋରଚନ୍ଦ୍ରାନନ ଚମ୍ପୂ କାବ୍ୟ ବିଚାରକୁ ଅଣାଯାଉ— ରଚନାରୀତି ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ଳୋକ ଏବଂ ଗୀତ ଯଥାକ୍ରମେ ସଂଷ୍କୃତ ଏବଂ ପ୍ରାକୃତ ଭାଷା ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଗଦ୍ୟପଦ୍ୟାତ୍ନକ ବୋଲି ବିଚାର କରାଯାଇ ଏହା 'ଚ୍ମୂ' ନାମରେ ନାମିତ । ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟ ବୟୁର ସଂଯୋଗାଂଶ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହରେ ଏହିପରି ଶ୍ଳୋକ ଏବଂ ସଙ୍ଗୀତର ସମାବେଶ ଘଟିଛି ଏବଂ ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକ କଥାବୟୁର ଅଗ୍ରପଣ୍ଠାତ୍ ବିଷୟସଂଯୋଜକ । ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ଯେଉଁ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଲେଖିଛନ୍ତି ଅନେକ ସ୍ଥଳରେ ତାହା ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ସଂଷ୍କୃତ ଭାଷାର ନିକଟତମ ଓଡ଼ିଆ ଶବ୍ଦର କେବଳ ବିଭକ୍ତିସୂତକ ଅନୁସ୍ୱାର ବିସର୍ଗ ଇତ୍ୟାଦି ସଂଯୋଜନା ବୋଲି ଧରିନେଇହେବ । କବିସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ରଚନା ମଧ୍ୟରେ ଏପରି ଦୃଷ୍ଠାନ୍ତ ମଧ୍ୟ ମିଳେ, ଯେପରି —

## ''କ୍ଷମାନୁକମ୍ପାଧର ହେ,

କ୍ଷୀର-ସାଗରସୟବା କୁଚ କୁୟଯୁଗଳପରମ୍ବତଦୁର ହେ ।।

— ଏ ସ୍ଥଳରେ 'ହେ' ଶବ୍ଦଟି ଦୁଇଟି ଲୋପ କଲେ ସଂଷ୍କୃତ ଓ ପ୍ରାକୃତ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ବାରିହେବା ସମ୍ଭବ ନୁହେଁ । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ସେହିପରି ––

''ଚନ୍ଦନଚର୍ଚ୍ଚିତ ନୀଳ କଳେବର ପୀତବସନ ବନମାଳୀ''

ଇତ୍ୟାଦି ଇତ୍ୟାଦି । ପୁଣି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଦୃଶ୍ୟ ତଥା ଅଙ୍କ ବିଚାରରୁ ଗୋଟିଏ ଗୀତିନାଟ୍ୟ । କିଶୋରୀ ଚମ୍ପୁ ମଧ୍ୟ ଅନୁରୂପ ଗୀତିନାଟ୍ୟ । ଏହାକୁ ଅନୁକୃତି ବା ଅନୁସ୍ପୃତି କୁହାଯିବାରେ ତିଳେ ବାଧା ପ୍ରବର୍ତ୍ତିବ ନାହିଁ । ଉଭୟକୁଳ ଦୃଷ୍ଟିବିଚାରରୁ ଉହଳ ଭିନୁ ଏହା ଅନ୍ୟତ୍ର ଦୁର୍ଲୁଭ । ଏହାଛଡ଼। ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁସରଣରେ ସଙ୍ଗୀତ ରଚନା ଓଡ଼ିଶାରେ ପ୍ରଚୁର ପରିମାଣରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଏପରି କି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର କେତେକ ଶବ୍ଦ ମଧ୍ୟ ଉତ୍କମୟ ସଙ୍ଗୀତ-କବିମାନେ ଅତି ଚତୁରତା ସହ ନିକ-ନିକର ରଚନାରେ ଉପଯୋଗ କରିଅଛନ୍ତି; ଯଥା—

ଧୀର ସମୀରେ ଯମୁନାତୀରେ ବସତି ବନେ ବନମାଳୀ— (ଗୀ:ଗୋ)

<u>ଧୀରସମୀରେ</u> ବସି ଡାକୁଛି ତୋ ନାଆଁରେ —

(ଗୋପାଳକୃଷ)

କୟଦେବଙ୍କ ଫ୍ଟଗୀତର ରସଭାବ ଅନୁସରଣରେ ତୂଳସୀଦାସ, ମୀରାବାଈ, ଚଣ୍ଡୀଦାସ, ବିଦ୍ୟାପତି ପ୍ରଭୃତି ଏଣିକି ବିବିଧ ଫ୍ଟଗୀତ ରଚନା କଲେ । ଏ ମାଟିର ସନ୍ତାନ ଯେପରି ପ୍ରଥମେ ''ଧାତୁମାତୁସମାଯୁଙ୍କ'' ଫ୍ଟଗୀତ ରଚନାର ଆଦିସ୍ରଷ୍ଟା, ସେହିପରି ତାଙ୍କରି ଅନୁସରଣ, ଅନୁକରଣ ଓ ସ୍ପୃତିର ରକ୍ତ ଶିରା-ପ୍ରଶିରାରେ ବହନ କରି ଏଇ ମାଟିର ଗୀତି ସାହିତ୍ୟକାରମାନେ ମାତ୍ରା-ବୃତ୍ତ-ଛନ୍ଦସହିତ ଫ୍ଟଗୀତରେ ରାଗତାଳ ସମାହାରରେ ଅପୂର୍ବ ଭାବଫପଦ ସଞ୍ଚ୍ ''ଛାନ୍ଦ'' ସର୍କନା କରିଛନ୍ତି, ଯାହାର ସମକ୍ଷ ହେବା ଦୂରେ ଥାଉ, କଳ୍ପନା ମଧ୍ୟ ଭାରତରେ ଅନ୍ୟତ୍ର ଏକାନ୍ତ ବିରଳ । ଛାନ୍ଦର ତୁଳନା ଏକା ଛାନ୍ଦ । ଭକ୍ତକବି ଗୋପାଳକୃଷ୍ଟଙ୍କ ଭାଷାରେ—

''ରାଧାପରି ରାଧା ସିନାରେ ସଜନି !''

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁସରଣ ହିଁ ଓଡ଼ିଶୀ ଚଉପଦୀ, ଚୌତିଶା ଓ ଛାନ୍ଦ ଇତ୍ୟାଦିର ଜନକ ।



## ଗୀତ-ଭେ୍ଦ

ଏକେ ରାଧାକୃଷଙ୍କର ଅପ୍ରାକୃତ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟଲୀଳା, ତହିଁରେ ତ୍ରିବେଣୀ-ଫଟମ—ଭାଷା, ଭାବ ଓ ସ୍ୱରର ସମ୍ମେଳନ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ଲୋକମନରେ ଅପାଶୋରା କରିରଖିଛି । ଏଭଳି ଅପୂର୍ବ କୃତିର ସମକକ୍ଷ ରଚନା ଜୟଦେବଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ ବା ପରେ ଆଉ ସୟବ ହୋଇପାରି ନାହିଁ । ଏହି ତ୍ରିବେଣୀ-ସଙ୍ଗମର ଅତଳ ରସ-ଗର୍ଭରେ ପାର୍ଥ୍ବ-ଅପାର୍ଥ୍ବ ଯାବତ୍ ବ୍ୟବଧାନ ନିଜ-ନିଜର ସଭାପଭା ହରାଇଦେଇଛି ।

''ଏବଂ କରୋତି ଜୟଦେବକବିଃ ପ୍ରବନ୍ଧମ୍ ।''

ଏହି ଫକ୍ତିର ପାଠରୁ କେହି-କେହି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ 'ପ୍ରବନ୍ଧ-ଫଗୀତ' ବୋଲି ମତ ଦେଉଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ପ୍ରବନ୍ଧ କହିଲେ— ''ପ୍ରକର୍ଷେଣ ବାଧ୍ୟତେ ଶ୍ରୋତୃଣାଂ ହୃଦୟମସ୍ନିନ୍ ଇତି । '' ଆହୁରି ପ୍ରବନ୍ଧର ଅର୍ଥ ମଧ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥ, ଫଦର୍ଭ, ରଚନା (ପ୍ର-ବନ୍ଧ୍-ଅ); କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିମୟ କାବ୍ୟ । ଏପରି ସ୍ଥଳରେ 'ପ୍ରବନ୍ଧ' ଶନ୍ଦଟି ସାଙ୍ଗୀତିକ 'ପ୍ରବନ୍ଧ' ଅର୍ଥରେ ବୁଝିବାକୁ ହେଲେ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରବନ୍ଧ୍ୱ ଗୀତ କି ନୁହେଁ, ସେ ଦୃଷ୍ଟିରୁ କିଅ୍ତ ଆଲୋଚନା ଆବଶ୍ୟକ ମନେ ହୁଏ ।

### ପବନ୍ଧ

''ପ୍ରକୃଷ୍ଟୋ ଯଣ ବଦ୍ଧଃ ସ୍ୟାତ୍ ସ ପ୍ରବନ୍ଧୋ ନିଗଦ୍ୟତେ ।''

(ଗୀତପ୍ରକାଶ)

ପ୍ରବନ୍ଧର ନାମାନ୍ତର ଶୁଦ୍ଧ ଗୀତ ।

''ଏତେନ ଶୁଦ୍ଧଗୀତମେବ ପ୍ରବନ୍ଧ ଇତ୍ୟୁଚ୍ୟତେ ।''

(ଙ୍କଗୀତନାରାୟଣ)

ଶୁଦ୍ଧଗୀତ ହେଲା-

''ଆଳାପୈଧୀତୁଭିୟାଙ୍ଗିଃ ସଂଯୁଙ୍ଗ ଶୁଦ୍ଧମୃଚ୍ୟତେ ତତ୍ର ନାଦାଦୁକୋ ମାତୁର୍ଦ୍ଧାତୁରକ୍ଷରସଂଚୟଃ ।''

(ନାଟ୍ୟମନୋରମା)

ଧାତୁ ଏଙ ମାତୁ ମିଶି ଗୀତ ପ୍ରୟୁତ ହୁଏ । ମାତୁ ନାଦାତ୍କକ (ସ୍ୱର) ଏଙ ଧାତୁ ଅକ୍ଷରଙ୍କରୟ (ଶବ୍ଦ ବା ପଦ) । କୁହାଯାଇଛି :---''ଗୁଣାଳଙ୍କାର-ବାକ୍ୟେଷୁ ରଂଜନୌଜସ୍ୱିତା ଯଦି ।'' (ଫଗୀତନାରାୟଣ)

—ପ୍ରବନ୍ଧର ଅବୟବକୁ କୁହାଯାଏ ଧାତୃ । ''ପ୍ରବନ୍ଧାବୟବୋ୍ ଧାତୃରିତି । ଅବୟବୋ ଭାଗବିଶେଷଃ ସ ତୁ ଚତୁର୍ବିଧାଃ ।''

ଯଥା :---

ଉଦ୍ଗ୍ରାହ, ମେଳାପକ, ଧ୍ରୁବା, ଆଭୋଗ । ଆଭୋଗ ଏଙ ଧୁବା ମଧ୍ୟରେ ମେଳାପକ ଧାତୃର ବ୍ୟବହାର ଦେଖାଯାଉ ନ ଥିବାରୁ ଗୀତ-ପ୍ରକାଶ'କାର ଏ ଅଂଶଟି ଛାଡ଼ିଦେଇ କହିଛନ୍ତି—

"ପ୍ରବନ୍ଧାବୟବୋ ଧାତୁଃ ସ କ୍ରିଧେତି ।" ଅର୍ଥାତ୍ ଉଦ୍ଗ୍ରାହ, ଧୁବା ଏଙ ଆଭୋଗ— ଏହିପରି ଧାତୁ ତିନି ପ୍ରକାର । "ଉଦ୍ଗ୍ରାହଃ ପ୍ରଥମଃ ପାଦଃ କଥ୍ତଃ ପୂର୍ବସୂରିଭିଃ । ଧୁବତ୍ୱାଚ୍ଛ ଧୁବୋ ମଧ୍ୟ ଆଭୋଗୟୁଡିମଃ ସ୍ମୃତଃ । (ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣ)

> ଧୁବାତ୍ୱାଚ୍ଚ ନିଷ୍ଟଳତ୍ୱତ ପୁନଃପୁନରୁପ୍।ଦନାଦିତ୍ୟର୍ଥିଃ । ଧୁବାଃ ଘୋଷାଃ ଇତ୍ୟୁହଳଦେଶେ ପ୍ରସିଦ୍ଧାଃ ।''

> > (ସଙ୍ଗୀତସରଣୀ)

#### ଅଙ୍ଗ

'ପ୍ରବନ୍ଧସ୍ୟ ଷଡ଼ଙ୍ଗାନି ସ୍ୱରଣ୍ଟ ବିରୁଦଂ ପଦମ୍ । ତେନକଃ ପାଟତାଳୌ ଚ ସ୍ୱରାଃ ସରିଗମାଦୟଃ ।'' (ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣ)

ପୁଣି 'ଗୀତପ୍ରକାଶ'କାରଙ୍କ ମତ ଉଲ୍ଲେଖ କରି 'ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣ'କାର କହନ୍ତି---

> "ବାକ୍ୟସ୍ୱରପାଟ ତେନାଖ୍ୟାନି ଚତ୍ୱାର୍ଯ୍ୟଙ୍ଗାନି ଉକ୍ତାନି । ତନ୍ନତେ ତୁ ତାଳୋଽଙ୍ଗତ୍ୱେନ ଗଦିତଃ । ପଦବିରୁଦେ ବାକ୍ୟାନ୍ତରଂ ଗତତୟା ପୃଥକ୍ ନ ଲିଖ୍ୟତେ ।"

ଅନ୍ୟତ୍ର କୁହାଯାଇଛି---

ପ୍ରବନ୍ଧର ଅଙ୍ଗ ଛଅଗୋଟି; ଯଥା— (୧) ସ୍ୱର, (୨) ବିରୁଦ, (୩) ପଦ, (୪) ତେନ, (୫) ପାଟ ଓ (୬) ତାଳ । ଗୀତପ୍ରକାଶମତେ ବାକ୍ୟ, ସ୍ୱର, ପାଟ ଓ ତେନ ଏହିପରି ଚାରି ଅଙ୍ଗ । ତାଳ ହେଲା ଅଙ୍ଗର ଏଙ ପଦ ଓ ବିରୁଦ ବାକ୍ୟର ଅନ୍ତର୍ଗତ ।

ଯାହା ହେଉ, ଉଭୟ ମତେ ଅଙ୍ଗ-ବିଭାଗ ସଂଖ୍ୟାରେ ଉଣାଅଧିକ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସମାନ ଧର୍ମପ୍ରକାଶକ ।

ସ୍ୱର- ସା ରି ଗା ମା ଇତ୍ୟାଦି

ବିରୁଦ — ଗୁଣୋଲ୍ଲେଖ ବା ଗୁଣବର୍ଣ୍ଣନା ।

ପଦ — ଗୀତର (ଅର୍ଥପ୍ରକାଶକ) ବାଣୀ ।

ତେନ — ମଙ୍ଗଳାର୍ଥବାଚକ ଶବ।

ପାଟ ବାଦ୍ୟାକ୍ଷର -(ଧାଂ ଧାଂ ଧୁଗ ଧୁଗ ଇତ୍ୟାଦି)

ତାଳ — ଲୟର ପରିମିତଜ୍ଞାପକ କାଳକିୟା ବିଭାଗ ।

ପ୍ରବନ୍ଧ-ଗୀତ କହିବାକୁ ହେଲେ ଶାସ୍ତରେ ଏହି ଯେଉଁ ଧାତୁ ଏବଂ ଅଙ୍ଗ-ସଂଖ୍ୟାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ରହିଛି, ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତରେ ସେଗୁଡ଼ିକ ନଥିବାରୁ ତାହା ପ୍ରବନ୍ଧଶ୍ରେଶୀର ସଙ୍ଗୀତ କିପରି ବୋଲାଇବ ?

#### ଳାଚି

ଆହୁରି କଥାଏ ବିଚାର କଲେ ଦେଖାଯାଏ ଯେ ପ୍ରବନ୍ଧର ପାଞ୍ଚଗୋଟି କାତିମଧ୍ୟରେ ସୁଦ୍ଧା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଠାବ ପାଉନାହିଁ । କାତି-ବିଭାଗ ହେଲା-ମେଦିନୀ, ନନ୍ଦିନୀ, ଦୀପିନୀ, ପାବନୀ ଏଙ ତାରାବଳୀ ।

> ମେଦିନୀ ଜାତିର ପ୍ରବନ୍ଧ — ଷଡ଼ଙ୍ଗବିଶିଷ୍ଟ ନନ୍ଦିନୀ ଜାତିର ପ୍ରବନ୍ଧ — ପଞ୍ଚାଙ୍ଗବିଶିଷ୍ଟ ଦୀପିନୀ ଜାତିର ପ୍ରବନ୍ଧ — ଚତ୍ରୁଇଙ୍ଗବିଶିଷ୍ଟ ପାବନୀ ଜାତିର ପ୍ରବନ୍ଧ — ତ୍ୟୁଙ୍ଗବିଶିଷ୍ଟ ତାରାବଳୀ ଜାତିର ପ୍ରବନ୍ଧ — ଦ୍ୱିଅଙ୍ଗବିଶିଷ୍ଟ

ବଳୀୟ ବିଶିଷ ପଶିତ ଶ୍ରୀ ହରେକୃଷ ମୁଖୋପାଧାୟ ତାଙ୍କର ''କବି କୟଦେବ ଓ ଗୀତଗୋବିହ'' ପୁୟକରେ ଲେଖିଛଡି :—

''ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗାନ୍ ପଞ୍ଚଧାତୁ ଓ ଛୟ ଅଙ୍ଗଯୁକ ମେଦିନୀ ଜାତିର ଅତର୍କୃକ ।'' (୮୩ ପୃଷା)

—ବିଜ୍ଞ ପାଠକ-ପାଠିକାଙ୍କ ସୁବିଚାର ତଳେ ସୁଯୋଗ୍ୟ ପଷିତ-ମହାଶୟଙ୍କ ଅବଧାରଣାଟିକୁ ଥାପିଦେଇଛି 'ମେଦିନୀ' ପ୍ରବନ୍ଧସୟନ୍ଧେ କିଞ୍ତ୍ ଶାସ-ପ୍ରମାଣର ଆଲୋବନାସହା

ମେଦିନୀ ପ୍ରବହର ଅଙ୍ଗସଂଖ୍ୟା ଛଅଗୋଟି, ଅଥଚ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହରେ କେବଳ ବିରୁଦ ଓ ପଦ-—ଏହି ଦୁଇଗୋଟି ଅଙ୍ଗ ରହିଅଛି । ଧାତୁସଂଖ୍ୟା-ବିଚାରରୁ ଉଦ୍ଗ୍ରାହକ, ଧୂବା ଏଙ୍ ଆଭୋଗ—ଏହିପରି ତିନିପ୍ରକାର ଧାତୁ ବିଦ୍ୟମାନ । ତେଣୁ ଗୀତଗୁଡ଼ିକୁ ମେଦିନୀଜାତୀୟ ପ୍ରବହ କହିବାରେ ଯଥାର୍ଥତା କାହିଁ ?

ପ୍ରବନ୍ଧର ଅପର ଅଙ୍ଗ-ବିଭାଗସୟନ୍ଧେ ବିଚାର କଲେ ଦେଖାଯାଏ ଯେ, ଗୀତିକାବ୍ୟର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ପଞ୍ଚାଙ୍ଗ (ନନ୍ଦିନୀ), ଚତୁରଙ୍ଗ (ଦୀପିନୀ), ତ୍ୟଙ୍ଗ (ପାବନୀ) ମଧ୍ୟ ନୁହେଁ । ବିରୁଦ ଏଙ୍ ପଦ ଏହି ଦୁଇ ଅଙ୍ଗର ବର୍ତ୍ତମାନତାହେତୁ କେହି-କେହି ଏହାକୁ ତାରାବଳୀବିଭାଗୀୟ ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି; ମାତ୍ର କେବଳ ଏହି ଦୂଲକୋଟି ଅଙ୍ଗ-ବିଚାରରୁ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ତାରାବଳୀ ଆଖାୟରେ ନାମିତ କରାଯାଇପାରିବ ନହିଁ । ଏ ଗୁଡ଼ିକର ଧ୍ରୁବା ଏଙ୍ ଚରଣର ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା, ଅନୁପ୍ରାସ-ରକ୍ଷାବିଧି ଏଙ୍ ପାଦସଂଖ୍ୟା ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ସେଗୁଡ଼ିକୁ 'ତାରାବଳୀ' ଇକ୍ଷଣରେ ରଚିତ ବୋଲି ଧରିହେବ ନାହିଁ ।

ଏହିସବୁ କାରଣଦୃଷ୍ଟିରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରବନ୍ଧ (ଶୁଦ୍ଧ) ଗୀତଶ୍ରେଶୀୟ କୂହେଁ । 'ପ୍ରକୃଷ ବନ୍ଧ' ପ୍ରବନ୍ଧ ଅଥିରେ ଏହାକୁ କେବଳ ପ୍ରବନ୍ଧଧର୍ମୀ ବୋଲାଯାଇପାରେ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ୱର-ତାଳସମନ୍ତି ଗୀତିମୟ ରଚନା । ଶୁଦ୍ଧଗୀତ

## ''ଶୁଦ୍ଧଗୀତସ୍ୟାପି ପ୍ରବଦ୍ଧଃ ।''

— ଏଦିଗର ଆଲୋଚନାରୁ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶୁଦ୍ଧଗୀତର ସମାହାର ବୃହେଁ; କାରଣ—

''ଆଳାପୈଧୀତୃଭିଷାଙ୍ଗିଃ ସଂଯୁଙ୍ଗ ଶୁଦ୍ଧମୃତ୍ୟତେ ।'' (ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣ- ୩୦୫ ଶ୍ଳୋକ) ଗୀତଗୁଡ଼ିକରେ ଆଳାପସଂଯୋଗ-ରୀତି ନାହିଁ ଓ ବିଭିନ୍ନ ଧାତୁ (ତ୍ରିଭିଣ୍ଡୁର୍ଭିରପିଧାତୃଭିଃ) ଘେନି ଏଗୁଡ଼ିକ ରଚିତ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ଏହାକୁ ଶୁଦ୍ଧଗୀତ ବୋଲାଯାଇ ନ ପାରେ । ଏହା କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତଶ୍ରେଣୀୟ ସଂଗୀତ ।

## କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତ

ଗୀତପ୍ରକାଶମତେ:--

''ଲଷ୍ଟୋକ ଦେଶଯୁକ୍ କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତଃ ।।''

ନାଟ୍ୟମନୋରମାମତେ:---

''ଛାୟାଲଗସ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ନୈକ ଯଦ୍ଯୁଙ କ୍ଷୁଦ୍ରମଚ୍ୟୁତେ ।।''

ସଂଗୀତନାରାୟଣକାରମତେ:--

''ତାଳ-ଧାତୁଯୁଙ ବାକ୍ୟମାତ୍ର କ୍ଷୁଦ୍ରମିତୀର୍ଯ୍ୟତେ ।।''

— ଏହି ରୀତିରେ କେବଳ ତାଳ ଏବଂ ଧାତୃଯୁକ୍ତ ରଚନାହେତୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ 'କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତ' ଶ୍ରେଣୀ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତର ପୁଣି ଚାରିଗୋଟି ବିଭାଗ ଅଛି ।

> ''ତଚ୍ଚତୁର୍ବିଧମେବ ସ୍ୟାଉତ୍ର ଚିତ୍ରପଦାକ୍ରମାତ୍ ଚିତ୍ରକଳା-ଧୁବପଦା-ପାଞ୍ଚାଳୀତି ପ୍ରଭେଦତଃ ।।''

ଅର୍ଥାତ୍ କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତ ଭେଦ-ବିଚାରରେ ଚିତ୍ରପଦା, ଚିତ୍ରକଳା, ଧ୍ରୁବପଦା ଏଙ ପାଞ୍ଚାଳୀ--ଚାରି ପ୍ରକାର ।

ଏଠାରେ ପ୍ରୟୋଳନୀୟତାଦୃଷ୍ଟିରୁ ଏହି ବିଭାଗମାନଙ୍କର ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ପରିଚୟ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି ।

## (କ) ଚିତ୍ରପଦା

ଏ ଧରଣ କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତର ଚରଣସଂଖ୍ୟାସୟନ୍ଧେ କୌଣସି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ନାହିଁ । କେବଳ ରଚନାର ପଦଗୁଡ଼ିକ ହେବ ବିଚିତ୍ର ଅର୍ଥାତ୍ ସରଳ, ସରସ, ସୁନ୍ଦର । ଧୁବପଦ ଏଙ୍କ ଚରଣମାନଙ୍କରେ ମାତ୍ରାର ନ୍ୟୁନାଧିକ ହେବା-ନୋହିବାସଂପର୍କରେ କୌଣସି ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ ।

କୁହାଯାଇଅଛି :---

''କେବଳ' ପଦମାତେଣ ବୈଚିତ୍ୟ ଯତି ଦୃଶ୍ୟତେ । ନ ଧାତ୍ୱାଦୌ ବିଚିତ୍ରଙ୍ ଜ୍ଞେୟା ଚିତ୍ରପଦେତି ସା ।।'' ''ପଦେ ବୈଚିତ୍ୟ ତୁ ଅକଠୋରାନୁପ୍ରାସ-ପ୍ରସାଦାଦି ଗୁଣଯୁକ୍ତତ୍ମ ।'' (ସଙ୍ଗୀତନାରାୟଣ – ୪୭୩ ପୃଷା) ଶ୍ରାଗୀତଗୋବିବରେ ଗୀତରଚନାର ପଦ ଲଳିତ, ସରଳ ଏଙ ଅକଠୋର ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଧୁରପଦ ଏଙ୍ ଚରଣର ମାତ୍ରାଙ୍କଖ୍ୟା ଗଣନାରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଅଛି । ଚିତ୍ରପଦାସୟବେ ଗୁନ୍ଲାବରଚ ବାକ୍ୟ—

> ''ପଦାନି ଯତ୍ର ଚିତ୍ରାଣି ଆନ୍ତ୍ୟନୁପ୍ରାସବର୍ତ୍ତୀ ଚ ନ ଧାତ୍ୱାଦୌ ଚିତ୍ରପଦା ଯଦି ମାତ୍ରା ଧୁଙ୍କ ଦିଶନ୍ ।।''

> > (ସଂ: କଳ୍ଲତା)

''ଚିତ୍ରଘଦା ପଦେ ବୈଚିତ୍ର-ଫଯୁତା । ନ ଧାତ୍ୱାଦୌ ନ ତାନ-ବିଶେଷେ 🗴 🗴 ଅତ୍ୟାକୁପ୍ରାସସ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକତା ।।'' (ଗୀତପ୍ରକାଶ)

ଅର୍ଥାତ୍, ଚିତ୍ରପଦାବିଭାଗୀୟ କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତରେ ଅକଠୋର ବା ଲଳିତକୋମଳ ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହୃତ ହେବ । ଧାତୁ ବା ଗୀତ ଅବୟବବିଭାଗର ବିଶେଷତ୍ୱ ନ ଥିବ ଏଙ ଅକ୍ୟାନୁପ୍ରାସଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିବ । ଅବୟବର ବିଭାଗ ନ ଥିବାହେତୁ ଚରଣଗୁଡ଼ିକ ସାଧାରଣତଃ ସମସଂଖ୍ୟକ ଅକ୍ଷରବିଶିଷ ହୋଇଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ଧୁବପଦ ଏଙ୍ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଚରଣମାନଙ୍କ ଅୟରସଂଖ୍ୟା ଭଣା~ଅଧିକ ନୁହେଁ; କିନ୍ତୁ ଅତ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦିଆଯିବା ରୀତି ଚିତ୍ରପଦାର ବିଶେଷତ୍ୱ । ଏହି ଅତ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ଦୁଇ ପ୍ରକାର । କୁହାଯାଇଅଛି :—

''ଅତ୍ୟାନୁପ୍ରାସେ ଦ୍ୱିବିଧଃ । ବର୍ଶଦୃୟକୃତଃ ବର୍ଶତ୍ରୟକୃତଣ ।।''

#### ୧ମ ଉଦାହରଣ-

''ବିଗଳିତ ଲଜିତ ଜଗଦବଲୋକନ ତରୁଣ-କରୁଣ-କୃତହାସେ, ବିରହିନିକୃତନ କୁଡମୁଖାକୃତି କେତକଦବୁରିତାଶେ ।।''

(ଗୀ: ଗୋ: — ୧ ।୩ ଗୀତ)

ଏ ପ୍ଲଳରେ ପ୍ରଥମ ଫକ୍ତିର 'ହାସେ' ଏଟ ଦ୍ୱିତୀୟ ଫକ୍ତିର 'ତାଶେ' — ଏହା ପ୍ରଥମ ଶ୍ରେଣୀର 'ବର୍ଷଦ୍ୱୟକୃତ' ଅନୁପ୍ରାସ ।

#### ୨ୟ ଉଦାହରଣ

''କଥ୍ତ ସମୟେଃପି ହରିରହହ ନ ଯଯୌ ବନମ୍ । ମମ ବିଫଳମିଦମମଳମପି ରୂପଯୌବନମ୍ ।।'' ଏ ସ୍ଥଳରେ ପ୍ରଥମ ଫକ୍ତିର 'ଯୌବନ' ବ୍ୟବ୍ୟ ହ୍ୱିତୀୟ ଫକ୍ତିର ବ୍ୟାବନ' ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ଉପଧାସ୍ୱରସହିତ ବ୍ୟଞ୍ଜନାବୃତ୍ତିବିଚାରରୁ 'ବର୍ଶକ୍ତୟକୃତ' ଅନୁପ୍ରାସ ସୃଷ୍ଟ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର କେତେଗୁଡ଼ିଏ ଗୀତରେ ଏହିପରି ବର୍ଶଦ୍ୱୟ ତଥା ବର୍ଶତ୍ରୟକୃତାନୁପ୍ରାସ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଧ୍ରୁବା ବା ଘୋଷା ପଦର ଅକ୍ଷର ଚରଣମାନଙ୍କ ଅକ୍ଷରଙ୍ଗ୍ୟାଠାରୁ ଉଣା ।

ଏହି ହେତୁରୁ ଏପରି ଗୀତରେ ଚିତ୍ରପଦା ଲକ୍ଷଣ ସଂପୂର୍ବ ବୂପେ ଉପଯୋଗ ହେଉ ନାହିଁ ।

## (ଖ) ଚିତ୍ରକଳା

''ଅଥ ଚିତ୍ରକଳାତ୍ୟାଦ୍ୟାବସୁତତ୍ପଦସଂଯୁତମ୍ ଧୁବେ ମାତ୍ରାଭବେନ୍ୟୁନା ପରେ ପାଦାଃ ସମା ପୁନଃ ।।''

(କନ୍ତଲତା)

''ଚିତ୍ରକଳାତ୍ୟାଦଷ୍ଟାବଧ୍ପାଦଯୁତ ନ୍ୟୁନ ମାତ୍ରା ଧୂବେର୍ଜ୍ଜେୟା । ଅଥାଦନ୍ୟେପାଦାସମ ମାତ୍ରିକା ।''

(ଗୀତ ପ୍ରକାଶ)

''ଉଦ୍ଗ୍ରାହାଭୋଗୟୋର୍ମାତ୍ରା ସମାନ୍ୟନାଧିବେ ଯଦି ତ୍ୟାଦ୍ୟାଷ୍ଟାବଧିପାଦାଢ଼୍ୟା ଜ୍ଜେୟା ଚିତ୍ରକଳା ହି ସା ।''

(ସଂ: ନାରାୟଣ - ୪୫୭)

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତ ଏହିପରି ଉଦ୍ଗ୍ରାହ ଏଙ ଆଭୋଗ ସମମାତ୍ରିକ । ଧ୍ରୁବ ପଦରେ ଏହି ମାତ୍ରା ବା ଅକ୍ଷର ସଂଖ୍ୟାନ୍ୟନ । ଗୀତପ୍ରକାଶ ମତେ :— ''ନ୍ୟୁନମାତ୍ରା ଧୁବେର୍ଜ୍ଜାୟା ଅଥାଦନ୍ୟେ ପାଦା ସମମାତ୍ରିକାଃ ।''

ଗୀତର ଚରଣ ବା ପଦ ସୟବେ କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ— ''୍ତିପଦା, ଚତୁଖୁଦା ଯାବଦାଷ୍ଟପଦା ଚିତ୍ରକଳାୟାଭେଦାଃ ।''

 ଇତ୍ୟାଦ୍ୟନନ୍ତରମ୍---

''ଶ୍ରୀଳୟଦେବ କବେରିଦମୁଦିଙ ସୁଖୟତୁ ସୁଳନଳଙ ହରିଚରିତମ୍ ।''

(ସଂ: ନାରାୟଣ)

ଅର୍ଥାତ୍ ସଙ୍ଗୀତ-ନାରାୟଣ ମତେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଚିତ୍ରକଳା ବିଭାଗୀୟ ।

### ଧୁବପଦା

ଧୁବପଦା ବର୍ତ୍ତମାନ ଧୁପଦ ଆଖ୍ୟାରେ କଥିତ । ଏହା ଶୁଦ୍ଧଗୀତ ଗାୟନ ପଦ୍ଧଭିର କେତେକାଂଶରେ ଅନୁସରଣ । ଏଥିରେ ଆଳାପାଂଶ ସଂଯୋଗ କରାଯାଇଥାଏ । ସମଗ୍ରହରୁ ଗୀତାରୟ ହୁଏ । ବିଳୟିତ ଲୟରେ ଆରୟ କରାଯାଇ ତତ୍ପରେ ମଧ୍ୟ ଓ ହୁତ ଲୟରେ ଏବଂ ସ୍ୱର ବିଷାର ଓ ତାଳର ବିଭାଗ-ବିଚିତ୍ରତା ପ୍ରଦର୍ଶନସହ ଏହା ଗାୟନ କରାଯାଇଥାଏ । ...... ଇତ୍ୟାଦି ଇତ୍ୟାଦି । ଏହି ଲକ୍ଷଣଗୁଡ଼ିକ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ଗୀତ ଗାୟନ ରୀତିରେ ପ୍ରତିପାଳିତ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ଏହା ଧୁବପଦା ଶ୍ରେଣୀ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ହେବ ନାହିଁ ।

### ପାଞ୍ଚାଳୀ

ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ବହୁପଦୀ । ତେଶୁ ଏହାକୁ ପାଞ୍ଚାଳୀ ବୋଲି କେହି କେହି କହିଥାନ୍ତି । କଥାଟି କେତେ ଦୂର ଯୁକ୍ତଯୁକ୍ତ-ବିଚାର କରାଯାଉ । ଗ୍ରନୁ ମତରେ,

''ପାଞ୍ଚାଳୀ ବହୁଭିଃ ପାଦୈଃ ଦ୍ୱିବିଧା ସା ଧ୍ରୁବାଃଧୁବା''

(ଗୀତ ପ୍ରକାଶ)

'' ଧୁବା ସହିତା ଧୁବ ରହିତା ଚା ଧୁବାଃ ଘୋଷାଃ — ଉଚ୍ଚଳ ଭାଷାୟଂ ପ୍ରସିଦ୍ଧାଃ ।।''

(ସରଣି)

ଅର୍ଥାତ୍, —

ପାଞ୍ଚାଳୀ ବହୁପାଦ ବିଶିଷ ଗୀତ ରଚନା । ଏହା ଦୁଇ ରୀତିରେ ରଚିତ ହୁଏ — ଧୂବା ଓ ଅଧୁବା ପାଞ୍ଚାଳୀ । ଧୁବ ଶଦକୁ ଘୋଷା ବୋଲି ଉଚ୍ଚଳରେ କହତି । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ — (କ) ଛାନ୍ଦ — ଏହାର ପ୍ରତ୍ୟେକ ପଦ ସ୍ୟ ସମୂର୍ଷ୍; ଘୋଷାଯୁକ୍ତ ନୁହେଁ । ଏଗୁଡ଼ିକ ବହୁ ପାଦର ରଚନା । ତେଣୁ ଛାନ୍ଦ ଅଧୁବା ପାଞ୍ଚାଳୀ ।

## (ଖ) ଚଉତିଶା ବା ଚୌତିଶା

ଏହାର ପାଦ ଫଖ୍ୟା ୩୪ ଗୋଟି । ଦୁଇ ପ୍ରକାର ଚୌତିଶା ଆମ ଦେଶର କବିମାନେ ରଚନା କରିଛନ୍ତି । ଅନେକ ଚୌତିଶା ଘୋଷା ବିବର୍ଜିତ; ପ୍ରତ୍ୟେକ ପାଦ ସ୍ୱଙ୍ଷ ସମ୍ପୂର୍ଷ । ଏଗୁଡ଼ିକ ଅଧୁବା ପାଞ୍ଚାଳୀ ଶ୍ରେଣୀୟ । ପୁଣି ଏପରି କେତେକ ଚଉତିଶା ରଚନା ଅଛି, ଯାହା ଘୋଷାଯୁକ୍ତ । ଏଗୁଡ଼ିକୁ ବୋଲାଯିବ ଧୁବା ପାଞ୍ଚାଳୀ । ଅତଏବ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ କେହି ଧୁବା କିୟା ଅଧୁବା ପାଞ୍ଚାଳୀ ଶ୍ରେଣୀୟ ନୁହେଁ ।

ଷୁଦ୍ର ଗୀତ ପର୍ଯ୍ୟାୟର ଚାରିଗୋଟିଯାକ ବିଭାଗ ଘେନି କିଞ୍ଚ ଆଲୋଚନା ଉପସ୍ଥାପନା ପରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଦେଖାଯାଉ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ କେଉଁ ଶ୍ରେଣୀୟ ବୋଲି କୁହାଯିବ । ଆଲୋଚନାରୁ ଦେଖାଗଲା ଯେ ଗ୍ରନ୍ଥର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଷୁଦ୍ର ଗୀତର ଧୁବପଦା ଏବଂ ପାଞ୍ଚାଳୀ ବିଭାଗୀୟ ନୁହେ। ବର୍ତ୍ତମାନ ବାକି ଦୁଇଗୋଟି ବିଭାଗ—ଚିତ୍ରପଦା ଏବଂ ଚିତ୍ରକଳା ସୟବ୍ଧେ ବିଭିନ୍ନ ଗ୍ରନ୍ଥମତ ନିମ୍ନରେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି ।

ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ଦୁଇଗୋଟି ଗୀତ (ଦଶାବତାର ଏବଂ 'ଶ୍ରିତ କମଳା କୁଚମଣ୍ଡଳୀ' ଶୀର୍ଷକ) ଗ୍ରନ୍ଥର ବିଷୟବସ୍ତୁ ସହିତ ସମ୍ପର୍କୀତ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ଏ ଦୁଇଟିକୁ କାବ୍ୟର ମଙ୍ଗଳାଚରଣ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇପାରେ । ଏ ଦୁଇଟି ଗୀତ ବହୁପଦୀ (ଆଠପଦରୁ ଅଧିକ) ଏବଂ ଧ୍ରୁବାବିହାନ । ଏ ବିଚାରରୁ ଏହା ଅଧୁବା ପାଞ୍ଚାଳୀ ବିଭାଗୀୟ ଗୀତ ।

କାବ୍ୟର ବିଷୟବସ୍ତୁ ବର୍ଣିତ ହୋଇଅଛି ଚବିଶ ଗୋଟି ଗୀତରେ । ତେଣୁ ସେହି ଗୀତଗୁଡ଼ିକର ଶ୍ରେଣୀ ବିଚାର କରାଯାଉ ।

"ଉଦ୍ଗାହ ଏଙ ଆଭୋଗର ମାତୁ। (ଅକ୍ଷର ମାତୁ।) ସମାନ ହୋଇଥିବା ତିନି ବା ଚାରି ପଦଠାରୁ ଆଠପଦ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କଳେବର-ବିଶିଷ ଗୀତ ଚିତ୍ରକଳା ଖୁଣୀୟ । ଜଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣକାର ଏହିପରି କହି ଚିତ୍ରଦଳାର ଉଦାହଚଣ ଗୀତରୂପେ ଗୁଜରୀରାଗରେ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତ ''ହରିରଭିସରତି.....''ଟିକୁ ଉପସ୍ଥାପିତ କରିଅଛନ୍ତିବୋଲି ଏଥିପୂର୍ବେ କୁହାଯାଇଅଛି । ଗ୍ରନ୍ଥକାର ଏଠାରେ ପାଦମାନଙ୍କର ଏବଂ ଘୋଷାପଦର ମାତ୍ରା ଉଣା ଅଧିକତା ଏବଂ ଗୀତଟିର ପଦସଂଖ୍ୟା ବିଚାରରୁ ଏହାକୁ ଚିତ୍ରକଳା ବୋଲି ମତ ଦେଇଅଛନ୍ତି । ବୋଧହୁଏ ରଚନାର ଅନୁପ୍ରାସ ରକ୍ଷା ଦିଗପ୍ରତି ବିଶେଷ ଧ୍ୟାନ ଦେଇପାରି ନାହାନ୍ତି । ଆଲୋଚିତ ଗୀତଟିର ଚରଣର ପ୍ରାନ୍ତ ଭାଗରେ 'ବ୍ୟତ୍ରୟକୃତ ଅନ୍ୟାନୁପ୍ରାସ' ରୀତି ପାଳିତ ହୋଇଅଛି । ଯେପରି —

"× × ମଧୁ ପବନେ

× × ସଖି ଭବନେ ।।'' ଇତ୍ୟାଦି

ଗୀତ ପ୍ରକାଶକାରଙ୍କର ଗୋଟିଏ ଗୀତର ଗୋଟିଏ ଚରଣକୁ ପୁଣି ଗ୍ରନ୍ଥକାର ଏହି 'ଚିତ୍ରକଳା'ର ଉଦାହରଣ ଗୀତ ସ୍ଥଳରେ ଉଦ୍ଧାର କରିଛନ୍ତି । ଯଥା—

''ଅନାରତ ବିଷୟୋପଭୁଜୋ ମମ ଦିନାନୀଶ ଗତାନି ବୃଥା ମନାଗପି ନ ସ୍ମରତି ମନୋମେ ଜନାର୍ଦ୍ଦନ ତବ ଚରଣ କଥା ।।''

ଏଠାରେ କେବଳ ଅତ୍ୟାନ୍ପାସ ଭିନ୍ନ ବର୍ଷଦ୍ୱୟ କିୟା ବର୍ଷତ୍ରୟକୃତ ଅନୁପ୍ରାସ ଲକ୍ଷଣ ନ ଥାଇ ଚିତ୍ରକଳା ଗୀତଟି ରଚିତ ହୋଇଅଛି । ଏଥିରୁ ବୁଝାଯାଉଅଛି ଯେ, ଚିତ୍ରକଳାରେ ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଅନୁପ୍ରାସ ରୀତିପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟି ଦିଆଯାଏ ନାହିଁ । କାରଣ 'ଗୀତ ପ୍ରକାଶ'କୁ ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତ ଶାସ୍ତ୍ରୀମାନେ ଶ୍ରେଷ ସମ୍ମାନ ଦେଇ ଆସିଥିବାର ପ୍ରମାଣ ଅଭାବ ନାହିଁ ।

ଏ ସମ୍ପର୍କରେ 'ଗୀତ-ପ୍ରକାଶ'ର ତୃତୀୟ ଉଲ୍ଲାସର କ୍ଷୁଦ୍ର ଗୀତ ବିଭାଗର ଆଲୋଚନାରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି ଯେ—

''କାବ୍ୟର ସର୍ବତ୍ରାବଶ୍ୟକମ୍ । ତେନ ବିନା ନ କ୍ୱାପି ରଞ୍ଜକତା..... ଏବମିହ ସଂକର ଗୀତାଙ୍କ ଜୟଦେବକୃତ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ବହୁନ୍ୟୁଦାହଣାନି''

### ସଂଗୀତ କନ୍ଧଲତା

—ଗୀତ ପ୍ରକାଶର ପରବର୍ତ୍ତୀ ଗ୍ରନ୍ଥ । ରଚୟିତା ସଂଗୀତଜ୍ଞ ପଞ୍ଚିତ ହଳଧର ମିଶ୍ରଙ୍କ ମତେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବହୁ ଗୀତ ସଂକର ଶ୍ରେଣୀୟ । ଗୀତ ମଧ୍ୟରେ ଚରଣର ଗୋଟିଏ ଫକ୍ତିର ଉପଧାସ୍ୱର ସହିତ ତହିଁ ପୂର୍ବ ବା ପରବର୍ତୀ ଫକ୍ତିର ଉପଧାସ୍ୱରର ଦୁଇଗୋଟି ବା ତିନିଗୋଟି ବର୍ଣ୍ଣାନୁପ୍ରାସ (ବର୍ଣଦ୍ୱୟକୃତାନ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ବା ବର୍ଷତ୍ରୟକୃତାନ୍ୟାନୁପ୍ରାସ) ରକ୍ଷା ରୀତିରେ ରଚିତ ଗୀତମାନ 'ଚିତ୍ରପଦା' ଶ୍ରେଣୀୟ । ଗୀତରେ ଉପଧାସ୍ୱର ସହିତ ଅନ୍ୟ ବ୍ୟଞ୍ଜନାବୃତ୍ତି ନ ଥିଲେ ତାହା ଚିତ୍ରକଳା ଶ୍ରେଣୀୟ ହେବ । ଗ୍ରନ୍ଥକାର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର 'ବଦସି ଯଦି କିଞ୍ବଦପି' ଗୀତଟିର ଗୋଟିଏ ପଦ ଦୃଷାନ୍ତ ରୂପେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରିଅଛନ୍ତି । ଯଥା:—

"ଦେହି ଖରନଖର ଶର<mark>ଘାତମ୍</mark> ଯେନ ବା ଭବତି ସୁଖ**ଜାତମ୍"** 

ଏଠାରେ ଆଉ ଗୋଟିଏ ଗୀତ ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇପାରେ । ଏଇଟି ମଧ୍ୟ ସଂକର ଜାତୀୟ । ଗୀତଟି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଦ୍ୱାଦଶସର୍ଗର ସର୍ବଶେଷ (ଚତୁର୍ବିଶତି) ଗୀତ ।

ଚିତ୍ରପଦାର ବର୍ଣ୍ଡୟକୃତ ଅତ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ଲକ୍ଷଣ । ଯଥା :—
''ଅଳିକୁଳଗଞ୍ଜନ ସଞ୍ଜନଙ୍କ ରତିନାୟକ ଶାୟକ ମୋଚନେ
ତଦଧରଚୁୟନଲୟିତକଜ୍ୱଳମୁଜଳୟ ପ୍ରିୟ ଲୋଚନେ ।''

ବର୍ଶଦ୍ୟକୃତ ଅତ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ଲକ୍ଷଣ ଯଥା :—

''ନୟନକ୍ରଙ୍ଗତରଙ୍ଗବିକାଶନିରାଶକରେ ଶ୍ରୁତି**ମୟକେ** ମନସିକପାଶବିଳାସଧରେ ଶୁଭବେଶ ! ନିବେଶୟ **କୃୟକେ ।**''

ପ୍ରଥମ ପଦଟିରେ 'ମୋଚନେ-ଲୋଚନେ' ଏଙ ପରବର୍ତ୍ତୀ ପଦଟିରେ 'ମଣ୍ଡଳେ-କୁଣ୍ଡଳେ' ଶବ୍ଦର ବର୍ଣ୍ଣମାନ ଲକ୍ଷଣୀୟ । ଏହା ଚିତ୍ରପଦା ଲକ୍ଷଣାକ୍ରାନ୍ତ ।

ପୁଣି— ''ନିକଗାଦ ସା ଯଦୁନନ୍ଦନେ କ୍ରୀଡ଼ିତ ହୁଦୟାନନ୍ଦନେ ।।'' ଧୁବପଦ ।

ପୂର୍ବ ଲିଖିତ ଚରଣମାନଙ୍କର ଅକ୍ଷର ଏବଂ ବର୍ଣ ସଂଖ୍ୟା ସହିତ 'ଧ୍ରୁବପଦା'ର ଅକ୍ଷର ଓ ବର୍ଣସଂଖ୍ୟା ସମାନ ନୁହେଁ, ଏବଂ ରଚିତ ଗୀତଟି ଅଷ୍ଟପଦୀ । ଏହା ଚିତ୍ରକଳାର ଲକ୍ଷଣ ।

ଏଣୁ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ସଂକର ଗୀତ ଶ୍ରେଣୀୟ । ଏହିପରି ବହୁ ଗୀତ ଗୀତିକାବ୍ୟରେ ଦୃଷ ହୁଏ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତ ଅନୁସରଣରେ ଅଙ୍ଫଖ୍ୟ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାଗୀତ ବହୁ କାଳରୁ ରଚିତ ହୋଇଛି । ଏଥି ମଧ୍ୟରୁ ଗୁଡ଼ିଏ ଚିତ୍ରକଳା ଏଙ ଆଉ ଗୁଡ଼ିଏ ଚିତ୍ରପଦା ଶ୍ରେଣୀୟ ।

### ଛନ୍ଦରୀତି

ଏ ପ୍ଲଳରେ ଗୀତଗୁଡ଼ିକର ଛନ୍ଦରୀତି ମଧ୍ୟ ବିଚାର କରାଯାଇପାରେ । ପଦଗୁଡ଼ିକର ଛନ୍ଦ ସୃଷ୍ଟି ଅପୂର୍ବ । ଭାଷା ସଂଷ୍ଟୃତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ଳୋକ ରୀତିର ମାତ୍ରାବୃଉଛନ୍ଦରେ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ରଚିତ ହୋଇନାହିଁ । କୟଦେବଙ୍କର ଏହା ଅଭୃତ ପୂର୍ବ କୃତିସର୍କନା । ଗୁଡ଼ିଏ ଗୀତ 'ପଦାକୁଳକ' ଛନ୍ଦର ରଚନା । ସମାନ ସମାନ ଚାରିଭାଗ ଓ ଚାରିଚାରି ମାତ୍ରାରେ ଷୋଳ ମାତ୍ରାର ଛନ୍ଦକୁ 'ପଦାକୁଳକ' କହନ୍ତି । କବି କୟଦେବ ଏଭଳି ଛନ୍ଦର ଗୀତ ରଚନାରେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ବିଶେଷତ୍ୱ ଫୁଟାଇ ଏକ ବିପ୍ଳବ ଆଣିଛନ୍ତି । ପଦାକୁଳକ ଛନ୍ଦ ହୁଏ ଚାରିପଦ । କୟଦେବଙ୍କ ରଚନା ପଦାକୁଳକ ରୀତି ଧରିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଦୁଇପାଦା ବିଶିଷ୍ଟ ।

ଗୀତରେ ଅତ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ରକ୍ଷା ରୀତିରୁ ପଝଝଟିକାରେ ଏକ ଲକ୍ଷଣ ପ୍ରକାଶ ପାଏ ।

''ପଝ୍ଝଟିକାୟା' ବିରୁଦାବଲ୍ୟାଂ ଶୁଦ୍ଧଗୀତାଦୌ ଅନ୍ୟାନୁପ୍ରାସୋଙ୍ଗ ନିବେଶନୀୟୋ ବିଶେଷଙ୍କେ ରିତି ।।''

(ସଂ ! ନାରାୟଣ)

ଆହୁରି କୁହାଯାଇଅଛି :---

''ପ୍ରତିପଦ ଯମକିତ ଷୋଡ଼ଶ ମାତ୍ରା ନବମ ଗୁରୁଡ୍ ବିଭୂଷିତ ଗାତ୍ରା, ପଝ୍ଝଟିକା ପୁନରତ୍ର ବିବେକଃ କ୍ୱାପି ନ ମଧ୍ୟ ଗୁରୁର୍ଗଣ ଏକ ।।''

ପଝ୍ଝଟିକା ଷୋଡ଼ଶ ମାତ୍ରିକା ଏବଂ ଯମକ ମଣ୍ଡିତ ଅନ୍ତ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ନିବେଶିତ ; ଯାହା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଚୂର ।

ନାନାଦିଗ ବିଚାରରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ପ୍ରବନ୍ଧ ବା ଶୂଦ୍ଧ ଗୀତ ବୋଲି ଧରାଯାଇ ପାରୁନାହିଁ । 'ପ୍ରକୃଷ ବନ୍ଧ —ପ୍ରବନ୍ଧ' ଏହି ରୀତିରେ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରବନ୍ଧ-ଧର୍ମୀ । କିନ୍ତୁ ଏହା 'ଶୂଦ୍ଦଗୀତସ୍ୟାପି ପ୍ରବନ୍ଧଃ' ନୁହେଁ । କାରଣ ଶୂଦ୍ଧ ଗୀତର ଲକ୍ଷଣ

## ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ

ସୂଚନା ଏଥିରେ ଅଭାବ । ଏଗୁଡ଼ିକ ପଦାକୁଳକ ବା ପଝ୍ଝଟିକାର ଅନୁକୂଳ ରଚନା ଏଙ୍ କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତ ପର୍ଯ୍ୟାୟର 'ନିବଦ୍ଧ' ସଙ୍ଗୀତ । 'କେବଳ ପଦ ବୈଚିତ୍ୟ'— ଚିତ୍ରପଦାର ଏହି ଲକ୍ଷଣଠାରୁ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରଚନା ହେତୁ ଏହା ଚିତ୍ରକଳା ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତ ପ୍ରବନ୍ଧ ଶ୍ରେଣୀୟ ତ ନୁହେଁ, ପୁଣି ଗୀତ ଭେଦରେ ଏଗୁଡ଼ିକ ଅନିବଦ୍ଧ ସଙ୍ଗୀତ ମଧ୍ୟ ନୁହେଁ । ଗୀତ ଦୁଇ ପ୍ରକାର :— 'ଅନିବଦ୍ଧ' ଏବଂ 'ନିବଦ୍ଧ' ।

''ଅନିବଦ୍ଧନିବଦ୍ଧ ଚ ଦ୍ୱିଧା ଗୀତମୁଦିରିତମ୍ ।।'' (ସଂ:ସରଣୀ)

ଅନିବଦ ଲକ୍ଷଣ :--

''ଆଲପ୍ତିର୍ବଦ୍ଧନାତ୍ୱାଦନିବଦ୍ଦମିତୀରିତମ୍'' ଏହା ତାଳାନୁଶାସିତ ନୁହେ ।

ନିବଦ ଲକ୍ଷଣ :---

''ବଦ୍ଧଧାତ୍ଭିରଙ୍ଗୈୟ ନିବଦ୍ଧମଭିଧୀୟତେ ।।''

ଧାତୁ ଏବଂ ଗୀତାଙ୍ଗଦ୍ୱାରା ରଚିତ ଗୀତ—ନିବଦ୍ଧ ସଂଗୀତ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଏହି ଶ୍ରେଣୀୟ ।



## ଫଗାତଧାରା

ଫ୍ରୀତ ଦୁଇ ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ । ଯଥା :— ତଥ୍ୟାତ୍ନକ (Theory) ଏବଂ କ୍ରିୟାଫ୍ରକ (Practical) । ତଥ୍ୟାତ୍ନକ ଫ୍ରଗୀତ ଜୟଦେବଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ ଭାରତରେ ଶାସ୍ତ ଆକାରରେ ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା । ଭରତଙ୍କ କାଟ୍ୟ ଶାସ୍ତରୁ ଏହାର ପ୍ରମାଣ ମିଳେ । କିନ୍ତୁ କ୍ରିୟାତ୍ନକ ସଙ୍ଗୀତରେ ପ୍ରଥମ ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକ ବା ସ୍ରଷ୍ଟା ଜୟଦେବ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଏହାର ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ପ୍ରମାଣ । ସେ କଣେ ଉହଳୀୟ ବୋଲି ମୁଁ ଏହା କହୁନାହିଁ, ଏହା ଆଦିମ ପଣ୍ଡିତ ଏବଂ କଳାର ପୃଷ୍ଟପୋଷକ ରୂପେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ତଦାନିଚନ ପଣ୍ଡିତ ଓ ନରପତିମାନଙ୍କର ସୃଷ୍ଟମତ ।

ଏତିକି ନୁହେଁ, ସଙ୍ଗୀତର କ୍ରିୟାତ୍ନକ ବିଭାଗ କଳିଙ୍ଗ ବା ଉହଳ ଭିନ୍ନ ଭାରତର ଅନ୍ୟତ୍ର ଅବିଦିତ ଥିଲା । ଏହି ମତ ପ୍ରକାଶର ପ୍ରମାଣ ସ୍ୱରୂପ ମୁଁ ନିମ୍ନଲିଖ୍ତ ମନ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରତି ଦୃଷି ଆକର୍ଷଣ କରୁଛି, ସହୃଦୟ ପାଠକ ପାଠିକାଙ୍କର ।

"Although the Sanskrit books have preserved the theory of such musical composition, the practice of it seems almost wholly left (as all the Pandits and Rajas confees) in Gaur and Magadha, or the provinces of Bengal and Bihar. When I first read the songs of Jayadeva who has prefixed to each of them, the name of the mode, in which it was anciently sung, I had hope of procuring the original music but the Pandits of the south referred me to those of the west and the Brahmins of the west would have sent me to those of the south while they, I mean those of Nepal and Kashmir declared that they had no ancient music, but imagined that notes to the Gita Govinda must exist if any where, in one of the sourthern provinces where the poet was born."

(On ancient mode of Hindus— by Sir Willium Jones-1784)

ଚାନ୍ଦକବିକୃତ ରାସେ। (ରାୟସା) ୧୧୫୦ରେ ରଚିତ ହୋଇଥିବାର ଇନ୍ଦୁଟୀକା (ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ) ଅନୁସାରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଅଛି । ଚାନ୍ଦକବି କୟଦେବ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଯାଇଛନ୍ତି । ବିଷୁ ସ୍।ଭିକୃତ ଚରିତାମୃତ ଅନୁସାରେ ''ଶ୍ରୀପୁରୁଷୋଇମ କ୍ଷେତ୍ରମେଇନ୍ହୋନେ ଉସ ସଂପ୍ରଦାୟକୋ କିସୀ ପଶିତ୍ସେ ବିଦ୍ୟା ପଢ଼ୀଥୀ ।'' ଏଥିରୁ ଜୟଦେବଙ୍କ ବାଲ୍ୟାବସ୍ଥା ଓ ଜନୁସ୍ଥାନ ନିର୍ଣ୍ୟ କରାଯାଇପାରେ ।

ସାର୍ ଉଇଲିୟମ୍ କୋନ୍ସ୍କ ଲେଖାରୁ କଣାପଡ଼େ ଯେ ଗୌଡ଼, ମଗଧ, ବଙ୍ଗ, ବିହାର, ନେପାଲ, କାଶ୍ମୀର—କାହିଁ ହେଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗାୟନଶୈଳୀ ସେ ବାଞ୍ଚର୍ଡପେ ଶୁଣିବାକୁ ପାଇ ନ ଥିଲେ । ସେ ଖୋକୁଥିଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଆଦିମ ଗାୟନ-ରୀତି । ତେଣୁ ଅନୁଶୀଳନ କରି ସେ ଲେଖିଥିଲେ—

" $\times \times \times$  It was the work of Jaydev, who flourished, it is said before Kalidas and was born as he tells us himself in Kunduli, which many believe to be in Kaling, but since there is a town of a similar name in Burdwan, the natives of it insist that the finest lyrical poet of India was their countryman and celebrate in honour of him an annual Jubilee, passing a whole night in representing his drama and in singing his beautiful songs.  $\times \times \times$ "

(Preface to the Gita-Govinda translated by Sir Willium Jones and Published by Unpendralal Das, Calcutta — 1894)

ସାର୍ ଉଇଲିୟମ୍ କୋନ୍ସ୍ ଇତିପୂର୍ବରୁ କହିଛନ୍ତି ଯେ ସେ ଗୌଡ଼, ମଗଧ, ବଙ୍ଗ.....ଇତ୍ୟାଦି ସ୍ଥାନରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ରାଗରାଗିଣୀ (Mode) ର ବାଞ୍ତବ ଶୈଳୀ ଶୁଣି ନାହାନ୍ତି । ସେ କହିଛନ୍ତି ଯେ ବହୁ ଲୋକ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି (Many believe) ଯେ ଜୟଦେବ କଳିଙ୍ଗର; କିନ୍ତୁ ବର୍ଦ୍ଧମାନବାସିନ୍ଦା ବଳାଇ କହନ୍ତି ବା ଦାବୀ ବାଡ଼ିତ ଯେ ଜୟଦେବ ତାଙ୍କ ଦେଶର ଲୋକ । ସେମାନେ ଜୟଦେବ କୁବୁଲି ପାଳନ୍ତି ଓ ତାଙ୍କ ରଚିତ ସୁନ୍ଦର ଗୀତ ଗାଆନ୍ତି ।

ଏହି ଅବକାଶରେ ବିଚାରିବାକୁ ହୁଏ ଯେ, ସାର୍ ଉଇଲିୟମ୍ କିନ୍ତୁ କହିଛଡି ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରାଗର (Mode) ଆଦି (Ancient) ରୀତି । ସେ ପୂର୍ବୋକ୍ତ ସ୍ଥାନମାନଙ୍କରେ କାହିଁ ହେଲେ ଶୁଣିଲେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଯେଉଁ ଜୟଦେବ କୁବୁଲି ବା ମେଳା ବସେ, ସେମାନେ ହୁଏତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗାଉଥିବେ; କିନ୍ତୁ ତାହା କବିନିର୍ଦ୍ଦିୟ ରାଗରାଗିଣୀରେ ବସତି ନୁହେଁ, ବିଶେଷତଃ ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀପରେ । ଏସିଆଟିକ୍ ସୋସାଇଟିର ପ୍ରତିଷାତା-ସଭାପତି ତଥା ସୁପ୍ରିମ୍କୋଟର ଅନ୍ୟତମ ବିଚାରପତିରୂପେ ୧୮୯୪ରେ ସେ ଏ ଆଲୋଚନା କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଏହି ସମୟରେ ସେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବଙ୍ଗଳା କୀର୍ଭନରୀତିରେ ଶୁଣିଥିବେ; କାରଣ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଦେବ ଥିଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପରମ ଭକ୍ତ । ଏହି ପବିତ୍ର ଗ୍ରନ୍ଥଟି ଥିଲା ତାଙ୍କର ନିତ୍ୟପାଠ୍ୟ । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ କୀର୍ଭନଶୈଳୀର ପ୍ରଥମ ଉଦ୍ଭାବନକର୍ଭା । ତାଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ପ୍ରଶିଷ୍ୟବୃନ୍ଦ କୀର୍ଭନ ଗାୟନ କରନ୍ତି । ଏବେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବଙ୍ଗ ଓ ମଣିପୁରରେ ସାଧାରଣତଃ କୀର୍ଭନଶୈଳୀରେ ଗୀତ ହେଉଅଛି । ଏହି ଦୃଷ୍ଟିରୁ କୀର୍ଭନଶୈଳୀ ପ୍ରଚାରିତ ହେବାପରେ (ଉନ୍ଦିଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ) ସାର୍ କୋନ୍ସ ଯେଉଁ ଜୟଦେବ-ମେଳାର ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି, ସେଠାରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକ୍ କୀର୍ଭନଶୈଳୀରେ ଲୋକେ ଗାଉଥିଲେ— ଏଥିରେ ଅବିଶ୍ୱାସ କରିବାର କାରଣ ବିଶେଷ ନାହିଁ । ଏହା ଛଡ଼ା ଅବଧ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ରାଗ ବା ତାଳ ବଙ୍ଗଳାରେ ପ୍ରଚଳିତ ହେବାର ଶୁଣାଯାଏ ନାହିଁ କିୟା ବଙ୍ଗଳାରେ ଏପରି କୌଣସି ସଙ୍ଗୀତଗ୍ରକ୍କ ମଧ୍ୟ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇ ନାହିଁ, ଯହିଁରେ ପ୍ରୋକ୍ତ ରାଗତାଳର ନାମଗବ୍ଦପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଲିଖିତ ହୋଇଅଛି ।

ବଙ୍ଗୀୟ ପୁରାତନ ଗୀତିକାର ଓ ଗାୟକମାନେ ଯେଉଁସବୁ ସଙ୍ଗୀତ ଲେଖିଥିବାର ପ୍ରମାଣ ମିଳୁଅଛି ବା ଯେଉଁ ଗୀତପୁଷକମାନ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଅଛି ତହିଁରେ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ରାଗ-ତାଳ ହିନ୍ଦୁସ୍ଥାନୀ ସଙ୍ଗୀତପଦ୍ଧତିର ଅନୁସାରୀ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ବ୍ୟବହୃତ ରାଗତାଳର ନାମ ଇତ୍ୟାଦି କେବଳ ଉହଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ-ଗ୍ରନ୍ଦୁକାରମାନଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଉହଳର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅବଧି ପ୍ରଚଳିତ ଗାୟନଶୈଳୀ ମଧ୍ୟ ଭାରତର ଅନ୍ୟ ପ୍ରାନ୍ତୀୟ ଗାୟନ-ରୀତିଠାରୁ ପୃଥକ୍ୟ ଏ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଶୁଣିଲେ କେହି ଚିହ୍ନରା ଗ୍ରାହକ ଅବଶ୍ୟ କହିବେ ଯେ ଉହଳୀୟ ଗାୟନ ଶୈଳୀକୁ ମନାଇବାଭଳି ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ରଚିତ । ସାହିତ୍ୟଦୃଷ୍ଟିରୁ ଗୀତଗୁଡ଼ିକରେ ଅନୁପ୍ରାସ, ଯମକର ମହତ୍ତ୍ୱ ସୁରକ୍ଷା ଏବଂ ତାହାର ଭାବାନୁସାରୀ ରସପ୍ରକାଶର ସୁସ୍ପଷ୍ଟ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି କେବଳ ଓଡ଼ିଶୀ ରୀତିର ଗାୟନରେ ହିଁ ସୟବ ।



# ସଙ୍ଗୀତ ଓ ର୍ଚନା

ଏକେ ରାଧାକୃଷ- ରସରାକ ମହାଭାବଙ୍କର ଅପ୍ତାକୃତ ପ୍ରେମଲୀଳା; ତହିଁରେ ଘଟିଛି ତ୍ରିବେଣୀ ସଙ୍ଗମ-ଭାଷା, ଭାବ ଓ ସ୍ୱରର ସମ୍ମିଳନ । ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଲୀଳାବର୍ଷିତ ଏପରି ଏକ କୃତି ରଚନାର ସମକକ୍ଷ ଗୀତ-କାବ୍ୟ ''ନ ଭୂତୋ ନ ଭବିଷ୍ୟତି।''

ଏଇ ଅଭୁତପୂର୍ବ ତ୍ରିବେଣୀ ସଙ୍ଗମର ଅତଳ ରସଗର୍ଭରେ ପାର୍ଥ୍ବ ଅପାର୍ଥ୍ବ, ଯାବତ୍ ବ୍ୟବଧାନ ଆପଣାର ସ୍ୱତନ୍ତ ସଭାପଭା ଏକାବେଳକେ ହରାଇଦେଇଛି । ରସମୁଖୀ ସଙ୍ଗୀତ-ମାଧୁରୀ ହିଁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର କୋମଳ-କାନ୍ତ-ପଦାବଳୀକୁ ଲୋକମନରେ ଅପାଶୋରା କରିରଖିଛି—ପଦର ଅର୍ଥ ବୁଝିବାକୁ ତିଳେ ଅବକାଶ ନ ଦେଇ ସୁଦ୍ଧା ।

ସ୍ୱ୍ଚନ୍ଦ୍ରରେ, ମନର ଆନନ୍ଦରେ ସର୍ବସାଧାରଣଙ୍କଦ୍ୱାରା ଯାହା ଗୀତ ହୁଏ, ଯହିଁରେ ଆଳାପ ଇତ୍ୟାଦିର ବିଶେଷ ଆବଶ୍ୟକତା ନ ଥାଏ, ସେପରି ଗୀତକୁ 'ଦେଶୀ' ସଙ୍ଗୀତ କୁହନ୍ତି । କୁହାଯାଇଅଛି—

''ଆଳାପାଦି ସନ୍ନିବଦ୍ଧୋ ଯଃ ସଃ ମାର୍ଗଃ ପ୍ରକୀର୍ତ୍ତିତଃ ଆଳାପାଦି ବିହାନୟୁ ସ ଚ ଦେଶୀପ୍ରକୀର୍ତ୍ତିତଃ ।।''

(ବୃହଦେଶୀ)

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସଙ୍ଗୀତମୟ । ଏ ସଙ୍ଗୀତ-ଭଣ୍ଡାରରେ ଭରିରହିଛି ଭକ୍ତର ମନ-କଥା । ଲୀଳାର ମାଧୁରୀ-କୀର୍ତ୍ତନରେ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ସୁସମୃଦ୍ଧ । ଏହା କେବଳ 'ମଦ୍ଭକ୍ତା ଯତ୍ର ଗାୟନ୍ତି ତତ୍ର ତିଷ୍ଠାମି ନାରଦଃ' ବାଣୀର ସାର୍ଥକ ରଚନା । ଭାବର ଗୀତ ଗାଇଛନ୍ତି ଭାବଭୋଳା କବି । ତେଣୁ ''ଆଳାପୈଧୀତୁଭିଣ୍ଠାଙ୍ଗୈଃ ସଂଯୁଙ୍ଗ ଶୁଦ୍ଧମୁଚ୍ୟତେ ।''— ଏହି ସଙ୍ଗୀତ-ବାଣୀକୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଅପେକ୍ଷା କରି ନାହିଁ ।

ଗୀତି-କାବ୍ୟଟିର ଫ୍ଗୀତ-ରଚନାରେ ପ୍ରାକୃତ ଦେଶୀ ପ୍ରଭାବ ସୃଷ୍ଟ । ଏଥିରୁ ବୁଝାଯାଏ ଯେ କୟଦେବ ଯୁଗଫ୍ଗମକାଳୀନ କବି । ସେ ଉଭୟ ରୀତି-ପ୍ରବୀଶ । ରଚନାର ଅର୍ଥ ଗୌରବ ସଂଗୀତର ସ୍ୱର-ତାଳ-ମାଧୁରୀରେ ଗୌରବାନ୍ୱିତ । ଗୀତି-କାବ୍ୟଟିର ସଂଗୀତ-ରଚନାରେ ମଧ୍ୟ ତ୍ରିବେଣୀ ସଂଗର ବିଚିତ୍ରତା ପରିସୁଟ । କୟଦେବ ସଂଷ୍ଟୃତଯୁଗ-ସଂଷ୍ଟୃତିର କବି, ତହିଁରେ ମିଶିଛି ଅପଙ୍ରଂଶ ଯୁଗର ରୁଚି । ପୁଣି ଏହି ଯୁଗରୁଚିରେ ଆଗାମୀ କାଳର ଦୂରଦୃଷ୍ଟି ମିଶି ରଚନାକୁ ସଂଗୀତର ସୁର-ତାଳ-ଛନ୍ଦରେ ମାଧୁରୀଭରା କରିଦେଇଛି ।

ଗୀତଗୁଡ଼ିକରେ ପ୍ରାକୃତ ବା ଦେଶୀ ପ୍ରଭାବ ସ୍ପଷ୍ଟ । ଦେଶୀ ଭାଷା ଉପରେ ସଂଷ୍ଟୃତ ସାହିତ୍ୟ ରାଜତ୍ୱ କରି ନାହିଁ କିନ୍ଦା ସଂଷ୍ଟୃତର ସ୍ୱାଧୀନତ। ଏକାବେଳେ ଲୋପ ପାଇଁ ନାହିଁ ।

ଗୀତର ଭାଷା ସଂଷ୍କୃତ, କିନ୍ତୁ ରଚନା ନିରାଟ ଭାବେ ସଂଷ୍କୃତ ବୃଉଛନ୍ଦ- ଅନୁକାରୀ ନୂହେଁ । ଏଗୁଡ଼ିକ ମାତ୍ରା-ଛନ୍ଦରେ ରଚିତ । ପୁଣି ଏହି ମାତ୍ରାଛନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ସବୁ ରଚନାରେ ସମାନ ନୁହେଁ । ମାତ୍ର ଚାରିଗୋଟି ଗୀତର ମାତ୍ରା-ବିଭାଗ ସମାନ । ଚାରି-ଚାରି ମାତ୍ରାରେ ବିଭକ୍ତ ହୋଇ ଏପରି ରଚନାରେ ସର୍ବମୋଟ ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା ଷୋହଳଗୋଟି । ଏଗୁଡ଼ିକ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ନବମ, ଦ୍ୱାଦଶ, ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ଏବଂ ଅଷ୍ୟାଦଶ ସଂଗୀତ । ଏପରି ଷୋଡ଼ଶମାତ୍ରିକ ରଚନାକୁ ସଂଷ୍କୃତରେ ପଝଟିକା ବା ମାତ୍ରାସମକ ଛନ୍ଦ କୁହାଯାଇପାରତ୍ତା; ମାତ୍ର ଜୟଦେବ ଏ ରୀତିକୁ ମଧ୍ୟ ଦୂରେଇଦେଇଛନ୍ତି । ପଝଟିକା ବା ପଦାକୁଳକ ବା ସମମାତ୍ରିକ ଛନ୍ଦର ଚରଣ ସଂଖ୍ୟା ଚାରିଗୋଟି ବୋଲି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଥିବା ସ୍ଥଳରେ ଜୟଦେବ ଦୁଇଗୋଟି ମାତ୍ରା ଚରଣରେ ଏହିପରି ଷୋଡ଼ଶ ମାତ୍ରା ସ୍ଥିର ରଖିଛନ୍ତି; ଯେପରି :—

ହରିରଭି । ସରତିବ । ହତି-ମଧୁ । ପବନେ – କିମପର । ମଧ୍କସୁ । ଖଂ - ସଖି । ଭବନେ –

ଏହିପରି ଷୋଡ଼ଶମାତ୍ରିକ ଦୁଇଟି ଚରଣପରେ (ଉଦ୍ଗ୍ରାହକ) ''ମାଧବେ ମା କୁରୁ ମାନିନି ମାନମୟେ''— ଏ ଫକ୍ତିର ମାତ୍ରା ପୂର୍ବଦୁଇଟି ଚରଣସହିତ ସମାନ ନୁହେଁ । ଏହା ଧ୍ରବ ପଦ ।

ଆଉ ଗୋଟିଏ କଥା ଯେ ଷୋଡ଼ଶମାତ୍ରିକ ପ୍ରଥମ ଦୁଇ ଚରଣରେ ଅତ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ରକ୍ଷା କରାଯାଇଅଛି । (ପବନେ-ଭବନେ) ପଦପ୍ରାନ୍ତରେ ଏବଂ ପଦମଧ୍ୟସ୍ଥ ମାତ୍ରା ସମତା-ରକ୍ଷାସ୍ଥଳରେ ମଧ୍ୟ ଏପରି ଅନୁପ୍ରାସ ରୀତି ବହୁ ରଚନାରେ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ । ଅବଶ୍ୟ ଏଗୁଡ଼ିକ ସମୟ ଷୋଡ଼ଶମାତ୍ରିକା ପଦାକୁଳକ ଛନ୍ଦରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ନୁହେଁ । ଚରଣମଧ୍ୟରେ ଏହିପରି ଅନୁପ୍ରାସ-ରକ୍ଷାର ଗୋଟିଏ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଗୀତ ଦେଖନ୍ତ :- ''ସମୁଦିତ**ମଦନେ**, ରମଣୀ**ବଦନେ** ତୃୟନବଳିତାଧରେ ମୃଗମଦ-**ତିଳଙ**, ଲିଖତି ସ**ପୂଲଙ୍କ** ମୃଗମିବ ରଜନୀକରେ ।'' (୧୫ଶ ଗୀତ)

ଅବଶ୍ୟ ଗୀତଟି ଷୋଡ଼ଶମାତ୍ରିକ ନୁହେଁ । ପଝଟିକା ପଦାକୁଳକ ବା କାତି (ମାତ୍ରା) ଛଦରେ ବୃଉ-ଛଦଉଳି ଗୁରୁ-ଲଘୁବର୍ଶାକ୍ଷର ନିର୍ଦ୍ଦେଶବିଧି ପାଳିତ ହୁଏ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକରେ ତାହା ହିଁ ଘଟିଛି । କେବଳ ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟାଉପରେ ଧାନ ଦିଆଯାଇଅଛି । ଏଠାରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରାଯାଇପରେ ଯେ କବି ସଂଷ୍କୃତ ଛଦର ବିଧ୍-ବିଧାନକୁ ସମାଦର କରିଥିଲେ ହେଁ ତାହାର ନିୟମ-ଶୃଙ୍ଖଳାରେ ଆବଦ୍ଧ ହୋଇ ରହି ନାହାନ୍ତି । ସେ ଯେଉଁ ମାତ୍ରାର ପରିମାଣ ଯେଉଁଠାରେ ରକ୍ଷା କରିଛନ୍ତି, ତାହା ସଂଷ୍କୃତ ଛଦର ଆବୃତ୍ତି-ରୀତିପାଇଁ ନୁହେଁ, ଅଧିକନ୍ତୁ ତାହା ତାଳ-ସମ୍ପତ; ତେଣୁ ସଂଗୀତ ବା ଗାୟନମୁଖୀ ।

ସେହିପରି ପକ୍ଝଟିକା ଛନ୍ଦରେ ଅତ୍ୟାନୁପ୍ରାସ-ରକ୍ଷା-ବିଧ୍ସୟଦ୍ଧେ ଉଚ୍ଚଳୀୟ ସଂଗୀତ ଗୁନୁରେ କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ—

''ସର୍ବୋ ଯୋଜେଏଃପଏନୁପ୍ରାସଞେଷ୍ୱତଃଏ ସୈବ ନିଷ୍କୟଃ । ଅତସ୍ୟାତ୍ୟାନୁପ୍ରାସସ୍ୟ, ତଦୁକ୍ତମ-ପକ୍ଝଟିକାୟଂ ବିରୁଦାବଲ୍ୟଂ କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତାଦୌ ଅତ୍ୟାନୁପାସୋଃୟଂ ନିବେଶନୀୟୋ ବିଶେଷଙ୍କୈରିତି ।

ସ ଚ ଯଥା :---

"ବ୍ୟଞ୍ଜନ" ଚେଦ୍ୟାଥାବସ୍ଥଂ ପୂର୍ବସ୍ୱରସମନ୍ୱିତମ୍ । ଆବର୍ତ୍ତ୍ୟତ୍ୟେଯୋଉଦବ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ଉଚ୍ୟତେ ।। ପ୍ରବନ୍ଧାଦୌ କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତେ ବାହୁଲ୍ୟେନାସ୍ୟ ସଂସ୍ଥିତିଃ ।।"

(ସଂ: ନା: --ଶ୍ଲୋ ୪୭୨)

ଅତଏବ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରବନ୍ଧ (ଏଙ କରୋଡି ଜୟଦେବ କବେଃ ପ୍ରବନ୍ଧମ୍) କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତଶ୍ରେଣୀୟ ।

> ''ଚତୁର୍ଭିଧାତୁଭିବିଦ୍ଧୟୁଙ୍ଗେଃ ଷଡ଼ଭିଷ କଳ୍ପିତଃ । ପୁକ୍ଷୋ ଯସ୍ୟ ବନ୍ଧଃ ସ୍ୟାତ୍ ସ ପ୍ରବନ୍ଧୋ ନିଗଦ୍ୟତେ ।।

> > (ସଂ: ନା:---୩୦୫)

ଅର୍ଥାତ୍ ଚାରିଗୋଟି ଧାତୁ ଏବଂ ଷଟ୍ ଅଂଗ ଘେନି ରଚିତ ହେଲେ ତାହା ପ୍ରବନ୍ଧ ବୋଲାଇବ । ପ୍ରକୃଷ ବନ୍ଧକୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରବନ୍ଧ କୁହାଯିବ ।

ଏହି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ପରେ ପୁଣି କୁହାଯାଇଅଛି :—
''ଏତେନ କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତମେବ ପ୍ରବନ୍ଧ ଇତ୍ୟୁଚ୍ୟତେ ।
ତିଭ୍ୟତ୍ଭିରପି ଧାତ୍ଭିଃ ଇତ୍ୟାର୍ଥଃ ।''

ଏ ବଚନ ଅନୁସାରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରବନ୍ଧକାତୀୟ ବୋଲାଇବାରେ ଅଫଗତି ନାହିଁ; କାରଣ ଗୀତଗୁଡ଼ିକରେ ମେଳାପକ, ଧୁବ ଏଙ ଆଭୋଗ—ଏପରି ତିନିଗୋଟି ଧାତୁ ବିଦ୍ୟମାନ । ଷଟ୍ ଅଂଗମଧ୍ୟରୁ ତେନ (କ) ଏଙ୍ ପାଟର ସଂଯୋଗ ନାହିଁ । ଏଣୁ ଗୀତଗୁଡ଼ିକୁ ଚିତ୍ରକଳାଶ୍ରେଣୀୟ ବୋଲି ପଷ୍ଟିତମାନେ ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି । ଗୀତମାନ ନିଷ୍ପାପରଭାବେ ଫ୍ୟୃତ ବୃଭ-ଛନ୍ଦାନୁସାରୀ ରଚନା ନୁହେଁ—ଏହା ରାଗ ଏଙ୍ ତାଳାନୁଗତ ସ୍ୱର ଏଙ୍ ମାତ୍ରାନୁସାରେ ରଚିତ । ଆବୃଭି ଏହାର ଲକ୍ଷ୍ୟ ନୁହେଁ— ଏହା ଗାୟନଧ୍ୱର୍ମୀ ।

ବାରଗୋଟି ସର୍ଗବନ୍ଧ ଏବଂ ଚବିଶଗୋଟି ଗୀତରେ ଗୀତିକାବ୍ୟଟି ସମ୍ପୂର୍ଣି । ରସପ୍ରକାଶଲାଗି ରାଗର ଆଶ୍ରୟ ନେଇ କବି ଏହି ଅଭିନବ ରଚନା-ପନ୍ଧତି ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି । ଛନ୍ଦ ପ୍ରାଚୀନ । ସ୍ୱରତାଳ-ସମାବେଶଦ୍ୱାରା ତହିଁରେ ରସପରିବେଷଣ-ରୀତିପ୍ରବର୍ତ୍ତନା ଏଇ ପ୍ରଥମ । ଶନ୍ଦ ଏବଂ ଅର୍ଥ ହେଲା କାବ୍ୟର ଶରୀର, ରସ କିନ୍ତୁ କାବ୍ୟର ପ୍ରାଣ । ପଦଗତ, ବାକ୍ୟଗତ, ବାକ୍ୟାର୍ଥଗତ ମାଧୁରୀସହିତ ରସଗତ ସୃଷ୍ଟମାସ୍ୟାର ସଳାଡ଼ି ସଳାଇଦେଇଛନ୍ତି କବି ସଂଗୀତର ସାହଚର୍ଯ୍ୟରେ । ଅନିବନ୍ଧ ଏବଂ ନିବନ୍ଧ ସଂଗୀତଧାରାମଧ୍ୟରୁ ନିବନ୍ଧ ସଂଗୀତ-ରୀତିର ପ୍ରଥମ ସୃଷ୍ଟି ଘଟିଛି କବି କୟଦେବଙ୍କଦ୍ୱାରା । ସମ୍ୟକ୍ ଅନୁଧାନ କଲେ ଏହା ସୃଷ୍ଟ ଜଣାଯିବ ଯେ ଅନ୍ୟତ୍ର ପୂଲ୍ ଭ ଭହଳୀୟ ଛାନ୍ଦ ତାହାଙ୍କର ଅନୁକରଣ ବା ଅନୁସରଣପ୍ରସୂତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ୧୧ଟି ରାଗ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଅଛି; ଯଥା :— (୧) ମାଳବ, (୨) ଗୁଜରୀ, (୩) ବସନ୍ତ, (୪) ରାମକିରୀ, (୫) କର୍ଣାଟ, (୬) ଦେଶାଖ୍ୟ, (୭) ଦେଶବରାଡ଼ୀ, (୮) ଗୋଣ୍ଡକିରୀ, (୯) ଭୈରବୀ, (୧୦) ବରାଡ଼ୀ, (୧୧) ବିଭାସ ।

୍ରଗ୍ରନ୍ଥଭେଦରେ ବରାଡ଼ୀକୁ ଦେଶବରାଡ଼ୀ ବା ଦେଶ୍ୟ ବରାଡ଼ୀ ବୋଲି କୃନାଯାଉଅଛି । ଏ ବିଚାରରୁ ଦଶଗୋଟି ରାଗ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ବ୍ୟବହୃତ ବୋଲି ମଧ୍ୟ ଧରାଯାଇପାରେ । ଚବିଶଗୋଟି ଗୀତମଧ୍ୟରେ ମାଳବ ୩ ଥର, ବରାଡ଼ୀ ଓ ଦେଶ ବରାଡ଼ୀ ୧+୪ ଥର,ଗୋଷକିରୀ ୧ ଥର, ଭୈରବୀ, ୧ ଥର ଏଙ ବିଭାସ ୧ ଥର ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଅଛି ।

ଜୟଦେବଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ ମହାକବି କ୍ଷେମେନ୍ଦ୍ର ଲଳିତ-କୋମଳ-ପଦାବଳୀ-ସମନ୍ୱିତ ପ୍ରଣୟ-ରଚନା ସଂଷ୍ଟୃତ ଭାଷାରେ ଲିପିବଦ୍ଧ କରିଯାଇଅଛନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ସଂଷ୍ଟୃତ ଛନ୍ଦରେ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ନିବଦ୍ଧ ସଂଗୀତ ରଚନାରୀତିର ସ୍ରଷ୍ଟା ମହାକବି ଜୟଦେବ । ଗାୟନର ଉପଯୋଗୀ ଲଳିତ ଶବ୍ଦଶୃଙ୍ଖଳା ତାଙ୍କର କବିତ୍ୱସହିତ ସଙ୍ଗୀତ-ପାଣ୍ଡିତ୍ୟର ଗୌରବପରିଚାୟକ । ତେଣୁ ସମ୍ଭୋଗ ଶୃଙ୍ଗାର-ରସାନୁସାରୀ ରାଗ-କଳ୍ପନାରେ ତାଙ୍କର ପୂର୍ଭୁତ ଅଭିଙ୍କତା ଅବଶ୍ୟ ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ ।

ରସସଞ୍ଚାର ହିଁ ସଙ୍ଗୀତର ମୁଖ୍ୟ ଧର୍ମ୍ମ । ଏଥିଲାଗି ରସପ୍ରସାରୀ ବିଭିନ୍ନ ସ୍ୱରସମନ୍ୟରେ ମନିଷୀମାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ବହୁ ରାଗ-ରାଗିଣୀ ସୃଷ୍ଟ, ଏପରି କି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ରସଦ୍ୟୋତକ ରାଗ-ରାଗିଣୀଗୁଡ଼ିକର ଭାବ-ମୂର୍ତ୍ତି କଞ୍ଚନା କରି ତଦୁପଲକ୍ଷେ ଧାନ-ଶ୍ଳୋକମାନ ସେମାନେ ରଚନା କରିଯାଇଅଛନ୍ତି (୧୫ ।୧୬ଶ ଶତାବ୍ଦୀ) । ଏହି ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକର ବିଶ୍ୱଞ ଅନୁସରଣରେ କଳାପ୍ରାଣ ଉତ୍କଳୀୟ ଶିଳ୍ପୀ ତାଳପତ୍ର ଉପରେ ଲେଖନ ମୂନରେ ରାଗ ରୂପମାନ ଅଙ୍କିତ କରି ଦେଇଯାଇଛନ୍ତି ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀକାଳରୁ । ଗୁକରାଟ ପ୍ରଭୃତି ଅଞ୍ଚଳରେ ଏହିପରି ରାଗଚିତ୍ରମାନ ତୁଳିକା ସାହାଯ୍ୟରେ ଅଙ୍କିତ ହୋଇଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ଓଡ଼ିଶାର ଶିଳ୍ପୀ କିନ୍ତୁ ତାଳପତ୍ର ପୋଥିରେ, ଲୁହାର ତୀକ୍ଷ୍ଣମୁନା ଲେଖନ ସାହାଯ୍ୟରେ ରାଗଚିତ୍ରମାନ ଅଙ୍କିତ କରିଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ତୁଳନାଦ୍ୱକ ଭାବେ ବିଚାର କରିବାକୁ ଗଲେ ପୁରାଣ ରାଗର ଭାବଧାନ ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକର ରୂପାୟନରେ ଓଡ଼ିଶୀ ଶିଳ୍ପୀଙ୍କର କୃତୀତ୍ୱ ଅଧିକ ପରିହୃଟ । ମୋଦ୍ୱାରା ସମ୍ପାଦିତ ସପ୍ତଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର 'ରାଗଚିତ୍ର' ପୃଞ୍ଚକ ଏହାର ସମ୍ୟକ ପ୍ରମାଣ ଦେବ ।

କହିବା ବାହୁଲ୍ୟ ଯେ ଲେଖନ ମୁନରେ ଥରେ ତାଳପତ୍ରରେ ଗାର ଦେଲେ ତାହା ବକ୍ଲେଖ ପରି ଆଉ ବଦଳିବାର ଉପାୟ ରହେ ନାହିଁ ।

ଏହି ରୁଚି ବା ରୀତିପରିବର୍ତ୍ତନ କ୍ରମେ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ 'ଗୀତିକାବ୍ୟ' ଆଖ୍ୟା ଦିଆଯାଉଅଛି । ଏ ନାମକରଣ ଆଧୁନିକ । ପୂର୍ବେ ଗୀତିକାବ୍ୟର ନାମ ସୁଦ୍ଧା ଶୁଣା ନଥିଲା । 'କାବ୍ୟ' କହିଲେ ତାହା 'ଗୀତ'-ବିହୀନ ବା ଗୀତ-ବିଯୁକ୍ତ ବୋଲି କଳ୍ପନା ମଧ୍ୟ କରାଯାଉ ନ ଥିଲା । ପବିତ୍ର ବେଦ ଗାୟନ ସ୍ୱରଯୁକ୍ତ ଥିଲା ।

ସାମବେଦ ହିଁ ଥିଲା ଦେବତାମାନଙ୍କର ଆଶ୍ରୟ । ସାମବେଦ-ସଂଗୀତମୟ । କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ ଅନ୍ୟ ବେଦମାନଙ୍କୁ ଦେବତାମାନେ ଆଶ୍ରୟ କରୁ ନ ଥିଲେ । ସେଥିପାଇଁ ଭଗବାନଙ୍କ ଶ୍ରୀମୁଖ ବାକ୍ୟ ହେଲା— 'ବେଦାନାଂ ସାମ ବେଦୋଃଷ୍ମି' ।

ତିରାରୀୟ ସଂହିତାରେ ସ୍ପଷ୍ଟ କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ ''ଦେବା ବୈ ନର୍ଚି ନ ଯକୁଷ୍ୟ ଆଶ୍ରୟତେ ତେସାମନ୍ନଏବାଶ୍ରିୟତ''। ତେଣୁ ବୈଦିକ ସାହିତ୍ୟ ଯେ ସଂଗୀତ-ପ୍ରଧାନ ଥିଲା ଏହା ନିଃସନ୍ଦେହରେ ବିଶ୍ୱାସ କରାଯାଇପାରେ । ଏ ସଂପର୍କରେ ସେହି ତୈରୀରୀୟ ସଂହିତାରେ ଅନ୍ୟତ୍ର ମଧ୍ୟ ରଷିଙ୍କର ପ୍ରାର୍ଥନାରେ କୁହାଯାଇଅଛି—

''ସ୍ୱରଣ୍ଟ ମେ ଶ୍ଳୋକଣ୍ଟ ମେ ଶ୍ରାବଣ୍ଟ ମେ ଶୃତିଶ୍ଚ ମେ ।''

(89616)

ଗୀତିକାବ୍ୟର ଅର୍ଥ ଗୀତ ଏବଂ ସାହିତ୍ୟର ସମାବେଶ-ଭାରତୀୟ ସଂଷ୍କୃତିରେ ଗୀତି କାବ୍ୟର ମଧ୍ୟ ଭେଦ କଳ୍ପନା ନ ଥିଲା । ନାଟ୍ୟଶାସ୍ତାକାର ଅଷ୍ଟିଂଶ ଅଧ୍ୟାୟର ଚତ୍ୱାରିଂଶତ୍ ଶ୍ଳୋକରେ ଏହି କଥାକୁ ଆହୁରି ସ୍ପୃଷ୍ଟ କରି ଦେଇ କହିଦେଇଛନ୍ତି ଯେ ''ଛନ୍ଦହୀନୋ ନ ଶବୋସ୍ତି ନ ଛନ୍ଦଃ ଶବ୍ଦବର୍ଜିତଃ ।''

ଗୀତିକାବ୍ୟ ରୂପେ ଆଖ୍ୟାତ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଫଗୀତମୟ, ସ୍ୱରତାଳ ଏଙ ଭାଷାର ସମନୃୟ । ଫଗୀତ ସୟବେ କୁହାଯାଇଅଛି—

''ଗାନ୍ଧର୍ବ ତ୍ରିବିଧଂ ବିଦ୍ୟାତ୍ ସ୍ୱର, ତାଳ ପଦାତୃକମ୍''

(ନା: ଶା: ୨୮ । ୧୨)

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତମୟ । ଗୀତ କଅଣ ? ଗୀତ-କବିତା; ଯେଉଁ କବିତା ରଚନାର ଶବ୍ଦ ସଂଗୀତମୁଖୀ ବା ସଂଗୀତର ଉପଯୋଗୀ ବା ଗାୟନ ଯୋଗ୍ୟ । ଏହାକୁ କୁହାଯାଉଅଛି — Lyric "Song a lyrical poem or ballad whose words are set to music."

ମନୋରଂକନ ସ୍ୱର ସଂଯୋକନାକ୍ ଗୀତ କୁହାଯାଏ । ଯେଉଁ ଗୀତ ଶୁଣିଲେ,ଅର୍ଥ ନ ବୁଝୁ ପଛକେ, ଶ୍ରୋତା ମୁଗ୍ଧ ହୁଏ-ବିହ୍କ ହୁଏ—ଆତ୍ଲଭୁଲା ହୁଏ, ତାହା ହିଁ କେବଳ ଗୀତ ପଦବାତ୍ୟ । କେତେକ ଲେଖକ ବା ଗୀତିକାର କିୟା ମୁଷିମେୟ ବ୍ୟକ୍ତି ଶୁଣି ତୃପ୍ତ ହେଲେ ତାହା ଗୀତ ବା ସଙ୍ଗୀତ ବୋଲାଇବ

ନାହିଁ, ଶିଶୁ, ପଶୁ ଫଣୀକୁ ଯାହା ମୁଗ୍ଧ କରିପାରେ ତାହାହିଁ ବାୟବରେ ଗୀତ । ଏହା ସର୍ବସାଧାରଣର ପ୍ରିୟ । ଏହି କଥାକୁ ଙ୍ଗରାଜୀ ବିଶ୍ୱକୋଷ କହେ— "Song a natural product of an unconscious art."

କବି କୟଦେବ ଇଛା କରିଛନ୍ତି ଯେ ତାଙ୍କର ବ୍ୟକ୍ତିସରାର ସଚେତନ ଆତ୍ୱାନୁଭୂତିସୃଷ୍ଟ ସଙ୍ଗୀତ ମଧୁର କୋମଳ କାନ୍ତ ପଦାବଳୀ ବା ଲଳିତ ଭାଷା ମଣ୍ଡିତହୋଇ ବିଶ୍ୱଳନର ମନ ମୁଗ୍ଧ କରୁ । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ଗୀତ ବା ଗୀତିକାବ୍ୟ ସାର୍ବଳନୀନ, ସର୍ବକାଳୀନ ହୋଇ ରହିଛି । ଜନସାଧାରଣ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଭାଷା ଓ ସ୍ୱର ମଧ୍ୟରେ ନିଜନିଜ ହୃଦୟର ସମସ୍ୱର, ସମତାନ ଉପଲବ୍ଧ୍କରି ପାରୁଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସଙ୍ଗୀତ ଓ ଭାଷା ରଚନାର ପ୍ରଧାନ ଆକର୍ଷଣ ହେଲା ଧ୍ୱନି, ଯାହା ସର୍ବସାଧାରଣରେ ଗୀତକାବ୍ୟଟିକୁ ଅପାଶୋର। କରାଇ ରଖିଛି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଧୁନି ତଥା ଭାବରସ, ସ୍ୱରତାଳରେ ସମଳଙ୍କୃତ ।

ଏକାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ କାଳରେ ପ୍ରଚଳିତ ଏହି ରାଗଗୁଡ଼ିକର ଲକ୍ଷଣ ଠିକ୍ କିପରି ଥିଲା ବା କିପରି ଶୈଳୀରେ ପରିବେଶିତ ହେଉଥିଲା ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି ଉନବିଶ—ବିଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ତାହା କଳ୍ପନା କରିବା ଆଦୌ ସୟବପର ନୂହେଁ । ସମୟର ଗତି ଅନୁସାରେ ରୁଚି ଓ ରତିନୀତି ଇତ୍ୟାଦି ପରିବର୍ତ୍ତିତ ରୂପ ଗ୍ରହଣ କରିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀଳଗନ୍ନାଥଙ୍କ ନୀତି ରୂପେ ଗୃହୀତ ହୋଇଥିବାରୁ ପରମ୍ପରା ସଂଷ୍କୃତିକ୍ରମେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଗାୟନ ଶୈଳୀ ସଂରକ୍ଷିତ ହୋଇ ରହିଥିବାର ସୁଯୋଗ ଘଟିଛି କେବଳ ଓଡ଼ିଶାରେ ।

ଏହା ମଧ୍ୟ ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ ଯେ, ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଜଣକଠାରୁ ଅନ୍ୟ ଜଣେ ଶୁଣିଶୁଣି ଶିଖି ଗାଉଥିବାରୁ ପ୍ଥଳ ବିଶେଷରେ ତାହାର ଯଥାନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସ୍ୱର ପ୍ରୟୋଗରେ କେତେକ ବିଭାଟ ଘଟି ରାଗର ଶୁଦ୍ଧତା ବ୍ୟାହତ ହେବାର ଯଥେଷ୍ଟ ସ୍ୱାବନା ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ଶୈଳୀ ବୀ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଅବଧି ସତ୍ତା ହରାଇ ନାହିଁ । ଅଖଣ୍ଡ ସ୍ୱର-ପ୍ରକାଶ ଏବଂ ଅନାଘାତ ବା ବିଷମ ତାଳରୁ ଅଧିକାଶ ଗୀତର ଗାୟନ ଆରୟହେବା ରୀତିରେ ଅବଧି ଶ୍ରୀଗତଗୋବିନ୍ଦ ପରିବେଶିତ ହୋଇଆସୁଅଛି । ଏହି ରୀଡି ୍ରିଣୀ ସଙ୍ଗାତ ଗାୟକୀର ବିଶେଷତ୍ୱ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବ୍ୟବହୃତ ରାଗଗୁଡ଼ିକ ସୟକ୍ଷେ ଆଲୋଚନା ଓଡ଼ିଶାର ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କରେ ଦେଖିବାକୁ ମିକୁଛି । ବଙ୍ଗ ଦେଶରେ କୌଣସି ସ୍ୱତନ୍ତ ସଙ୍ଗୀତ ରୀତିର ପ୍ରଚଳନ ଥିବାର ପ୍ରମାଣ ନାହିଁ । ନାଟ୍ୟଶାସ୍ତକାର ଭାରତୀୟ ନାଟ୍ୟର ଚତୁର୍ବିଧ 'ପ୍ରବୃତ୍ତି' ବିଭାଗ କରିଯାଇଛନ୍ତି । ସେଥିରେ 'ଉଡ୍' ପ୍ରବୃତ୍ତିର ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି । ଏହା ୨ୟ, ୩ୟ ଶତାବ୍ଦୀର କଥା । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରଚନାକାଳ ୧୧।୧୨ଶ ଶତାବ୍ଦୀ । ଅବଶ୍ୟ ଏହି କାଳରେ ଓଡ଼ିଶା ପ୍ରଚଳିତ ସ୍ୱତନ୍ତ ସଙ୍ଗୀତଧାରା ସୟହରେ କୌଣସି ପ୍ରମାଣିକ ଗ୍ରନ୍ଥ ମିଳୁନାହିଁ । ମାତ୍ର ୮ମ, ୯ମ ଶତାବ୍ଦୀରେ ନିର୍ମିତ ଓଡ଼ିଶାର ମନ୍ଦିର ଗାତ୍ରସ୍ଥ ନୃତ୍ୟ ମୂର୍ତ୍ତିମାନଙ୍କର ବିବିଧ ଅଭିନୟସୂଚକ ଭଙ୍ଗୀରୁ ଏହା ପ୍ରମାଣିତ ଯେ ସଙ୍ଗୀତର ପ୍ରଚାର-ପ୍ରସାର, ସମାଦର ଓ ଚର୍ଚ୍ଚା ସ୍ୱତନ୍ତ ରୂପରେଖ ଘେନି ଓଡ଼ିଶାରେ ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା । ମହାମେଘବାହନ ସମ୍ରାଟ ଖାରବେଳଙ୍କର ହାତୀ ଗୁମ୍ମା ଶିଳାଲେଖ ଏହାର ଏକ କୂଳନ୍ତ ନିଦର୍ଶନ ।

ନୃତ୍ୟ, ଗୀତ ଓ ବାଦ୍ୟର ପରିଶତି । ନୃତ୍ୟରେ ଭଙ୍ଗୀ ବା ଠାଣୀ ଏବଂ ଅଭିନୟ ପ୍ରଦର୍ଶନର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଲା ଗୀତାର୍ଥ ଏବଂ ରସଭାବର ପ୍ରକାଶନ । ଓଡ଼ିଶୀ ଗୀତ ଏବଂ ତଦନୁକାରୀ ତାଳ ଓ ବାଦ୍ୟର ପ୍ରଚଳନ ନ ଥିଲେ କାହା ଘେନି ଓଡ଼ିଶୀ ନୃତ୍ୟର ସ୍ୱତନ୍ତ ଭଙ୍ଗିମା ପରିବେଶିତ ହୁଅନ୍ତା ? ତେଣୁ ଓଡ଼ିଶୀ ନୃତ୍ୟର ଯେପରି ସ୍ୱତନ୍ତତା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ; ଓଡ଼ିଶୀ ଗୀତ ଓ ବାଦ୍ୟର ସେହିପରି ସ୍ୱତନ୍ତତା ସହଳ ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ । ଏହି ସ୍ୱତନ୍ତତାକୁ ମୂଳକରି ଓଡ଼ିଶାର ସଙ୍ଗୀତ ଶାସ୍ତୀମାନେ ପରବର୍ତ୍ତି କାଳରେ କେତେଗୁଡ଼ିଏ ଗ୍ରନ୍ଥ ରଚନା କରିଯାଇଛନ୍ତି । ଅବଧି ସଂଗୃହୀତ ନିମ୍ନଲିଖ୍ଡ ସଙ୍ଗୀତଶାସ୍ତଗୁଡ଼ିକ ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତର ସ୍ୱତନ୍ତତା ଘୋଷଣା କରେ ।

ଗୀତ ପ୍ରକାଶ — ଖ୍ରୀ.୧୫୬୫

ସଙ୍ଗୀତ କଳ୍ପଲତା \_\_\_ ଖ୍ରୀ.୧୬୨୦

ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ--- ଖ୍ରୀ.୧୬୪୬

ସଙ୍ଗୀତ ସରଣୀ--- ଖୀ.୧୬୬୦

ନାଟ୍ୟ ମନୋରମା— ଖ୍ରୀ.୧୭୦୨

ସଙ୍ଗୀତ ମୁକ୍ତାବଳୀ---

ସଙ୍ଗୀତ କୌମୁଦୀ---

ଏବେସୁଦ୍ଧା ଖଣ୍ଡିଏ ହେଲେ ନିଳସ୍ୱ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥ ବଙ୍ଗରେ ଦେଖାଶୁଣା ନାହିଁ । ଘନଶ୍ୟାମ ଦାସ ନାମରେ କେହି ସଙ୍ଗୀତ-ଗ୍ରନ୍ଥକର୍ତ୍ତାଙ୍କର 'ସଙ୍ଗୀତସାର' ନାମକ ଖଣ୍ଡିଏ ସଙ୍ଗୀତଶାସ୍ତ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଜ୍ଞାନାନନ୍ଦ ପ୍ରକାଶ କରି ଅଛନ୍ତି । ଏହାକୁ ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣର ଏକ ଦର୍ପଣାଦର୍ଶ ବୋଲି କହିଲେ ଆଦୌ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବ ନାହିଁ । ଏ ସୟନ୍ଦେ କିଞ୍ଚ୍ ଆଲୋଚନା ଅନ୍ୟତ୍ର କରାଯାଇଅଛି ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବିଶେଷତଃ ତାହାର ସଙ୍ଗୀତ ମାଧିରୀ ଲାଗି ସର୍ବଚନ ପ୍ରିୟ । ଗୁନୁଟିର ରଚନାକାଳରୁ ଆକଅବଧି ଯେଉଁଠାରେ କୌଣସି ସ୍ୱତନ୍ତ ଶାସ୍ତୀୟ ସଙ୍ଗୀତଧାରା ନାହିଁ, କବି କୟଦେବ ସେହି ଦେଶର ସଙ୍ଗୀତ ରଚୟୀତା ବୋଲି ଦାବୀ ଉପସ୍ଥାପନାରେ ଯଥାର୍ଥତା ସହକ ବିଚାର୍ଯ୍ୟ ।

ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ବଙ୍ଗଳାରେ ଷୋଡ଼ଶ ଶତାନ୍ଦୀର ଶେଷ ଭାଗକୁ ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟଙ୍କଦ୍ୱାରା ପ୍ରଚାରିତ କୀର୍ତ୍ତନ୍ତରୀତିରେ ଗୀତ ହୁଏ । ଅର୍ଥାତ୍ କୟଦେବଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଶାସ୍ତୀୟ ରାଗତାଳ-ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରାୟ ୫ । ୬ ଶତାନ୍ଦୀପରେ ରଙ୍ଗ ବଦଳି କୀର୍ତ୍ତନ ଶୈଳୀର ରୂପଗ୍ରହଣ କରେ । ଏତଦ୍ୱାରା କବିଙ୍କର ଅଭିପ୍ରେତ ରସ-ମୁଖ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତର ମହତ୍ୱହାନି ଘଟିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ପୁଣି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସଂସ୍କୃତ ଭାଷାରେ ରଚିତ ହୋଇଥିବା ହେତୁ ଛନ୍ଦ ଓ ଶନ୍ଦ ଉଚ୍ଚାରଣରେ ଗୁରୁଲପୁ ନିୟମ ଅବଶ୍ୟ ପାଳନୀୟ । ଗୀତଗୁଡ଼ିକ କୀର୍ତ୍ତନ ତଙ୍ଗରେ ଗାଇବାଦ୍ୱାରା ଏ ବିଚାର ମଧ୍ୟ ସଂରକ୍ଷିତ ହେବା ସମ୍ପବ ନୁହେଁ ।

କୟଦେବଙ୍କ ରଚନାରେ ଉହଳୀୟ କଳାରୁଚି ସୃଷ୍ଟ ପ୍ରତିଭାତ । ସେ ତତ୍କାଳୀନ ଜନମନକୁ ଚାହିଁ ସଂଷ୍କୃତ ଏବଂ ଅପଭ୍ରଂସ, ଛନ୍ଦ, ସ୍ୱର ଓ ତାଳ ସଂଯୋଗରେ ସଙ୍ଗୀତ ସୃଷ୍ଟି କରିଥିଲେ । ସେହିପରି ଯମକ ଓ ଅନୁପ୍ରାସାଦି ଅଳଙ୍କାର ପୂର୍ଷ ଲଳିତ କୋମଳ ଶନ୍ଦ ଯୋଜନା କରି ପରବର୍ତ୍ତୀ ଉହଳୀୟ ଗୀତିକାରମାନଙ୍କର ବହୁ ସଙ୍ଗୀତ ଅଦ୍ୟାପି ବିଦ୍ୟମାନ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଏପରି ଅଗଣନ ସଙ୍ଗୀତ ରଚନା ଅଛି ଯହିଁରେ ବ୍ୟବହୃତ ଶନ୍ଦ ବା ପଦରେ କେବଳ ଅନୁସ୍ୱାର ବିସର୍ଗ ଯୋଗ କରିଦେଲେ ତାହା ସଂଷ୍କୃତ ଅବା ପ୍ରାକୃତ ଓଡ଼ିଆ ଏକଥା ବାରିହେବ ନାହିଁ ।

ଖୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ପଟ୍ଟନାୟକଙ୍କ କଗନ୍ନାଥ ବଲୁଭ ନାଟକ ଉହଳର ଅତ୍ୟନ୍ତ ଜନପ୍ରିୟ ସରଳ ସଂଷ୍କୃତ ଭାଷାର ରଚନା । ଏହିପରି ସରଳ ସଂଷ୍କୃତ ଭାଷାରେ କୟଦେବୀ ରୀତିର ସଙ୍ଗୀତ ରଚନାର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଇ ବସିଲେ ଏକ ବିରାଟ ଗ୍ରନ୍ଥ ହେବ । ସାଗର ମଧ୍ୟରୁ ବିନ୍ଦୁମିତ ଜଳପରି ଏ ସ୍ଥଳରେ କେତେକ ବିଶିଷ୍ଟ ଜବିଙ୍କ ରଚନାରୁ ମାତ୍ର କେତେଗୋଟି ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଉଅଛି—

''ସୁରଭି ସମୟ ବିବମେତା ବୀକ୍ଷତୁମତି ଦୁର୍ବଳା ମୁଞ୍ତି ମୁହୂରୟୁନିବହମୀକ୍ଷଣ ଭବମାକୁଳା ।'' × × × × × ''ଶୃଣୁତୋ କର୍ଶକୁତୁକକାରି କୃଷଦାସ ବିରଚନଂ

୧। ''ଶୃଣୁତୋ କଶିକୁତୁକକାର କୃଷଦାସ ବରଚନି' ଗଜପତି ନପ ହୃଦାୟହାରି ଚାରୁ ସିଂହନନ୍ଦନ ।।''

(ଫିହ ନନ୍ଦନ ତାଳର ଗୀତ— ୧୫୬୫ ଖ୍ରୀ:— ଗୀତ ପ୍ରକାଶ)

''କରୁଣା ସଦନେ, ବାରିଜ ବଦନେ

ଯଦି ମୟି କୁରୁଷେ ରୋଷମ୍ ତରସା ଦଈୟ, କରଳିଃ ଖଈୟ

କଳୟ ଗଳେ ମମ ଦୋଷମ ।।''

× × ×

୨। ''ମୟି ପରିଚାରେ, ତ୍ରିଭୁବନସାରେ ନ କୁରୁ ସୁଧାମୁଖି ରୋଷମ୍ ।

> ତ୍ୟକ ଅଭିମାନଂ, ହୁତମନିଦାନଂ ପାଳୟ ଶରଣ ମୁପେତମ୍

ଅକନିଚ ରାଧା, ଦୁତ ଶତ ବାଧା,

ସୁଖୟତୁ ହଳଧର ଗୀତମ୍ ।।"

(ସଙ୍ଗୀତ କଳ୍ପଲତାର ଚିତ୍ରପଦା ଲକ୍ଷଣ ଗୀତ-୧୬୨୦ ଖୁ:)

ମହାର ରାଗର ଉଦାହରଣ ଗୀତ — ଆଦିତାଳ

- (୩) ''କୟ କୟ ଶଙ୍କର କିଙ୍କର ଜନମବ ଭବଭଞ୍ଜନ ଜନରଞ୍ଜନୁଆ ନବଶଶିଖଣ ଶିଖଣ ଚଣକର ଶଶଧର ବହ୍ନି ବିଲୋଚନଆ । ନମଦମରେଶ କିରୀଟ ମଞ୍ଜୁମଣିମାର୍କିତ ପଦ ନଖଚନ୍ଦ୍ର ବିଭୋ ଭବ ଭବ ଶରଣ ବିଭୂତି ବିଭୂଷିତ କୃଷଦାସ ଇତି ଗାୟତିଆ ।''
- (୪) ସୁରବର ତରଗଣ ସହଚର ଗରଳ ତରଳ ଭକ୍ଷ ହେ ଶତ ଦିନକର-କର ଖରତର, କରଗତବର ରକ୍ଷ ହେ ।।

(୫) ରାଗ ବରାଡ଼ୀ--ତାଳ ଢେଙ୍କିକା ମଥୁରାଗତ ସକଳ ମୂରତିଧାରୀ କୁବୁଜି-ତାରି ରଜକ ପ୍ରାଣହାରୀ ବିବିଧ କୁସୁମରଚିତ ଚାରୁ ମାଳ ଶୋଭିତ ହରି ସହିତ କାମପାଳ ।

(ସଂ: ସରଣୀ-ଖ୍ରୀ: ୧୬୬୦)

(୬) ପୁଣି ସଂଷ୍ଟୃତ ପରି ପ୍ରାକୃତ ବା ଦେଶୀ ଭାଷାରେ— ପଲ୍ଲବ ଘନ, ଘଟିତ ଶୟନ, ବିନିହିତ ତନୁଯଷ୍ଟିକା ବାସରାତ, ଗଗନେ କାତ ଜିମୁହ ମକର ରେଖିକା ପ୍ରବଳ ମଦନ, ନିଷ୍ଟଳ ତନ, ସ୍ୱେଦ-ସଲୀଳ-ସଂଚିତା ଶଶଧର ମଣି, ଘଟିତ ରମଣି, ଜିମୁ ଶଶିକର-ତୃୟିତା''

(ଭୈରବ ରାଗ ସିଂହନନ୍ଦନ ତାଳର ଉଦାହରଣ ଗୀତ — ନାଟ୍ୟ ମନୋରମା)

(୭) ଉନବିଂଶ ଓ ବିଂଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ମଧ୍ୟ କୟଦେବୀ ରୀତି ଅନୁସରଣରେ ବହୁ ଓଡ଼ିଆ ଗୀତ ରଚିତ ହୋଇଅଛି । ପ୍ରାକୃତ (ଓଡ଼ିଆ) ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଏଗୁଡ଼ିକ ସଂଷ୍କୃତର କେତେ ନିକଟତମ ପ୍ରକାଶ ତାହା ସହକ ଅନୁମେୟ । କେତୋଟି ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଗୀତ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଗଲା :—

ରାଗ, ବେହାଗ--ଏକତାଳି କୁଞା-ନିଳୟ ଭୂଷା ଅଞାନ ପଞା ମସାର ଘନକେଶା

କଞାନିଦି ମଦଗଞାନାସ୍ୟ ରଚି—

କୁଞ୍ଜର ଗତି ମନୋରଞ୍ଜନ ବେଶା । ୦ ।

(କବିସୂର୍ଯ୍ୟ ଗୀତାବଳୀ)

କେବଳ ଏତିକି ନୁହେଁ, ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ବ୍ୟବହୃତ ବହୁ କ୍ରିୟାପଦ ଓଡ଼ିଆ ଗୀତକବିମାନେ ବ୍ୟବହାର କରିବାର ପ୍ରମାଣ ଅଭାବ ନାହିଁ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ଯଥା :— (୮) ''ଶୁଣ ତୁ କମଳ ବଦନୀରେ ରାଧା

କରସି ମୋର ବଚନ ।।"

 $\times$   $\times$   $\times$ 

''ଏ ତୋର ନୟନ ପଞ୍ଚଶର ମାର

ମୋଠାରେ ଯେମନ୍ତ ଇଚ୍ଛା ।

ଚଣାଳ ମଦନ ହାତରୁ ମାନିନୀ

ତୁ ମୋତେ **କରସି** ରକ୍ଷା ।।''

(କ୍ରିୟା ପଦାନ୍ତରେ 'ସି' ଅକ୍ଷର ଯୋଗ)

ଧରଣୀଧଣକୃତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଟୀକା

"ବୋଲନ୍ତି **ଶୁଣସି** ମାର ତୋହର ରିପୁ ସେ ହର

ପୂ ୩୩ ଷା-ପଞ୍ଚମ ଛାନ୍ଦ

''ବାଞ୍ଚିତ ଫଳ ତାହାର **ଶୁଣସି** ସୁନ୍ଦରୀ ଗୋ''

ପୃ ୪୩ ଷା-ସପ୍ତମ ଛାନ୍ଦ

''ଗହନ ତିମିର ପଥେ **କରସି** ଗମନ''

ପୃ୪୮ ଷା-ସପ୍ତମ ଛାନ୍ଦ

''ମନସିଜ ଆନନ୍ଦକର ହଅସି ପ୍ସନ୍''

ପୂ ୩୯ ଷା-ସପୁମ ଛାନ୍ଦ

ଆହୁରି---

''ବିନିଦ୍ରରେ ରଭସ, **ବିନଶ୍ୟତି** ଅବଶ୍ୟ, କରିବ ବଇରୀ ସାହସ'' ''**ବଦନ୍ତି** କୃୟକ.....'' (ବୈଦେହୀଶ ବିଳାସ)

(୯) ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ କେତେକ ଗୀତର କ୍ରିୟାପଦରେ କେବଳ । ଶେଷାକ୍ଷରଟିର ମାତ୍ରାଯୋଗ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିଦେଲେ ରଚନାଟି ସଂସ୍କୃତ କି ଓଡ଼ିଆ, ତାହା ବାରି ହେବ ନାହିଁ । ଯେପରି :—

> ସଂଷ୍ଟୃତ—''<mark>ବିହରତି</mark> ହରିରିହ ସରସ ବସନ୍ତେ'' ଓଡ଼ିଆ —''**ବିହରଇ** ଘନ ଘୋର ବିପିନେ ।''

ଏଠାରେ 'ବିହରତି' କ୍ରିୟାପଦର ଶେଷାକ୍ଷର 'ତି'ର ପ୍ରତିବଦଳରେ କେବଳ 'ଇ পିଞ୍ଚରଟି ସ୍ଥାପନ କଲେ, ରଚନାଟି ହେଲା ଓଡ଼ିଆ । ଅର୍ଥାତ୍ 'ବିହରଇ' । ଅଧ୍କକୃ ଅର୍ଥଦିଗରୁ କୌଣସି ବିଭାଟ ଘଟିବ ନାହିଁ । ସେହିପରି ସଂଷ୍ଟୃତିରେ 'ନିନ୍ଦତି'—ଓଡ଼ିଆରେ 'ନିନ୍ଦଇ' ଇତ୍ୟାଦି । ଶବ୍ଦ ଶେଷରେ ଇ' କାର ଯୋଗ କରି ସମାପିକା କ୍ରିୟା ବୁଝାଇବା ପ୍ରଥା ଉତ୍କଳର ପର୍ମ୍ପରା । ଯେପରି 'ବଦଇ', 'ରଚଇ' 'ନାଶଇ' ଇତ୍ୟାଦି । ଏହା ସଂଷ୍ଟୃତର ନିକଟତମ ପ୍ରାକୃତ ପ୍ରକାଶ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଏପରି ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତର ଅଭାବ ନାହିଁ ।

ଆଧୁନିକ ଓଡ଼ିଆ ଗୀତ ରଚନା ରୀତି ମଧ୍ୟ ଦେଖନ୍ତୁ ---

ଦେବି ଗୋ ! ପରମାନନ୍ଦ ଦାୟିନି ! ପଦ୍ମଗନ୍ଧ ପ୍ରସୂନ ମାଳିନୀ ମା ଶ୍ମଶାନ ବିଳାସିନୀ ଭକ୍ତମାନସଚାରିଣୀ ଗତି-ମୁକ୍ତି-ଶକ୍ତି ବିଧାୟିନୀ । ।

(କବିଚନ୍ଦ ଗୀତାବଳୀ)

ରାଗ ବରାଡ଼ି-ଆଦିତାଳ ଶଙ୍କର ପିନାକଧର ହରହର ଗଙ୍ଗାଧର କୁରଙ୍ଗ ଡୟରୁଧଣ ଦୀନ ଦୁରିତ ହର ।।

ଆଭୋଗ

ଆଦି ଦେବ ପ୍ନର ହର ବିଶ୍ୱନାଥ ବିଶ୍ୱୟର ଦେବଦେବ ମହେଶ୍ୱର ବଳଦେବ ଦୃଃଖହର ।

(ଉହଳ ସଙ୍ଗୀତ ପଦ୍ଧତି)

'ଧାତୁ' (ଶବ୍ଦ) ପ୍ରୟୋଗରେ ମଧ୍ୟ ଉହଳୀୟତ। ଦେଖନ୍ତୁ :— ବରକୁସୁମ,ସୁଷମ ଦାମ, ଶ୍ରୀକାନ୍ତ ଶୋହେ ରୁଚିର ଅଙ୍ଗ, ରୁଚିତ ରଙ୍ଗ, ଭୁବନ ମୋହେ ।। ପର୍ଦ୍ଦ ପ୍ରମୁଖ, ସର୍ଦ୍ଦଲେଖ, ଲଭିଣ ସୁଖ ବେଗେ ଧରଣୀ ପତି. ଅତି ପ୍ରଣତି, କରନ୍ତି କନ ସଙ୍ଗେ ।। ବରଚାମର, ନାଗରୀବର, ଚାଲନ୍ତି ରଟି ଗୀତେ କେହି ଗାୟତି, କେହି ନୃତ୍ୟତି, କେହି ଚିନ୍ତତି ଚିଉେ ।। (ସଙ୍ଗୀତ ସରଣୀ) ଏଠାରେ 'ଗାୟତି', 'ନୃତ୍ୟତି' ଓ 'ଚିନ୍ତତି' ଶବ୍ଦମାନଙ୍କର ପ୍ରୟୋଗ ଲକ୍ଷଣୀୟ ।

ଆକି ମଧ୍ୟ 'ବଦସି' ଶବ୍ଦ ପରି 'ସି' ପଦାନ୍ତ କ୍ରିୟା ଓଡ଼ିଶାର ଖୋର୍ଦ୍ଧା ଅଞ୍ଚଳରେ ଆଦିବାସୀ 'ଶହର' କାତିର ଲୋକକଥାରେ ପ୍ରଚଳିତ । ଯେପରି 'କିଅ କରସି'— (କଅଣ କରୁଛ ?) ଇତ୍ୟାଦି ।

ଏହିପରି ବହୁ ଉଦାହରଣ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇପାରେ । ଏଥିରୁ ସହକରେ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ କୟଦେବ ସଂଷ୍କୃତ ଏବଂ ଉତ୍କଳ ପ୍ରଚଳିତ ପ୍ରାକୃତ ଭାଷାର ପ୍ରବୀଣ ଗୀତ-କବି ।



# ଅନ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ଏବଂ ଶବ୍ଦ

ଆମେ ସାଧାରଣତଃ 'ଯତି' କହିଲେ କବିତା ବା ସଙ୍ଗୀତର ପାଦ ଶେଷର ଅକ୍ଷର ମିଳନବୋଲି ବୁଝିଥାଉଁ । ଲୋକେ ଏହିପରି ଅକ୍ଷର ମେଳ ନୋହିଥିଲେ କହନ୍ତି ''ଯତି ମିଳିଲା ନାହିଁ ବା ଯତି ପଡ଼ିଲା ନାହିଁ ।'' ତେଣୁ ଅଳଙ୍କାର ଶାସ୍ତର 'ଯତି' ଶବ୍ଦାର୍ଥ ଆମର ଲୋକକଥାରେ ଠିକ୍ ସେହି ଅର୍ଥରେ ଖଟେ ନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଏ କଥା ବିଚାରିବାରେ ମଧ୍ୟ ଅବକାଶ ନାହିଁ । ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଚିତ୍ରକଳା ଶ୍ରେଣୀୟ ରଚନା, ତେଣୁ ଅତ୍ୟାନୁପ୍ରାସରେ ଭରା । ଉପଧାସ୍ୱର ମିଳନରୀତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ପ୍ରତିପାଳିତ ହୋଇଅଛି । ସାରା ଗୀତିକାବ୍ୟଟିରେ ମାତ୍ର ଗୋଟିଏ ସ୍ଥାନକୁ ଦେଖାଇ 'ବ୍ରଣମିଚ୍ଛନ୍ତି ମକ୍ଷିକା' ଶ୍ରେଣୀୟ କଣେ ଅଧେ କହୁଥିବାର ଜଣାଯାଏ ଯେ ବଙ୍ଗଳାରେ 'ରୁ' ବା 'ର' ଉଚ୍ଚାରଣରେ 'ରି' ହୁଏ । ଯେପରି 'କୃଷ' ଶବ୍ଦକୁ ବଙ୍ଗଳାରେ କହନ୍ତି 'କ୍ରିଷ' । ଏହାରି ଉଦାହରଣ ନମୁନା ଦେଖାଇ କୁହାଯାଇଅଛି:—

''କ୍ଷୀତିରତି ବିପୁଳତରେ ତବ ତିଷ୍ପତି **ପୃଷେ** ଧରଣୀଧରଣ କିଣଚକ୍ର <mark>ଗରିଷେ ।।''</mark>

—ଏ ସ୍ଥଳରେ 'ପୃଷ୍ଟେ' ସଙ୍ଗକୁ 'ଗରିଷ୍ଟେ' ଶବ୍ଦର ଉପଧା ବର୍ଷ ମିଳୁନାହିଁ । ଅର୍ଥାତ୍ ଉପର ଧାଡ଼ିରେ ଉପଧା ବର୍ଷ 'ରୁ' ଏଙ୍କ ତା'ପର ଧାଡ଼ିର ଉପଧା ବର୍ଷ 'ରି'ହୋଇଛି । ଅତ୍ୟବ ଜୟଦେବ ବଙ୍ଗାଳୀ ।

ପ୍ରଥମ କଥା—କବି କୟଦେବଙ୍କ ରଚନା ଓଡ଼ିଆ ବା ବଙ୍ଗଳାରେ ନୂହେ । ଏହାର ଭାଷା ସଂଷ୍କୃତ । ସଂଷ୍କୃତରେ 'ରୁ' 'ରି' ରୂପେ ଉଚ୍ଚାରଣ କରାଯିବାର ଦୃଷାନ୍ତ ବିରଳ ନୂହେ । ତଳେ ଗୋଟିଏ ଦୁଇଟି ଧାଡ଼ି ଦେଖନୁ । ଏହା ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣରୁ ଉତ୍ତତ ।

''ଷଡ଼କର୍ଷଭୌଚ ଗାନ୍ଧାରୌ ମଧ୍ୟମଃ ପଞ୍ଚମୟଥା ଧୈବତଶ୍ ନିଶାଦଶ୍ ସ୍ୱରାଃ ସପ୍ତ ପ୍ରକୀର୍ତିତାଃ । ସ ରି ଗ ମ ପ ଧ ନି ଶ୍ଚେତ୍ୟେତେଷାମପରାଭିଧା ।।'' × × × × ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକରେ ସ୍ୱରମାନଙ୍କର ଷଡ଼କ, ରଷଭ ଇତ୍ୟାଦିର ସ୍ୱରଗାୟନ କାଳରେ ଉଚ୍ଚାରଣର ସୁବିଧାଲାଗି ସଙ୍କେତରେ ସା ରି ଇତ୍ୟାଦି କୁହାଯିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଆଯାଇଛି ଏଙ୍ ସେହି ଅନୁସାରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ ଓ ଗାୟକମାନେ ସ୍ୱର ସାଧନା କରନ୍ତି । ଏଠାରେ 'ସା ରୁ ଗା ମା' ଇତ୍ୟାଦି କେହି କହେ ନାହିଁ – କହେ ସା ରି ଗା ମା....

ଜୟଦେବ 'ପୃଷ୍ଷେ' ଆଉ 'ରିଷ୍ଷେ' ଲେଖିବାରେ ଅକଥା କଅଣ କଲେ ? ହୁଏତ 'ପୃଷ୍ଷେ' 'ପ୍ରିୟେ' ବୋଲି ଉଚ୍ଚାରିତ ହେଉଥିବ । ତେଣୁ ମହାକବି ଉପଧା ମିଳାଇ ଏପରି ଶବ୍ଦ ଯୋଜନା କରିଛନ୍ତି ।

ଏଥିରେ ଓଡ଼ିଆ ବଙ୍ଗାଳୀର ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁଛି କେଉଁଠି ? ସା ରି ଗା ମାକୁ ବଙ୍ଗାଳୀମାନେ ସା ରୁ ଗା ମା କହନ୍ତି, କଅଣ ଯେହେତୁ 'ରଷଭ' ଶବ୍ଦର 'ର' କାରକୁ ସେମାନେ 'ରି' ଉଚ୍ଚାରଣ କରନ୍ତିବୋଲି ଆଉ ଓଡ଼ିଆରେ ଯେହେତୁ ର ( ୂ) କୁ 'ରୁ' ବୋଲି ଉଚ୍ଚାରଣ କରନ୍ତି ତେଣୁ କଅଣ 'ସା ରୁ ଗା ମା' କହନ୍ତି ?

ଯେପରି ବଙ୍ଗାଳୀ 'ଶ'କୁ 'ନ', 'ଳ' କୁ 'ଲ' କହନ୍ତି ଓଡ଼ିଆ କିନ୍ତୁ 'ଶ'କୁ ଶ ଓ 'ଳ' କୁ ଳ କୁହେ । (ଅବଶ୍ୟ ଆମ ଘରର ଉତିଆଶୀ ବା କଅଁଳା ପିଲାଙ୍କ କଥା ଛାଡ଼ନ୍ତୁ । ତାଙ୍କର ତୃଷ ଲାଗେ ବୋଲି ଶ-ଳ-ନ-ଲ ହୁଏ । ପୂର୍ବୋକ୍ତ କ୍ଷେତ୍ରରେ ତ ସେ ବିଧି ଖଟିବ ନାହିଁ) ସେହିପରି ତ 'ର'କୁ ରି କହିବାର କାହିଁ ଶୁଣା ନାହିଁ ।

ବଙ୍ଗଳା ହେଉ ବା ଓଡ଼ିଆ ହେଉ—ସଂଷ୍କୃତ ଭାଷା ଏମାନଙ୍କ ମାଆ । 'ର' ବା ରକାର (ୂ) 'ର' ରୂପେ ଅପଭ୍ରଂଶ ଭାବରେ ଓଡ଼ିଆରେ ଉଚ୍ଚାରିତ ହେଉଥିବାର ଦୃଷାନ୍ତର ତ ଅଭାବ ନାହିଁ । 'ଅର୍ଥାତ୍ ର'ର 'ଉ'କାର ଅପଭ୍ରଂଶରେ 'ଇ' କାର ହୋଇଥାଏ ।

ସଂଷ୍କୃତ 'ପୃତ' ଶବ୍ଦକୁ ଓଡ଼ିଆ 'ପୁଅ' କହେ ନାହିଁ, କହେ 'ଘିଅ' । ପୃଷକୁ କହେ ନାହିଁ 'ପୁଠ' – କହେ 'ପିଠି' । ରଣକୁ କୁହାଯାଇଥାଏ 'ରିଣ' । 'ତୃଣ'କୁ କହିତ୍ତି 'ତିରଣ' ।

ପୂଣି ସେହିପରି 'ପୃଷା'କୁ ପ୍ରିଷା ବା ଅଦୃଷ୍ଟକୁ 'ଅଦ୍ରିଷ୍ଟ' ମଧ୍ୟ କହେ ନାହିଁ ଓଡ଼ିଆ । ଏ ରୀତିର ଚଳଣୀ ଅନୁସାରେ କେଉଁଠାରେ 'ରୁ' କାର (ୃ ) ରିକାର ରୂପେ ଏବଂ ରକାର ରୂପେ ମଧ୍ୟ ଉଚ୍ଚାରିତ ହୋଇ ଆସୁଛି ଆମର ପରମ୍ପରା

କାଳରୁ । ଏହି କଥାଟା ଜୟଦେବଙ୍କୁ ବଙ୍ଗୀୟ ବୋଲି ପ୍ରମାଣିତ କରିବାର କିଭଳି ବିଶେଷ କାରଣ ହେଲା, ଭାବି ହୁଏ ନାହିଁ ।

ହଁ, କୟଦେବଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ରଚନା ବିବେଚନା କରି ସେ ବଙ୍ଗୀୟ ବୋଲି କୁହାଯାଆନ୍ତା ଯେବେ ଯେ ଆକାଶକୁ ଆକାଶ୍ ବା ମଳୟକୁ ମଲୟ୍ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବା ଭଳି ବ୍ୟବସ୍ଥା କରି ଗୀତ ରଚନା କରିଥାଆନ୍ତେ । ଜୟଦେବ ଲେଖିଛନ୍ତି —

''ଚନ୍ଦନ ଚର୍ଚ୍ଚିତ ନୀଳ କଳେବର ପୀତ ବସନ ବନମାଳୀ''

ଲେଖ। କଥା ଛାଡ଼ିଦେଲେ ମଧ୍ୟ ବଙ୍ଗଳା ଉଚ୍ଚାରଣ ରୀତିରେ କେହି କି କେବେ କହେ—

''ଚନ୍ଦନ୍ ଚର୍ଚ୍ଚିତ୍ ନୀଲ୍ କଳେବର୍.....''

ଏପରି ଉଚ୍ଚାରଣ କଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରୁ ଜୟଦେବ ଲୁଚିଯିବେ, ଗୀତ ଗାୟନ ବେଳେ ହାସ୍ୟରୋଳରେ ଶ୍ରୋତା ଆକାଶ ଫୁଟାଇ ଦେବେ । ସତ୍ୟ ମିଥ୍ୟା ବାରିବାପାଇଁ 'ପୃଷ୍ଟେ-ଗରିଷ୍ଣେ' ଶବ୍ଦ ପ୍ରୟୋଗ ଦେଖି ଯେ ଜୟଦେବୀ ରଚନାରୁ ତାଙ୍କୁ ବଙ୍ଗୀୟ ବୋଲି ଚିହାର କରନ୍ତି, ସେ ବଙ୍ଗଳା ଗୀତ ଗାଇବା ରୀତିରେ ଥରେ ପ୍ରୋକ୍ତ ଧାଡ଼ି ବା ଯେକୌଣସି ଗୀତର ଧାଡ଼ି ଗାଇଲେ ଅବା ଗୁଆଇଲେ ଅନୁଭବରେ ନିଜ କଥାର ଉତ୍ତର ନିଜେ ପାଇବେ ବୋଲି ମନେ ହୁଏ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପନ୍ଦର ପଣ ଗୀତରୁ ଅନୁସ୍ୱାର ବିସର୍ଗ ବିଯୁକ୍ତି ଅବା ଅନ୍ଧ କେତେକ ସ୍ଥାନରେ ସଂସ୍କୃତ ବ୍ୟାକରଣ-ସମ୍ମତ କ୍ରୀୟାର ବିଭକ୍ତି ଯୋଗକୁ ଟିକିଏ ବଦଳାଇ ଦେଲେ ତାହା ଯେ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷା ବା ତାହାର ନିକଟତମ ପ୍ରକାଶ, ଏ କଥା ଅକ୍ୱେଶରେ ପ୍ରତିପାଦିତ ହୋଇପାରିବ ।

ପଦ ଶେଷରେ 'ଇ' କାର ଯୋଗଦ୍ୱାରା ତାହା ସମାପିକା କ୍ରିୟା ହେଉଥିବାର ରୀତି ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାର ଏକ ବିଶେଷତ୍ୱ । ଯେପରି—କରଇ; ନାଚଇ, ଧାମଇ, ଚଳଇ ଇତ୍ୟାଦି । ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ସେହିପରି, ନୃତ୍ୟତି, ବିହରତି ଇତ୍ୟାଦି ଶବ୍ଦର ଶେଷାକ୍ଷର 'ତି' ସ୍ଥାନରେ 'ଇ' ସ୍ଥାପନ କଲେ ନୃତ୍ୟଇ, ବିହରଇ ଇତ୍ୟାଦି କ୍ରିୟାପଦ କବିଇପ୍ସିତଅର୍ଥ ପ୍ରକାଶ ଦିଗରୁ ଅସଙ୍ଗତ ବା ଅସିଦ୍ଧ ହେବ ନାହିଁ । ବଙ୍ଗଳାରେ ଏପରି ପରିସ୍ଥାପନା ସୟବ ନୃହେ । ଏଥି ପୂର୍ବରୁ ଏହା ଦର୍ଶାଇ ଦିଆହୋଇଛି ।

ଆହୁରି ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ କେତେଗୁଡ଼ିଏ ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ ଅଛି, ଯାହା ବଙ୍ଗଳାରେ ପ୍ରଚଳିତ ନୂହେ । ଏ ସୟବ୍ଧେ 'ଚିତ୍ରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' ପୁଞ୍ଚକର ମୁଖବନ୍ଧରେ ବଙ୍ଗଳାର ବିଶିଷ୍ଟ ଲେଖକ ଶ୍ରୀ କାଳୀଦାସ ରାୟଙ୍କର ସ୍ପୃଷ୍ଟୋକ୍ତି ଲକ୍ଷଣୀୟ । ରାୟ ମହାଶୟ ଲେଖିଛନ୍ତି—

"ତଳ୍ପ; ବିସ; ପରିରୟଣ, ସ୍ମର୍, ରଭସ, ଉରୋକ, ରଶନା; ସାଧୁ, ଶ୍ରୋଣି; ଚନ୍ଦ୍ରକ, ଲୁଳିତ, ଲୋକ ଇତ୍ୟାଦି କତକ ଗୁଲି ଶବ୍ଦ ବଙ୍ଗ ଭାଷାୟ ତେମନ ପ୍ରଚଳିତ ନୟ,—କିନ୍ତୁ ଜୟଦେବର ଗୀତିର ପକ୍ଷେ ବଡ଼ଇ ଉପଯୋଗୀ । ସେ ଜନ୍ୟ ଶବ୍ଦ ଗୁଲିର ମାୟା ତ୍ୟାଗ କରିତେ ପାରି ନାଇଁ ।"……

ରାୟ ମହାଶୟ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବଙ୍ଗାନୁବାଦ କରି ପ୍ରୋକ୍ତ ପୁଞ୍ଚକଟି ଲେଖିଛନ୍ତି । ସେଥିରେ ସ୍ଥଳ ବିଶେଷରେ ପୂର୍ବ ଲିଖିତ ଶବ୍ଦଗୁଡ଼ିକ ସେ ବ୍ୟବହାର କରିଥିବାରୁ ''ମାୟା ତ୍ୟାଗ କରିତେ ପାରିନାଇଁ'' ବୋଲି ସ୍ନୀକାର କରିଛନ୍ତି ।

ଏହି ଶବ୍ଦଗୁଡ଼ିକର କିନ୍ତୁ ପ୍ରୟୋଗ ଓଡ଼ିଆ ସାହିତ୍ୟରେ ବିଶେଷତଃ ସଙ୍ଗୀତ ମଧ୍ୟରେ ଆଦୌ ଦୁର୍ଲୁଭ ନୁହେ । ନିମ୍ନରେ କେତେଗୋଟି ଉଦାହରଣ ଦେଖନ୍ତୁ ।

''ତୋଳିଦେ' ଗୋ **ତ**ଳ ପୂରିଲା ସଂକଳ୍<del>ପ</del>

(ଗୋପାଳକୃଷ)

''ମଧେ ସିଂହ ମଧ୍ୟମା ରୟୋରୁ ଉରୁରେ ।

ଭୁଜେ **ବିସ** ଭୁଜ ଧନୁ ଭୂରୁ ଭୂରୁରେ ।''

(ଲାବଶ୍ୟବତୀ - ୨୬।୨୦)

**ବିସ** କରଗତ କରିବାରେ ରତ ନିଶ୍ଚେ ହେଲେ ଏହା ଜାଣିଲା ।

(ପ୍ରବନ୍ଧ ପୂର୍ଣ୍ଣଚନ୍ଦ – ୩ ।୩୮ )

''କ୍ଷାରସାଗରସୟବାକୁଚକୁୟଯୁଗଳ <mark>ପରିରୟ</mark> ଚତୂର ହେ,

(କବିସୂର୍ଯ୍ୟ)

''ସ୍କର ତରୁଆରେ ମୋତେ ମରାରେ'' (ମାନ ହୋତା)

''ରତି **ରଭସେ**, ମାତି, ପୁହାଇ ଶଶି ରାତି'' (ହରିଚନ୍ଦନ)

''କି ବର୍ଶିବି ରେ ତୋ **ଉରୋକ**'' (କବିସୂର୍ଯ୍ୟ)

''ପ୍ରକଟି ରଶନା ରସାଇ ନ ଦେଲା ଆନ ରସେ ଥାଇ ମାତି'' (ପୁରାତନ) ''ସୁଧାସିନ୍ଧୁରେ, ଥରେ ଚଖାଅ ବନ୍ଧୁ ତୋ କବାଧର ସୀଧୁ''(କବିଚନ୍ଦ୍ର) ''କି ଦିଶେ ଚଳାଚଳ ଚାରୁ **ଚନ୍ଦ୍ରକ** ଚୂଳ'' (କବିସ୍ପର୍ଯ୍ୟ)

''ଖେଳ<mark>ଲୋ</mark>ଳ ଖଞ୍ଜନାକ୍ଷୀ''

(କବିସୂର୍ଯ୍ୟ)

କହିବା ବାହୁଲ୍ୟ ଯେ ଏହି ଓଡ଼ିଶୀ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଓଡ଼ିଶାର ପୂରପଲ୍ଲୀରେ କଣ୍ଟେ କଣ୍ଟେ ମୁଖରିତ ।

ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ବ୍ୟବହୃତ ପ୍ରୋକ୍ତ ଶବ୍ଦଗୁଡ଼ିକ ଯେ ଓଡ଼ିଆ ସଂସ୍କୃତିର ପରମ୍ପରା ପରିଚାୟକ, ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହର ଅବକାଶ ନାହିଁ ?



# ସଙ୍ଗୀତ ଓ ଶୈଳୀ

ପାଷାଣ ବୂକୁରେ ଅଭୁଲା ଗିରାମାରି ଯୁଗଯୁଗାନ୍ତରର ଉହଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ-ସମାଦର ପରମ୍ପରା ଚେତାଇ ଦେଉଛି, ଉଦୟଗିରିର ହାତୀଗୁମ୍ଫା ଗାତ୍ର ଲେଖ । ଘଟଣା ଖ୍ରୀ.ପୂ.: ୧ମ ଓ ୨ୟ ଶତକର । ମହାମେଘବାହନ ସମ୍ରାଟ ଖାରବେଳଙ୍କ ଦିଗ୍ବିଜୟ ମହୋସବ ପାଳନବେଳେ ଏ ଲିପି ଖୋଦିତ ।

ଏହାପରେ ଖ୍ରୀଷାୟ ୩ୟ-୫ମ ଶତକ କଥା । ମହାମୁନି ଭରତ ରଚନାକଲେ ନାଟ୍ୟଶାସ । ଭାରତର ତଦାନୀନ୍ତନ ପ୍ରଚଳିତ ନାଟ୍ୟରୀତିକୁ ଭିଭିକରି ଭରତମୁନି ଚାରିଗୋଟି ପ୍ରବୃଭିର ଉଲ୍ଲେଖକରି ଲେଖିଲେ—

—≟'ଆବନ୍ତୀ ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟା ଚ ପାଞ୍ଚାଳୀଚୌତୁ ମାଗଧୀ ।''

ଅବନ୍ତୀ, ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟ, ପାଞ୍ଚାଳ ଏବଂ ଓଡ଼ ଓ ମଗଧରେ ପ୍ରଚଳିତ ଚାରିପ୍ରକାର ନାଟ୍ୟ-ଗୀତ, ବାଦ୍ୟ ଓ ନୃତ୍ୟକୁ ସେ ଚାରିଗୋଟି ପ୍ରବୃତ୍ତିଗତ ବୋଲି ବର୍ଣନା କରିଛନ୍ତି । ପ୍ରବୃତ୍ତି ସ୍ଥିରୀକରଣ ସଂପର୍କରେ ମହାମୁନି ଲେଖିଛନ୍ତି—

''ପୁବୃଭିରୀତି କସ୍କାଦିତି। ଉଚ୍ୟତେ ପୃଥ୍ବ୍ୟାଂ ନାନାଦେଶବେଶଭାଷାଚାରବାର୍ଭା ଖ୍ୟାପୟତୀତି ପୁବୃଭିଃ ।''

ଏଥ୍ରୁ ଏହା ସ୍ୱୀକୃତ ଯେ ଓଡ଼ ବା ଓଡ଼ିଶାରେ ଏକ ସ୍ୱତନ୍ତ ରୀତି ଘେନି ସଙ୍ଗୀତ ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା । ଏହାର ପ୍ରମାଣ ମଧ୍ୟ ହାତୀଗୁମ୍ଫା ଶୀଳାଲେଖରୁ ପ୍ରକାଶ ପାଏ । ତେଣୁ ନାଟ୍ୟ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ଉଲ୍ଲେଖକାଳଠାରୁ ଓଡ଼ିଶାର ସଙ୍ଗୀତରୀତି ପ୍ରାଚୀନତର ।

ନାଟ୍ୟଶାସ ପରେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତ ଗୁନୁମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଙ୍ଗୀତ ରତ୍ନାକରକୁ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦିଆଯାଏ । ଏହାର ରଚନାକାଳ ୧୧ଶ କିୟା ୧୨ଶ ଶତାବ୍ଦୀ ।

କୟଦେବ ଏକାଳକୁ ମହାକବି ରୂତେ ପରିଚିତ ହୋଇ ସାରିଲେଣି । ତେଣୁ ସେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ନିଜର ଗୁଣ ପରିଚୟ ଦେଇ ଲେଖିଛନ୍ତି—

''କବି ନୃପ ଜୟଦେବକେ''

କୟଦେବ ପ୍ରାଚୀନ ଛନ୍ଦବୃତ୍ତକୁ ସ୍ୱରତାଳର ମଣ୍ଡନ ଘେନାଇଁ ସୃଷ୍ଟିକଲେ ଗୀତ—ସଙ୍ଗୀତ । ସଂଷ୍କୃତ ଓ ପ୍ରାକୃତ — ଗଙ୍ଗାଯମୁନାର ଅପୂର୍ବ ସଙ୍ଗମସ୍ଥଳୀ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କାବ୍ୟରଚନା ରୀତି ପ୍ରାଚୀନ; କିନ୍ତୁ ଗୀତିକାବ୍ୟ ପୁଣି ଶାସ୍ତ୍ରୀୟ ସଙ୍ଗୀତର ରାଗ-ତାଳ ସମନ୍ୱିତ ସରଳ ତରଳ କୋମଳ ପଦ ସଂଯୁତ ସଂଷ୍କୃତ ଗୀତିମୟ ରଚନାର ସର୍ବପ୍ରଥମ ପ୍ରଣେତା ଜୟଦେବ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟରେ ଉପଯୋଗ କରାଯାଇଥିବା ରାଗ-ତାଳମାନଙ୍କର ଉଲ୍ଲେଖ ପ୍ରାୟ ସମସାମୟିକ ଗ୍ରନ୍ଥ ସଙ୍ଗୀତ ରତ୍ନାକରରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ।

କୟଦେବଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ 'ଗାଥା'ର ପ୍ରଚଳନ ଥିଲା । ସାଧାରଣତଃ 'ଗାଥା' ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ଧର୍ମ୍ନ ସଂକ୍ରାନ୍ତୀୟ କବିତା ବା ପଦାବଳୀ । ଏହା ସେ ସମୟର କଥିତ ପ୍ରାକୃତ-ଭାଷାରେ ରଚିତ କବିତା ବୋଲି ଧରାଯାଏ । ଗାଥା ସଂଷ୍ଟୃତରେ ମଧ୍ୟ ରଚିତ ହେବାର ରୀତି ଦୃଷହୁଏ । ଏହାର ପାଦ ଚାରିଗୋଟି । ଏହିପରି ଗୋଟିଏ 'ଗାଥା' ଦୃଷାନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି । ଏହାର ଶବ୍ଦ ସଂଯୋକନା ଲଳିତ । ଗୁରୁଲପୁ ବର୍ଷ ବିଚାରରେ ଚାରିଗୋଟିଯାକ ପାଦର ମାତ୍ର ସଂଖ୍ୟା ସମାନ, କିନ୍ତୁ ତୃତୀୟ ଚରଣର ଅକ୍ଷର ସଂଖ୍ୟା ଗଣନାରେ ୨୩ଟି ଏବଂ ୧ମ, ୨ୟ ଓ ୪ହି ପଦର ଅକ୍ଷର ସଂଖ୍ୟା ଗୋ୨୨ଟି କରି । ଏହାକୁ 'ଆକୃତି' ଶ୍ରେଣୀ ମାତ୍ରା ବୋଲି କୁହାଯାଇଅଛି । ପ୍ରତି ପଦର ଶେଷାକ୍ଷର ଦୁଇଟି ଗୁରୁବର୍ଷ ଏବଂ ମାତ୍ରା ସଂଖ୍ୟା-୨୮ । ରଚନାଟି ହେଲା—

ସଳୟତ୍ର ବାମ ବାହୁ ପରିଚୃୟିତ

ବଦନ ପୟୋଧର ସ୍ଥଳୋ

ଅଳିକୁଳ ଲୋଳଲୀଳ ଅଳକାବଳି

ବିଧୃତ କରାଗୁମ୍ୟଳୋ I

ଦଶଶତ ନୟନ କିରଣ ପରିବର୍ଦ୍ଧିତ

ରାଗ-ରସାତିବର୍ଦ୍ଧିତୋ.

ବିକଶିତ ପୁଷରୀକ ପ୍ରତିମୋହର-

ଗୌରୀ-ସଂଗମୋ ସ ଜୟ ତୁ ।''

(ଆକ୍ମିର ଶିଳାଲେଖ— Ep. Ind. Vol. XXIX, PP. 180–180, Inscription of Kirtivarman (Chalukya) 754 A.D.)

ଏଥିରେ ଧ୍ରୁବପଦ ସଂଯୋଗ ନାହିଁ । ରାଗତାଳ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ନାହିଁ । ପଦ-ଯୋଜନା ସୁଲଳିତ । ଚାରିଗୋଟି ପାଦ—ଗାୟନଲାଗି ଉଦ୍ଦିଷ ନୁହେଁ । ଏପରି ଗାଥାର ଚାରିଗୋଟି ଚରଣପ୍ଲଳରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକର ଚରଣ ଦୁଇଗୋଟି ପୁଣି ଧ୍ରୁବପଦ (ଘୋଷା) ଯୁକ୍ତ ଓ ରାଗତାଳ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ; ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ତେଣୁ ଗାୟନଲାଗି ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ ।

ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଏହି ରୀତିରେ ରଚିତ ହୋଇଆସୁଛି । ଏହିପରି ଗୀତ-ରଚନାମାନ ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତ-ଶାସ୍ତୀମାନେ ଉଦାହରଣ ଗୀତରୂପେ ବ୍ୟବହାର କରିଆସିଛନ୍ତି ।

#### ଗାୟନ

ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତଶାସ ମଧ୍ୟରେ ଅଗ୍ରାଧ୍କାର ଦିଆଯାଉଥିବା ଗୀତପ୍ରକାଶର ରଚନାକାଳ ୧୫୪୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦଠାରୁ ୧୫୬୫ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦ । ତତ୍ପରବର୍ତ୍ତୀ ସଙ୍ଗୀତଶାସ କଳ୍ପଲତା (ଖ୍ରୀ: ୧୬୨୦), ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ (ଖ୍ରୀ: ୧୬୨୦), ସଙ୍ଗୀତ ସରଣୀ (ଖ୍ରୀ: ୧୬୬୦) ଏବଂ ନାଟ୍ୟ ମନୋରମା (ଖ୍ରୀ: ୧୭୦୨) ପ୍ରଭୃତିର ଗ୍ରନ୍ଥକାରମାନେ ଗୀତପ୍ରକାଶକୁ ଆଦର୍ଶରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିଅଛନ୍ତି । ଗୀତ-ପ୍ରକାଶ ପ୍ରଭୃତି ଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କରେ 'ସଙ୍ଗୀତାର୍ଶ୍ୱବ ଚନ୍ଦ୍ରିକା' ନାମକ ଏକ ପ୍ରାମାଣିକ ଗ୍ରନ୍ଥର ବହୁ ବାର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖାଯାଏ; ମାତ୍ର ଗୁନ୍ଥଟି ଅବଧ୍ୟ ଦୁର୍ଲ୍ଭ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହଠାରୁ ନାଟ୍ୟ ମନୋରମ। ଅବଧ୍ ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପ୍ରଚଳିତ ସଙ୍ଗୀତ-ପଦ୍ଧତିର କୌଣସି ପରିବର୍ତ୍ତନ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରାଯାଉ ନାହିଁ । ୧୮୦୦ ଶତାବ୍ଦୀଠାରୁ ଆଧୁନିକ କାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଓଡ଼ିଶାର କେତେକ ଅଞ୍ଚଳରେ ଉଉର ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତ-ପଦ୍ଧତିର କେତେକ ପ୍ରଭାବପାତର ନିଦର୍ଶନ ମିଳେ । ଏହାର କାରଣସ୍ୱରୂପ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ, ଭାରତରେ ମୁସଲମାନ (ଆହ୍ଲାଉଦିନ) ରାଳତ୍ୱକାଳରେ ଅମୀର ଖସ୍ତୁ ପ୍ରଭୃତି ସଙ୍ଗୀନ ବିଦ୍ୱାନ୍ଙ୍ଦଦ୍ୱାରା ପାରସ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତର ଛାୟାରେ ଉଉର-ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଥିଲେ ହେଁ ପ୍ରାଚୀନ ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତକ୍ରମରୁ ଏହା ଏକାବେଳକେ ଦରରେ ରହିପାରି ନାହିଁ । ଓଡ଼ିଶୀ ପଦ୍ଧତି

ପ୍ରାଚୀନ ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତର ପଦାଙ୍କ ଅନୁସରଣରେ ପ୍ରଚଳିତ । ଉଚ୍ଚଳରେ ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତ-ପଦ୍ଧତି-ପର୍ମ୍ପରାର ପ୍ରଚଳନ ଥିଲା । ତଦନୁସାରେ ଅଖଣ-ସ୍ୱର-ପ୍ରକାଶ ଓ ସାଧାରଣତଃ ବିଳୟିତ ଏବଂ ମଧ୍ୟ ଲୟରେ ଓଡ଼ିଶୀ ଗୀତ ଗାଇବାର ରୀତି ଅବଧି ଚଳିଆସୁଛି । ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଓଡ଼ିଶା ସ୍ୱାଧୀନତା ହରାଇ ମୁସଲ୍ମାନ୍ ଶାସନତଳେ ରହିଲା । ସେତେବେଳକୁ ଉଉର-ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତରେ ପାରସ୍ୟ ପ୍ରଭାବ ପଡ଼ିସାରିଥିଲେ ହେଁ ଗାୟନ ଶୈଳୀ ପ୍ରାଚୀନ ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତ-ପଦ୍ଧତି ନିକଟରୁ ଦୂରେଇଯାଇ ନଥିଲା । ମୁସଲମାନ ରାଜତ୍ୱବେଳେ ତତ୍ରତ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତଧାରା ଏ ଦେଶରେ କ୍ରମଶଃ ପ୍ରଚାରିତ ହେବାର ସୁଯୋଗ ଲଭିଲା । ସଙ୍ଗୀତ-ପଦ୍ଧତି ତଥା ଗାୟନଶୈଳୀରେ କେତେକ ସୌସାଦୃଶ୍ୟ ଥିବାରୁ ସେହି ଉଉର-ଭାରତୀୟ ହିନ୍ଦୁସ୍ଥାନୀ ସଙ୍ଗୀତ ସହିତ ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତ ସହକରେ ସୌହାର୍ଦ୍ୟ ପ୍ରାପନ କରିପାରିଲା ।

ଖ୍ରୀଷ୍ଟପୂର୍ବ ପ୍ରଥମ, ଦ୍ୱିତୀୟ ଶତାବ୍ଦୀଠାରୁ ଓଡ଼ିଶାରେ ସଙ୍ଗୀତକଳା ବିଶେଷଭାବେ ସମାଦୃତ । ମହାମେଘବାହନ ଖାରବେଳଙ୍କର ଶୀଳାଲେଖ ଏହାର କ୍ଳନ୍ତ ପ୍ରମାଣ । ୮୦୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବରୁ ୮୫୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବର ମୁକ୍ତେଶ୍ୱର ମନ୍ଦିର, ୧୦୦୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବରେ ରାଜରାଣୀ, ୧୦୫୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବରେ ଲିଙ୍ଗରାଜ ମନ୍ଦିରମାନଙ୍କ ଗାତ୍ରରେ ଖୋଦିତ ଓଡ଼ିଶୀ ନୃତ୍ୟଭଙ୍ଗୀର ଲାସ୍ୟ ମୂର୍ତ୍ତିଗୁଡ଼ିକ ଓଡ଼ିଶାରେ ସ୍ୱତନ୍ତ ସଙ୍ଗୀତ-ପଦ୍ଧତି ବିଦ୍ୟମାନତାର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ପ୍ରମାଣ କାରଣ ଗୀତରୁ ବାଦ୍ୟ ଏବଂ ଗୀତ ଓ ବାଦ୍ୟରୁ ନୃତ୍ୟ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ହୁଏ । ଓଡ଼ିଶୀ ନୃତ୍ୟ ଅଭିନୟ (ଆଙ୍ଗିକ) ପ୍ରଧାନ, ବାଚିକ ଅଙ୍ଗ (ଗୀତ) ଭିନ୍ନ ଆଙ୍ଗିକ ବା ଅଭିନୟ ବା ଭାବ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ହୋଇ ନ ପାରେ । ଅଭିନୟ ହିଁ ଭଙ୍ଗୀର ସୃଷ୍ଟା । ମନ୍ଦିରଗାତ୍ରରେ ମୂର୍ଭିଗୁଡ଼ିକ ଏହି ଅଭିନୟଭଙ୍ଗୀର ନିଦ୍ଧ୍ୟନ ।

ବିବିଧ ନିରାଟ ପ୍ରମାଣଦୃଷ୍ଟେ ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତର (ଗୀତ-ବାଦ୍ୟ-ନୃତ୍ୟର) ସ୍ୱତନ୍ତ ଶୈଳୀ ସ୍ନରଣାତୀତ କାଳରୁ ବିଦ୍ୟମାନ ଏଙ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋଦିହ ଯେ ଓଡ଼ିଶୀ ରାଗତାଳ ନିୟନ୍ତିତ – ଏହା ନିଃସହେହରେ କୃହାଯାଇପାରେ, କାରଣ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ପ୍ରଣୀତ ହୋଇ ପ୍ରଚାରିତ ହୁଏ ଶ୍ରୀମହିରରୁ । ଦୂରଦୂରାତ୍ତରୁ ଅଙ୍ଖ୍ୟ ଯାତ୍ରୀ ପ୍ରତ୍ୟହ କଗନ୍ନାଥ ଦର୍ଶନକୁ ଆସନ୍ତି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ ସ୍ବର, ରାବ ଓ ରସ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟରେ ମୁଗଧ କରେ ଦର୍ଶନାର୍ଥୀ ଶ୍ରୋତାଙ୍କୁ । ସ୍ନରଣ

ରହିଯାଏ ଲଳିତ ମଧୁର ପଦାବଳୀ । ଶ୍ରୁତି ସହିତ ସ୍ମୃତି ସ୍ୱତଃ ବହନ କରିନିଏ ଗୀତଗୁଡ଼ିକୁ ଏଙ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରଦେଶରେର ତାହା ସହକରେ ପ୍ରଚାରିତ ହୁଏ । ଏହା ବହୁଳନ ସମାଦୃତ ହେବାଫଳରେ ଆଞ୍ଚଳିକ ସ୍ୱର, ତାଳ ଓ ଅଳଙ୍କାର ଭୂଷିତ ହୋଇ ମୂଳ ରାଗତାଳରେ ଅନେକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଛି— ଘଟିବା ମଧ୍ୟ ସ୍ୱାଭାବିକ ।

ନାଟ୍ୟଶାସ୍ତର ପରବର୍ତୀ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କେତେକ ପ୍ରାମାଣିକ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନୁମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଙ୍ଗୀତ ରତ୍ୱାକରକୁ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦିଆଯାଏ । ଏହାର ରଚନାକାଳର ପ୍ରାୟ ୩୦୦/୪୦୦ ବର୍ଷପରେ ପ୍ରଣୀତ ହୁଏ ଗୀତପ୍ରକାଶ । ଏଥିରେ ଉହଳ ପ୍ରଚଳିତ ସ୍ୱତନ୍ତ କେତେକ ସଙ୍ଗୀତରୀତିସୟହେ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି । ଉହଳବାସୀଙ୍କଦ୍ୱାରା ବହୁଳ ସମାଦୃତ, ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଦୈନିକ ନୀତିରୂପେ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ଏବଂ ପ୍ରକାନୁରଞ୍ଜକ ଗୀତରେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ରାଗତାଳର ଲକ୍ଷଣ ଗୀତ-ପ୍ରକାଶ ପ୍ରଭୃତି ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତଶାସ୍ତରେ ବର୍ଷିତ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତକୁ ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତଶାସ୍ତରେ ବର୍ଷିତ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତକୁ ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତଶାସ୍ତକାରମାନେ ସ୍ଥଳବିଶେଷରେ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଇଛନ୍ତି । ଦେଶର ପ୍ରବୃତ୍ତି ପାର୍ଥକ୍ୟ ଅନୁସାରେ ଗାୟନ ଶୈଳୀରେ ଉହଳୀୟ ପରମ୍ପରାର ସ୍ୱତନ୍ତତା ରହିଥିଲା, ରହିଛି ଏବଂ ରହିବ—ଏହା ଅବିସଂବାଦିତ ସତ୍ୟ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ରଚନାର ବହୁପରେ ଉତ୍ତର-ଭାରତରେ ହିନ୍ଦୁସ୍ଥାନୀ ଏଙ୍ ଦକ୍ଷିଣ-ଭାରତରେ କର୍ଣ୍ଣାଟକୀ ପଦ୍ଧତିଦ୍ୱୟର ପ୍ରଚଳନ ଆରୟ ହେଲା । ଚଳିତଶତାଦ୍ଦୀରେ ହିନ୍ଦୁସ୍ଥାନୀ ରୀତିରେ ପଣ୍ଡିତ ବିଷୁଦିଗୟରଙ୍କର ଜଣେ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ଗୀତର ଗୋଟିଏ ସ୍ୱରଲିପି ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ଏହା କିନ୍ତୁ ଗୀତଗୁଡ଼ିକର ମୂଳ ରାଗତାଳଅନୁସାରୀ ନୁହେଁ । ଫଳତଃ ଜନପ୍ରିୟତା ଅର୍ଜନ କରିପାରିଲା ନାହିଁ ।

ବିଭିନ୍ନ ଭାଷାରେ ପ୍ରକାଶିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗ୍ରନ୍ଥ ଏଙ ସର୍ବାଙ୍ଗସୁନ୍ଦରୀ (କବିରାଜ ନାରାୟଣ ଦାଶ), 'ରସିକ ପ୍ରିୟା' (ରାଣାକୁୟ) ଏଙ ରସମଞ୍ଜରୀ (ଶଙ୍କର ମିଶ୍ର) ପ୍ରଭୃତି ଟୀକା ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବହୁ ଟୀକାକାରଙ୍କ ଲିଖ୍ଡ ରାଗତାଳ ନାମ ପ୍ରାୟ ସମାନ । ଏବେ ମଧ୍ୟ ଉତ୍ତର-ଭାରତରେ ଅଧିକାଂଶ ସ୍ଥଳରେ ଏହି ରାଗତାଳମାନ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଆସୁଅଛି ।

ଦକ୍ଷିଣ-ଭାରତୀୟ ରୀତିରେ ଏହି ରାଗତାଳଫଯୋଗର ବିଶେଷ ପାର୍ଥକ୍ୟ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ । ଅନ୍ଥ କାଳ ହେଲା ପ୍ରକାଶିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ (ଅଷ୍ଟପଦୀ ବୋଲି କଥିତ) ଗୀତଗୁଡ଼ିକର ଖଷିଏ ସ୍ୱରଲିପି ଗ୍ରନ୍ଥ (S.R. Srinivasan Iyar) ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଅଛି । ଏଥିରେ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ରାଗ-ଡାଳ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥ ନିର୍ଦ୍ଦେଶଠାରୁ ଭିନ୍ନ । କେବଳ ସେତିକି ନୁହେଁ, ସ୍ଥଳବିଶେଷରେ କେତେକ ଅଭିନବ ପଦ ମଧ୍ୟ ଏଥିରେ ଯୋଗ କରାହୋଇଅଛି ଇଛାନୁରୂପ ଗାୟନର ସୁବିଧାଲାଗି । ଯେପରି—

ପ୍ରଳୟ ପୟୋଧିକଳେ ହରେ ମୁକୃନ୍ଦ ଧତବାନସି ବେଙ ହରେକୃଷ ବିହିତ ବିହିତ୍ତରିତମଖେଙ....ଇତ୍ୟାଦି ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପଦଲାଳିତ୍ୟ ଓ ରସମାଧୁର୍ଯ୍ୟର ଲୋଭ ସୟରଣ କରି ନ ପାରି ରାଗ, ତାଳରେ ମଧ୍ୟ ଏହିଭଳି ନାନା ପରିବର୍ତ୍ତନ କରାଯାଇଅଛି; ଯଥା—

''ଚନ୍ଦନଚର୍ଚ୍ଚିତ... ପନ୍ତୁବରାଳୀ- ଆଦିତାଳ

ସଞ୍ଚରଦଧର.... ତୋଡ଼ୀ– ଆଦିତାଳ

ନିଭୃତି ନିକୁଞ୍ଜ.... କାୟୋଜୀ– ଆଦିତାଳ

ମାମିୟ ଚଳିଙ୍... ଭୂପାଳ– ଚାପୁତାଳ

ନିନ୍ଦତି ଚନ୍ଦନ.... କାନାଡ଼ା~ ଆଦିତାଳ

ୟନବିନିହିତ..... ଦେଶାକ୍ଷୀ- ଆଦିତାଳ

ଇତ୍ୟାଦି

କର୍ଣାଟକ ପଦ୍ଧତି ଅନୁସାରେ ଏହିପରି ରାଗତାଳ ନିଷ୍ଟିତ କରାଯାଇଅଛି । ରସିକଳନ ରସମୁଖ୍ୟ ଉପଯୁକ୍ତତା ଘେନି ଏହି ରାଗତାଳ ପ୍ରୟୋଗର ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତତା ବିଚାର କରିବେ । ଅବଶ୍ୟ ଏ କଥା ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ ଯେ---

> ''ଦେଶେ ଦେଶେ ଭିନ୍ନ ନାମ୍ନା ରାଗାଣା ତତ୍ତ୍ୱନିର୍ଷ୍ୟମ୍ । କୋଃପି କର୍ଜ୍ଞ ନ ଶକ୍ନୋତି ନିରୟାଣିନତନ୍ନୟା ।।''

> > (ସଂ: ନାରାୟଣ)

ପୁଣି,

''ଦେଶାନୁଗୁଣ୍ୟ ବିଧିନା ହି ବିବେଚ୍ୟତେ ତତ୍''
— ଏ କଥା ''ଗୀତପ୍ରକାଶ'' ଏଙ ''ସଙ୍ଗୀତ ସାର'' ଗ୍ରନ୍ଥର ମତ ।

ସଙ୍ଗୀତର ମୁଖ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଲା ରସ-ପ୍ରସାର । ପରିବେଶିତ ବିଷୟବଷ୍ଟୁର ରସ ସହୃଦୟଙ୍କଦ୍ୱାର। ସମ୍ପୂର୍ଷରୂପେ ଆସ୍ୱାଦିତ ହେବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଗୀତକବି ସ୍ଥୁଳାନୁସାରୀ ବିଶେଷ ବିଶେଷ ଭାବଦ୍ୟୋତକ ସ୍ୱର, ତାଳ ଓ ଭାଷା ଉପଯୋଗ କରନ୍ତି । ସେ ନିଳେ ପ୍ରଥମେ ରସାନୁପ୍ରାଣିତ ହୁଅନ୍ତି ଏବଂ ପରେ ସହୃଦୟଙ୍କୁ ରସାଭିଷିକ୍ତ କରନ୍ତି । ଏହା ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଯେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଆତ୍ମାନୁଭୂତି ସମଷ୍ଟିଗତ ସଙ୍ଗୀତ ଅଭିବ୍ୟଞ୍ଜନାର ନିମିତ୍ତ ମାତ୍ର । ଏଥିରେ ପୁଣି କବିଙ୍କ ଜନ୍ନସ୍ଥଳ-ପ୍ରଚଳିତ ପର୍ମ୍ପରା ଗାୟନଶୈଳୀର ପ୍ରଭାବ ତ ଅବଶ୍ୟ ରହିବ ।

ଏହିପରି ସବୁ ଦିଗ ବିଚାରରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତ, ରାଗ, ତାଳ ବା ଭାଷାରେ ଇଚ୍ଛାନୁରୂପ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆଦୌ ସମୁଚିତ ମନେ ହୁଏ ନାହିଁ ।

ଭାରତର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରଦେଶ ତୁଳନାରେ ଉହଳର ପ୍ରତିବେଶୀ ବଙ୍ଗଦେଶ ବିଶେଷଭାବେ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟର ଉପାସକ । ଏମନ୍ତ କି ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟମୁଗ୍ଧ ହୋଇ ଆଦର କରୁ କରୁ ଲୋଭ ସୟରଣ କରି ନ ପାରି ଛଳେ, ବଳେ କୌଶଳେ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟର ଉପାଦାନକୁ ମଧ୍ୟ ନିଳସ୍ୱ ବୋଲି ପ୍ରତିପାଦିତ କରିବା ପ୍ରଚେଷ୍ଟାରେ ସେମାନେ ଧୁରନ୍ଦର । ତେଣୁ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରସ, ରାଗ, ତାଳରେ ଆକୃଷ୍ଟ ହୋଇ ଗୀତକର୍ତ୍ତାଙ୍କୁ ସୁଦ୍ଧା ତାଙ୍କ ଆପଣାର ବା ସ୍ୱଦେଶୀୟ କହିବାରେ କେତେକଙ୍କର ତିଳେ ହେଲେ କୁଣ୍ଡା ନାହିଁ ।

କବି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ରାଗ-ତାଳସହ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ରଚିତ । ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଶେଷ ଭାଗରେ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ କୀର୍ତ୍ତନ ଶୈଳୀରେ ସେହି ଗୀତଗୁଡ଼ିକୁ ପରିବେଷଣ କରି ଗୀତି-କାବ୍ୟ ତଥା ମହାକବିଙ୍କୁ ବଙ୍ଗବାସୀ ବୋଲି ଚିହାର କରିବାରେ ଯଥାର୍ଥତା କାହିଁ ?

ପ୍ରଥମ କଥା-ଉହଳରେ ନିଜର ସଙ୍ଗୀତ-ପଦ୍ଧତି ଏଙ ସ୍ୱତନ୍ତ ଗାୟନଶୈଳୀ ପ୍ରଚଳିତ ଥିବାର ପ୍ରମାଣ ମହାମେଘବାହନ ସମ୍ରାଟ୍ ଖାରବେଳଙ୍କ କାଳର ଶୀଳାଲେଖ, ମନ୍ଦିର ଗାତ୍ର, ବହୁ ତାମ୍ରଫଳକ ଓ ମାଦଳା ପାଞ୍ଚିଠାରୁ ଆରୟ କରି ବିବିଧ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନୁରୁ ସହଜରେ ମିଳିପାରୁଛି ।

ଅଷାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଙ୍ଗୀତଗ୍ରନ୍ଥମାନ ଉତ୍କଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ବିଦ୍ୱାନ୍ମାନେ ପ୍ରଣୟନ କରିଯାଇଅଛନ୍ତି । ସେ ସମୟଠାରୁ ଆଜ ଅବଧି ବଙ୍ଗଳାରେ ଖଣ୍ଡିଏ ହେଲେ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥ ପ୍ରଣୀତ ହେବାର ପ୍ରମାଣ ନାହିଁ । ନିକଟରେ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଜ୍ଞାନାନନ୍ଦ 'ସଙ୍ଗୀତ ସାର' ନାମକ (ଘନଶ୍ୟାମ ଦାଶ ବିରଚିତ) ଖଣ୍ଡିଏ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥ ବଙ୍ଗ ପ୍ରଦେଶରୁ ପ୍ରାପ୍ତ ଓ ଲିଖ୍ତ ବୋଲି କଣାଇ ପ୍ରକାଶ କରିଅଛନ୍ତି । କେବଳ ଯେଉଁ ଯେଉଁ ସ୍ଥଳରେ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷା ରଚିତ ଉଦାହରଣ ଗୀତମାନ ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣରେ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି, ଶଂସିତ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ସେହି ସେହି ଅଂଶ ଚତୁରତା ସହ ଅବଲୁପ୍ତ ବା ପରିବର୍ତ୍ତିତ । ସୁଖର କଥା, ଶ୍ଳୋକଂଶଗୁଡ଼ିକର ଅଙ୍ଗଭଙ୍ଗ ଘଟିନାହିଁ । ଘନଶ୍ୟାମ ଦାଶଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥଟି ପ୍ରକାଶିତ ଏବଂ ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ମଧ୍ୟ ଓଡ଼ିଶା ସଙ୍ଗୀତ ନାଟକ ଏକାଡେମୀକର୍ତ୍ତ୍ୱକ ପ୍ରକାଶିତ । ଅନୁସନ୍ଧିତ୍ର ରସିକଳନ ଉଭୟ ଗ୍ରନ୍ଥ ମିଳାଇ ପାଠ କଲେ କଥାର ସତ୍ୟତା ଉପଲବ୍ଧ୍ୟ କରିପାରିବେ । ତେଣୁ ଅଯଥା ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଉଲ୍ଲେଖ କରି ପୁୟକର କଳେବର ବୃଦ୍ଧି କରିବା ଅନାବଶ୍ୟକ।

କାର୍ତ୍ତନଖୈଳୀରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ଗୀତ ଗାୟନ ଅନେକେ ଶୁଣିଥିବେ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ଭାଷା ସଂଷ୍ଟୃତ । ଶବ୍ଦାକ୍ଷରର ଗୁରୁଲପୁ ଉଚ୍ଚାରଣ ରୀତି ଅବଶ୍ୟ ପାଳନୀୟ । ପୁଣି ଏହା ପ୍ରତିପାଳିତ ନୋହିଲେ ସ୍ୱର, ଅର୍ଥ ଏବଂ ରସ ସିଦ୍ଧିରେ ବିକୃତି ଘଟିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । କୀର୍ତ୍ତନଶୈଳୀରେ 'କବର ଦଖଳ' ରୀତିରେ ପରିବେଷଣ କରିବାଦ୍ୱାରା କବି, କାବ୍ୟ, ରସ ତଥା ସଙ୍ଗୀତ ପ୍ରତି କିପରି ଅବମାନନା ହୁଏ, ତାହା ବିଚାରବୁଦ୍ଧିସମ୍ପନ୍ନ ଶ୍ରୋତା ଅବଶ୍ୟ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରିବେ । ସହକ ପ୍ରମାଣ-ପ୍ରତ୍ୟୟନିମିଉ ଗ୍ରାମ୍ଫୋନ୍ ରେକର୍ଡ୍ କମ୍ପାନୀଦ୍ୱାରା କେତେକ ବଙ୍ଗୀୟ ଶିଳ୍ପୀଙ୍କଦ୍ୱାରା ରେକର୍ଡ୍ କରାଯାଇଥିବା କେତୋଟି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ସଙ୍ଗୀତ ପ୍ରଣୀଧାନଯୋଗ୍ୟ ।

ଏ କଥା ବୁଝିବା ଉଚିତ ଯେ ଯେଉଁ ଗୀତ ରଚନାଟି ଯେଉଁ ସ୍ୱତନ୍ତ ବିଭାଗୀୟ ସଙ୍ଗୀତଲାଗି ଅଭିପ୍ରେତ, ତାହା କେବଳ ସେହି ରୀତିରେ ଗାୟନର ଉପଯୁକ୍ତ । ଧୁବପଦା ବା ଧୁପଦ ଧାରାରେ ରଚିତ ଗୀତକୁ ପଲ୍ଲୀସ୍ୱର ବା ଲଘୁସଙ୍ଗୀତ ରୀତିରେ ଗାଇଲେ ଅଥବା ପଲ୍ଲୀସ୍ୱରରେ ଗାୟନର ଉପଯୁକ୍ତ ଗୀତରଚନାକୁ କଳ୍ପନା ସଙ୍ଗୀତ ବା ଖୟାଲ ରୀତିରେ ଗାଇବସିଲେ ଶ୍ରୋତାର କାନ ମନକୁ ତାହା ଅରୁଚିକର ହେବ ଓ ଗୀତର ରସ, ଭାବ, ଭାଷା ବା ସ୍ୱର-ତାଳ ସବୁ ଦିଗରୁ ମଧ୍ୟ ଅଖଞ୍ଚିଆ ଲାଗିବ ।

କୀର୍ତ୍ତନଗାନ ସାଧାରଣତଃ ଧ୍ରୁବା ବା ଘୋଷା ପଦର ଅପେକ୍ଷା କରେ ନାହିଁ । କୀର୍ତ୍ତନର ଭାଷା ରଚନାରେ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ରତା ବା ବିଶେଷତ୍ୱ ଅଛି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କୀର୍ତ୍ତନ ସ୍ୱରରେ ଗାଇବାଲାଗି ରଚିତ ନୂହେଁ କିୟା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ ପ୍ରଣୟନକାଳକୁ କୀର୍ତ୍ତନଶୈଳୀର ନାମ ଗନ୍ଧ ମଧ୍ୟ ଶୁଣା ନ ଥିଲା । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଭାଷାପ୍ରଧାନ, ପଦ ବା ଚରଣବହୁଳ, ଜମକ ଓ ଅନୁପ୍ରାସମଞିତ । ଏହା କୀର୍ଭନଶୈଳୀରେ ଗାୟନର ଆଦୌ ଉପଯୁକ୍ତ ନୁହେଁ । ଏତଦ୍ୱାରା ରସପୁଷ୍ଟି ହେବା ଅପେଷା ବଙ୍ ପଦେ ପଦେ ରସଦୃଷ୍ଟିର ଆପଦ ସୟାବନା ଅଧିକ ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ରୋତାଙ୍କର କାନ ମନ ଧୁପନ, କନ୍ତନା, ପଲ୍ଲୀ, କୀର୍ତ୍ତନ ବା ଲପୁ ସଙ୍ଗୀତକୁ ସମାନଭାବେ ଗ୍ରହଣ କରିବାରେ ଅଭ୍ୟଞ୍ଜ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ଉଚ୍ଚାଙ୍ଗ ସଙ୍ଗୀତ କାହାରି କାହାରି ପ୍ରୀତିପଦ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ପୁଣି ଲପୁ ସଙ୍ଗୀତକୁ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି କେତେ ଶ୍ରୋତା ପସନ୍ଦ କରିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଯାହାଙ୍କର କାନ ଯେପରି ରୀତିର ସଙ୍ଗୀତ ଶୁଣିବାରେ ଅଭ୍ୟଞ୍ଜ, ତାଙ୍କୁ ସେହି ଧାରାର ସଙ୍ଗୀତ ହିଁ ସୁଖ ଲାଗେ । ଏଥିରେ ଅସ୍ୱାଭାବିକତା କିଛି ନାହିଁ । ରସାନୁସାରୀ ଶାସ୍ତୀୟ ରାଗତାଳରେ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ରଚିତ ହୋଇଥିଲେ ହେଁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ବଙ୍ଗୀୟମାନେ ପ୍ରାୟ କୀର୍ତ୍ତନ ଗୋଇବା ଓ ଶୁଣିବାରେ ଅଭ୍ୟଞ୍ଜ ।

ଏହିପରି କଣେ ବଙ୍ଗୀୟ ସ୍ୱନାମଧନ୍ୟ ପଷିତ ଓଡ଼ିଶାରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗାୟନଶୈଳୀକୁ ପସନ୍ଦ କରି ନ ପାରି ନିଜର ସଙ୍ଗୀତ-ଜ୍ଞାନବଭାର ଗୌରବ-ଡିଷିମ ବାଦନ କରିଥିବାର ଗୋଟିଏ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଖି ମନେ ପଡ଼ିଯାଏ ରସିକ କବିଙ୍କର ସ୍ଥାନ-କାଳ-ପାଡ୍ରାନୁସାରୀ ଏକ ତୂରନ୍ତ ରଚନା---

> "ଅନ୍ଧ ଦେଶକୁ ଗଲି ଦର୍ପଣ ବିକି କନ୍ଧ ହୟରେ ଦେଲି ଗୋଦାନ ଟେକି କଡ଼ା ମଧୁରେ ଖଡ଼ା କଲି ରନ୍ଧନ । କାମୁଡା ଘୋଡ଼ା ମୁଖେ ଦେଲି ଚୁୟନ । ଭୋ ରାଜା କି କଲ, ବିଷ୍ଣ ପ୍ରତିମାକୁ ତଳେ ଥୋଇଲ ?"

ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗାୟନ ସମ୍ବନ୍ଧେ ମନ୍ତବ୍ୟଦାତ। ପଶ୍ଚିତପ୍ରବରଙ୍କ ନାମ ଶ୍ରୀ ହରେକୃଷ୍ଣ ମୁଞ୍ଜାପାଧ୍ୟାୟ ମହୋବୟ ।

ଗ୍ରନ୍ଥନାମ— କବି କୟଦେବ ଓ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ପ୍ରକାଶକ — ଗୁରୁଦାସ ଚଟ୍ଟୋପାଧ୍ୟାୟ ।

ପଷିତ ମୁଖୋପାଧାୟଙ୍କ ଏଇ ମନ୍ତବ୍ୟ ତାଙ୍କର ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞାନପାଷିତ୍ୟର ସୁପରିଚାୟକ ।

ସେ ମହାରାଷ୍ଟ୍ରର ଗୀତ ନମୁନା ଶୁଣିଲେ । ସ୍ୱର ନିଜର ମନଗଡ଼ା ଓ ତାଳ ଥିଲା ପ୍ରଚଳିତ ଉଚ୍ଚାଙ୍ଗ ଶୁଣୀୟ । କାନ ଯାହାଙ୍କର ଜୟଦେବଙ୍କ ଗୀତ କୀର୍ତ୍ତନ୍ଦଙ୍ଗରେ ଶୁଣିବାରେ ଅଭ୍ୟଞ୍ଚ, ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି 'ନିକେର୍ ମନଗଡ଼ା ସ୍ୱର'ରେ ମହାରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ଗାୟକ ଗାଉଥିଲେ । ପଷିତଳୀ କିପରି ବୁଝିଲେ କେଉଁଟି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସ୍ୱର ବା ରାଗ ଏବଂ କେଉଁଟି ମହାରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ଗାୟକଙ୍କର ମନଗଡ଼ା ସ୍ୱର ? ପୁଣି ଲେଖିଛନ୍ତି ପ୍ରଚଳିତ ଉଚ୍ଚାଙ୍ଗ ତାଳ, ଏ କିପରି ତାଳ ବା କି

ଆଉ ତାଙ୍କର ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶୁଣିବା କଥା— ଅବଶ୍ୟ ସେ ଯାତ୍ରୀରୂପେ କେବେ ଠାକୁରଙ୍କ ଦର୍ଶନକୁ ଆସି ଓଡ଼ିଆ ପଣ୍ଡାଙ୍କ 'ପାଉଁ-ପୂଳା' ଏବଂ 'ଆଟିକା' କରିଥିବେ । ସେହି ସମୟରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦସୟନ୍ଧେ ତାଙ୍କର କୌତୂହଳ ଅବଶ୍ୟ ଜନ୍ନିଥିବ । ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ତ୍ରୟୋଦଶ ଶତାବ୍ଦୀଠାରୁ ଏବଂ ତହିଁପରେ ଗଳପତି ପୁରୁଷୋଉମଦେବଙ୍କ ଆଦେଶ ଅନୁସାରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ନୀତିରୂପେ ପ୍ରଚଳିତ ଥିବାର ଜଣାଶୁଣା କଥା । ପୁଣି 'ଏ ଗୀତ ସାଧାରଣପକ୍ଷେ

ଶୁଣିବା ନିଷେଧ । ବିଶେଷ ବିଶେଷ ଦିନରେ ଗୀତ ହୁଏ ଓ ଛଳେ ବଳେ କୌଶଳେ ମୁଖୋପାଧାୟ ମହାଶୟ ଶୁଣିଲେ ବୋଲି ଲେଖ୍ଛନ୍ତି । ତେବେ ଅସାଧାରଣ ଯାତ୍ରୀରୂପେ ସେ ବିଶେଷ ଦିନରେ ଏଙ୍ କୌଶଳରେ ଗୀତ ଶୁଣିଥିବେ ନିୟୟ । ତାଙ୍କର ଏ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶ୍ରବଣଳନିତ ପ୍ରୌଡ଼ୀ ସତ୍ୟଠାରୁ ବହୁ ଦୂର କଞ୍ଚନା ବୋଲି କହିବାକୁ ହେବ, କାରଣ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶୁଣିବାକୁ କାହାରିପ୍ରତି କୌଣସି ବାଧା-ବାରଣର ପ୍ରଶ୍ନ ନାହିଁ । କେବଳ ବିଶେଷ ବିଶେଷ ଦିନରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତ ହେବାର କୌଣସି ବିଧ୍-ବିଧାନ ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଛଳେ ବଳେ କୌଶଳେ ତାହା ଶୁଣିଥିବାର ବଡ଼ିମା ପ୍ରକାଶଲାଗି ଅବକାଶ ଆଦୌ ଥିବାପରି ତ ମନେ ହୁଏ ନାହିଁ ।

'ଓଡ଼ିଶୀ' ଗୀତ କାହାକୁ କହନ୍ତି ଅବା ତାହାର ବିଶେଷତ୍ୱ କଅଣ, ସେକଥା ପଞିତ ମହାଶୟଙ୍କ ସଙ୍ଗୀତାଭିଧାନବହିର୍ଭୂତ । 'ପାଡ଼ାଗେୟେଁ ଉଡ଼ିଶ୍ୟ' ଗାନ ତାଙ୍କର ଏକ ଅଭିନବ ଆବିଷାର । ସୟବତଃ ପଞିତଳୀ 'ଉଡ଼ିଷ୍ୟି' ଗାନକୁ କେବଳ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷା ରଚିତ ଗୀତ ବୋଲି ମନେ କରିଛନ୍ତି । ହୋଇଥାଇପାରେ ତାଙ୍କ କାନରେ କେହି ଅଶିକ୍ଷିତ ଗାଉଁଲୀ ଲୋକଠାରୁ ବା ତାଙ୍କ ପ୍ରଦେଶର 'ବାଉଲ' ଗାୟକଭଳି ଓଡ଼ିଶାର 'ଯୋଗୀ' ବା ସେହି ଶ୍ରେଣୀୟ କାହାରି କାହାରିଠାରୁ ସେ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷା-ଗୀତ ଶୁଣିଥାଇପାରନ୍ତି । ତାହାକୁ 'ଉଡ଼ିଷ୍ୟି' (!) ଗାନ ମନେ କରିବା କୁଳୁକୁଳିଆ ଦେଖି ଚହ ବୋଲି ବିଚାରିବା ନ୍ୟାୟ ସିନା !

ପୁଣି ପଷତଳୀ ଲେଖିଛନ୍ତି, ''ବାଲାଂର୍ ଉଚ୍ଚାଙ୍ଗ କୀର୍ତ୍ତନ ଗାୟକଦେର୍ ମଧ୍ୟେ କୟଦେବେର୍ କୋନ୍ କୋନ୍ ପଦ ଗାଇବାର ପଦ୍ଧତି ପ୍ରଚଳିତ ଆଛେ । ତବେ କୀର୍ଭନିୟାଗଣ ରାଗସୟବ୍ଧେ ତେମନ ସଚେତନ ନନ, ଯଦିଓ କୋନ୍ କୋନ୍ ଅଦେର୍ ତାଲ୍ ଯଥାଯଥ ବଚ୍ଚାୟ ରଖିବାର୍ ପ୍ରତି କୋନ୍ କୋନ୍ ଗାୟକ ଯଦୃବାନ୍ । କୋନ୍ କୋନ୍ କୀର୍ଭନଗାୟକ ରାଗରାଗିଣୀ ସୟବ୍ଧେ କଥାଓ ବଲେନ୍, କିନ୍ତୁ ରାଗେର୍ ସ୍ୱର ରୂପେର୍ କଥା ଜିଞ୍ଜାସା କ'ରେ ତାଦେର୍ କାଛ ଥେକେ କୋନ୍ ସତ୍ତୋଷଳନକ ଉତ୍ତର ପାଓୟା ଯାୟନା ।'' (କ: ଜ: – ପୃ୯୧)

ପଷିତ ମହାଶୟ କୀର୍ତ୍ତନଶୈଳୀରେ ଉଚ୍ଚାଙ୍ଗ କୀର୍ତ୍ତନ କାହାକୁ କହିଛନ୍ତି, ବୁଝାଯାଉ ନାହିଁ । ବିଶେଷତଃ ସେ ଯେତେବେଳେ ଉଚ୍ଚାଙ୍ଗ ବୋଲି କହୁଥିବା କୀର୍ତ୍ତନଗାୟକମାନଙ୍କଠାରୁ ରାଗତାଳ ସୟବେ ସତ୍ତୋଷଜନକ ଉତ୍ତର ପାଆଡି ନାହିଁ ବୋଲି ନିଜ ଅନୁଭୂତିରୁ ଲେଖିଛନ୍ତି ସେତେବେଳେ ରାଗତାଳର ନୀତି-ନିୟମବିହୀନ କୀର୍ତ୍ତନକୁ କଅଣ ଉଚ୍ଚାଙ୍ଗ ସଂକୀର୍ତ୍ତନ କୁହାଯିବ ?

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ରାଗ-ତାଳ-ନିବଦ୍ଧ କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତଶ୍ରେଶୀୟ ସଙ୍ଗୀତ । ଜୟଦେବ ବଙ୍ଗୀୟ ହୋଇଥିଲେ ତାଙ୍କ ରଚିତ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ରାଗ-ତାଳ ଅଶାସିତ ଏବଂ ଶାସ୍ତୀୟ ସଙ୍ଗୀତର ନିୟମବହିର୍ଭୂତ ସାଧାରଣ ପଲ୍ଲୀଗୀତର ଏକ ସ୍ୱତନ୍ତ ରୀତିରେ ସେଠାରେ ପ୍ରଚଳିତ ହେଉ ନ ଥାନ୍ତା । ଅନ୍ତତଃ କେତେ ଜଣ ହେଲେ ବଙ୍ଗୀୟ ଗାୟକ ରାଗତାଳ ଓ ଶୈଳୀ ପ୍ରତି ସମ୍ମାନ ଦେଖାଉଥାଆନ୍ତେ ।

ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟଙ୍କର ପୁରୁଷୋଉମ ଷେତ୍ର ରହଶିକାଳରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତର ରସ-ରାଗ-ତାଳ ତାଙ୍କପରି ପରମ ଭକ୍ତଙ୍କ ପ୍ରାଣ ଆଲୋଡ଼ିତ କରିଛି । ତେଣୁ ସେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ନିତ୍ୟ-ପାଠରୂପେ ବରଣ କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରତି ଏବଂବିଧ ସଭକ୍ତି ସମାଦର, ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟପନ୍ଥୀ ବୈଷବମାନଙ୍କର ତହିଁପ୍ରତି ଆଗ୍ରହ, ସ୍ନେହ ଓ ଭକ୍ତି ବହୁଗୁଣିତ କରିଦେବ ସ୍ୱାଭାବିକ । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ହିଁ କୀର୍ଭନଶୈଳୀର ସ୍ରଷ୍ଟ । ବଙ୍ଗଦେଶରେ କୀର୍ଭନଗୁଡ଼ିକ ବିଶେଷତଃ ରାଧାକୃଷ-ମାଧୁର୍ଯ୍ୟରସପ୍ରଧାନ । ସେ ପ୍ରଦେଶରେ ଏହି ରାଧାକୃଷଲୀଳାତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଚାରିତ ହୁଏ, ଉତ୍କଳ (କଳିଙ୍ଗ) ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରଦେଶରେ ବହୁ ପରେ । ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ କୃଷଦାସ କବିରାଜଙ୍କ ରଚିତ 'ଗୋବିନ୍ଦଲୀଳାମୃତ' ବଙ୍ଗ ଦେଶରେ ଏହି ମାଧୁର୍ଯ୍ୟଲୀଳା ପ୍ରଚାରର ଅନ୍ୟତମ ପ୍ରଧାନ ସହାୟକ । ତହୁଁ ବଙ୍ଗ ଦେଶରେ ବୈଷବମଣ୍ଡଳୀଙ୍କଦ୍ୱାର। ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କୀର୍ତ୍ତନରୀତିରେ ଗୀତ ଓ ପ୍ରଚାରିତ ହୋଇ ଅବଧି ତାହା ସେହି ଧାରାରେ ପ୍ରଚଳିତ । ଥରେ କୌଣସି ବିଷୟ ବା ପଦାର୍ଥପ୍ରତି, ଯେଉଁ କାରଣରୁ ହେଉ ପଛେ, ପ୍ରଭୂତ ମାୟା-ମମତା ସୃଷ୍ଟି ହେଲେ, ଆଉ ସେ ରୁଚିର ପରିବର୍ତ୍ତନ ସହଳ ସୟବ ନୁହେଁ । ଏହା ମାନବର ଧର୍ମ ।

ଏହି ଶତାବ୍ଦୀ ପୂର୍ବରୁ ସୟବତଃ କୟଦେବ ବା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗ୍ରନ୍ଥ ବଙ୍ଗଳାରେ ଅପରିଚିତ କିୟା ସ୍ୱଳ୍ପ ପରିଚିତ ଥିଲା । ନଚେତ୍ କୟଦେବକୃତ ରାଗତାଳଯୁକ୍ତ ଅବିସ୍କୃତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗାୟନରୀତିର ପରମ୍ପରା ରକ୍ଷା ତିଳେ ହେଲେ ସୟବ ହୋଇପାରି ନ ଥାଆନ୍ତା ବଙ୍ଗଦେଶରେ କିପରି ?

ଏ କଥା ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ ଯେ, ସଙ୍ଗୀତର ସ୍ୱରକୁ ଧରିରଖିବାର ବିଶିଷ ଉପାୟ ସ୍ୱରୂପ ଯଥାନିର୍ଦ୍ଦିଷ ସ୍ୱରଲିପିର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନା ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଦେଖା ନଥିଲା । ସ୍ୱରଲିପି ଲିଖନ ପ୍ରଥା ତ ଏହି ଶତକର କଥା । ଗୁରୁମୁଖରୁ ଶୁଣି ସଙ୍ଗୀତ ଶିକ୍ଷାର ରୀତି ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା । ଏଥିନିମିଭ ରାଗସ୍ୱରର ଶୁଦ୍ଧତା ରକ୍ଷା ସବୁବେଳେ ସୟବ ହୋଇ ନ ପାରେ । କିନ୍ତୁ ଗାୟକୀ ଶୈଳୀ ରାଗର ଛାୟା-ଛଡ଼ା ବା ଧାରା-ହରା କିପରି ହେବ ? 'ଶୁଣି-ଶିଖା'ରେ ସ୍ୱର ବ୍ୟବହାରର ପ୍ରମାଦ ଘଟିବାର ସୟାବନା ରହିଛି ବୋଲି ଅବଶ୍ୟ ଧରିନିଆଯାଇପାରେ । କିନ୍ତୁ ଗାୟକୀ ଧାରାର ରଙ୍ଗ ଏକାବେଳେ ବଦଳିଯାଇ, କ୍ଷୁଦ୍ରଗୀତର ଚିତ୍ରକଳା ରୀତିର ସଭାପଭା ହରଇା ତାହା ପଲ୍ଲୀଗୀତ ବା କୀର୍ଭନଶୈଳୀରେ ପରିଶତି ହେବା ତ ସୟବ ନୁହେଁ ।

ପୂର୍ବୋକ୍ତ ପରିସ୍ଥିତିରେ ଓଡ଼ିଶାରେ ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତ ରାଗର ଶାସ୍ତୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ଶୁଦ୍ଧତା ନିରାଟଭାବେ ଅବଧ ଫରକ୍ଷିତ, ଏପରି କଥା କୁହାଯାଇ ନ ପାରେ; ମାତ୍ର ଗାୟନ ଶୈଳୀର ପରମ୍ପରା ଅବଧି 'କୁଳବୁଡ଼ା' ହୋଇ ନାହିଁ । ରାଗର ନାମ ଓ ସ୍ୱର ବିଧାନ ଇତ୍ୟାଦିର ଯଥେଷ୍ଟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଆସୁଛି କାଳର ଗତିରେ । ସେତେବେଳର 'ଛଦୋବତୀ' ଶ୍ରୁତି (୪ହୀ) ଷଡ଼କ ସ୍ୱର, ଆକି ବୈଜ୍ଞାନିକ ପ୍ରମାଣ ପ୍ରତିଷ୍ଠାନୁସାରେ 'ତୀବ୍ରା' (୧୮) ଶ୍ରୁତିରେ ଅବସ୍ଥିତ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଶୁଦ୍ଧ ସସ୍ତକର ରୂପ ଏକାବେଳେ ବଦଳିଯାଇଛି । ତେଣୁ ରାଗର ସ୍ୱରବିଧି ଅନ୍ୟରୂପ ଧରିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ଏସମସ୍ତ ସୟବ, କିନ୍ତୁ ଗାୟକୀ ରୀତି, ଶୈଳୀ ବା ପଦ୍ଧତି ବଦଳିବା ତା ସୟବ ନହେଁ ।

ସେହିପରି କେତେକ କାଳର ନାମ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଅଛି ଦେଶ-କାଳ-ପାତ୍ରାନୁସାରେ । ପାରସ୍ୟ ପ୍ରଭାବପାତହେତୁ ଉଉର-ଭାରତରେ ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତର ରାଗ-ତାଳ ନାମ ଓ ରୂପ-ରଙ୍ଗର କେତେକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଅଛି— ଯେପରି କି ରାଗରେ—ମିୟା ମହାର, ଦରବାରୀ କାନଡ଼ା ଇତ୍ୟାଦି । ତାଳରେ— ଦିପଚନ୍ଦ, ଆଡ଼ଠେକା, ପୋଞ୍ଚ ଇତ୍ୟାଦି । ଏଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରାଚୀନ ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତଶାୟର ଅନୁମୋଦିତ ନାମ ନୁହେଁ, କିନ୍ତୁ ଏକଥା ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ ଯେ ଏସବୁରି ମଧ୍ୟରେ ଭାରତୀୟ କୃଷି ଓତପ୍ରୋତ ଭାବେ ଜଡ଼ିତ—ପ୍ରକାଶିତ ।

ଦକ୍ଷିଣ-ଭାରତୀୟ ପଦ୍ଧତି ବା ରୀତି ଅବଶ୍ୟ ନିଆରୀ, ତଥାପି ଏକାବେଳକେ ସଭା-ବିଚ୍ୟୁତ ନୁହେଁ । 'ଦେଶେ ଦେଶେ ଭିନ୍ନନାମ୍ନା' ଏହି ଧାରାନୁସରଣରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ନାମ ଦିଆଯାଇଅଛି । ଦେଶ ଓ ରୁଚି ଅନୁଯାୟୀ ଏପରି ଘଟେ, କିନ୍ୟୁ ଅର୍ଥକୁ ଅନର୍ଥ କରିବା ଅନଭିଜ୍ଞତାର ପରିଚୟ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରସିଦ୍ଧ 'ବଦସି ଯଦି କିଞ୍ଚଦପି' ଗୀତଟିର ତାଳ ଅଷ୍ଟତାଳି । ପ୍ରକାଶିତ ବା ଅପ୍ରକାଶିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗ୍ରନ୍ଥ ଏଙ୍ ଟୀକାମାନଙ୍କରେ ଏ ନାମ ସୟବ୍ଧେ ସମୟେ ସମୟରୀ ।

ଅଷ୍ଟତାଳିର ଦେଶକ ନାମ ଆଠତାଳି ବା ଆଡ଼ତାଳି । ଏ ତାଳଟି କେବଳ ଓଡ଼ିଶାରେ ପ୍ରଚଳିତ—ଏପରି କି ଓଡ଼ିଶାର ଅତି ସାଧାରଣ ''ନାନାବାୟା' ଗୀତ ହି ତାଳରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ । ଅଶିକ୍ଷିତା ପଲ୍ଲୀବଧୂ ମଧ୍ୟ ତା'ର ଅଳିଅଳ ଅଝଟିଆ ସନ୍ତାନକୁ ଏହି ତାଳରେ ଗୀତ ଗାଇ ଆଖିରେ ତା'ର ନିଦ ଭରିଦିଏ । ଏହାର ତାଳ ପାତନର ଏକ ବିଶେଷତ୍ ଅଛି । ଓଡ଼ିଶାବାସୀଙ୍କର ଏହା ଗୋଟିଏ ଅତି ପିୟ ତାଳ ।

ପଞିତ ମୁଖୋପାଧାୟ ଲେଖିଛନ୍ତି (୯୮ ପୃଷା) ଯେ "× × × ଏକ୍ଟି ହଛେ ଅଷତାଲ୍ । ଅଷତାଲ୍ ଆସଲେ ଆଠଟି ବିଭିନ୍ନ ତାଲେର୍ ସମାବେଶ । 'ବଦସି ଯଦି କିଞ୍ବପି' ଗାନ ଖାନି ଏଖନୋ କୋନ୍ କୋନ୍ କୀର୍ଉନିୟାର ମୁଖେ ଅଷତାଲେଇ ଗାଇତେ ଶୋନାଯାୟ । ଅଷତାଲେର୍ ଅନ୍ତର୍ଗତ ଆଠଟି ବିଭିନ୍ନ ତାଲେର୍ ନାମ— ଆଡ଼, ଦୋକ, କ୍ୟୋଡି (ବା ଯଡି), ଚନ୍ଦ୍ର ଶେଖର, ଗଞ୍ଜନ, ପଞ୍ଜ, ରୂପକ ଓ ସମ । ପରୀକ୍ଷା କରେ ଦେଖା ଗିୟେଛେ ସଙ୍ଗୀତଶାସ୍ତେ ଏଇ ସବ ତାଲେର୍ ଯେ ଲକ୍ଷଣ ବର୍ଷିତ ଆଛେ କୀର୍ଭନେର୍ ଆସରେ ତା ଅପରିଚିତ ହୟେ ପଡେନି ।"

ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ, ଅଷ୍ଟତାଳର ସମାବେଶ କହିଲେ ତାହା କେତେ କେତେ ମାତ୍ରାର ତାଳ ହେବ ? ଯେତେଗୁଡ଼ିକ ତାଳ ନାମ ଆଲୋଚନାରେ ଲେଖା ଯାଇଅଛି, ତାହାର ମାତ୍ରା ସଂଖ୍ୟା କେତେ ?

ରସ ହିଁ ସଙ୍ଗୀତର ମୁଖ୍ୟ । 'ବଦସି ଯଦି କିଞ୍ବପି' ଗୀତଟି ଯେଉଁ ଅବସ୍ଥାରେ, ଯେଉଁ ପାତ୍ରଙ୍କଦ୍ୱାରା, ଯାହାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ରଚିତ, ସର୍ବାଦୌ ତାହା ବିବେଚ୍ୟ । ତାଳର ବ୍ୟବହାର ବା ଫଯୋଗ-ବିବେଚନା ମଧ୍ୟ ରସାନୁକୂଳକ ହେବା ବାଞ୍ଚନୀୟ । ପ୍ରାଚୀନ କାଳରୁ ଏ ରୀତି ଯୁଗ ଯୁଗ ଧରି ପ୍ରତିପାଳିତ, କାରଣ ରସସୃଷ୍ଟି-ବିଧ୍ ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ । ତେଣୁ ଆଲୋଚିତ ଗୀତଟିକୁ ଆଠଗୋଟି ତାଳରେ ଗାଇଲେ ତାହାର ଅଭିପ୍ରେତ ରସୋରୀର୍ଣ୍ଣତା ଅସୟବ । ପୁଣି ଯେଉଁ ତାଳଗୁଡ଼ିକର ନାମୋଲୁଖ କରାଯାଇଅଛି, ସେଥିରୁ ସବୁଗୁଡ଼ିକ ସଙ୍ଗୀତ ରହାକର ବା ପାରିଳାତ

ପ୍ରଭୃତି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ମିଳେ ନାହିଁ । ଓଡ଼ିଶାର ସଙ୍ଗୀତଶାସ ମଧ୍ୟରେ ତ ଏ ଦୋଳ, ଜ୍ୟୋତି, ଚନ୍ଦ୍ରଶେଖର, ଗଞ୍ଜନ ଓ ପଞ୍ଚ ପ୍ରଭୃତି ତାଳର ଆଦୌ ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ ।

ବୋଧହୁଏ ଏହି ତାଳଗୁଡ଼ିକ ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀ ଶେଷରେ ପ୍ରବର୍ତିତ କୀର୍ତ୍ତନ ଗାୟନର ଉପଯୋଗୀ ସଙ୍ଗୀତଲାଗି କୀର୍ତ୍ତନିୟାଙ୍କଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟ ଏଙ୍କ ଏହିପରି କୀର୍ତ୍ତନ ଜଙ୍ଗରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ବଙ୍ଗଳାରେ ପ୍ରଚଳିତ; ଶାସ୍ତୀୟ ଚିତ୍ରକଳା ବିଧିରେ ନୁହେଁ । ଅତଏବ ସଙ୍ଗୀତଦୃଷ୍ଟିରୁ ଗୀତର ଶୈଳୀ ତଥା ରାଗ, ତାଳପ୍ରତି ଆଦୌ ଧାନ ଦିଆଯାଉ ନ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାରଙ୍କୁ ନିଜର ଦେଶବାସୀ ବୋଲି ସ୍ୱର ଉଠାଇବାର ତାପୂର୍ଯ୍ୟ ସହଜ ବିଚାର୍ଯ୍ୟ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଏହିପରି ବଙ୍ଗଳାରେ କୀର୍ତ୍ତନ ଢଙ୍ଗରେ ପରିବେଶିତ ହୋଇଆସିଛି ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀଠାରୁ । ବହୁ ଶତାବ୍ଦୀର ସୌହାର୍ଦ୍ୟ, ସୟନ୍ଧର ମାୟା ସହକରେ ଆଜି ତୃଟିବା କି ସୟବ ?

ଏ କଥା ଜଣାଶୁଣା ଯେ ରାଧାଗୋବିଦ-କେଳିରସ-ବର୍ଣ୍ଣନ, ବିଶେଷତଃ ଲଳିତ ପଦାବଳୀ ଓ ମଧୁର ସ୍ୱରତାଳର କୃତି ଫଯୋଜନା ଘେନି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର କବି ଅମର । ସେ ବଙ୍ଗୀୟ ବୋଲି ଉଚ୍ଚସ୍ୱରରେ ଏବେ ଦାବୀ ଉଠୁଛି । କିନ୍ତୁ କାହିଁ ? ତାଙ୍କ ସଙ୍ଗୀତ-ରଚନାର ଛାୟା ବା ତାଙ୍କ ରାଗତାଳ-ଅନୁସୃତିର ଚିହ୍ନ-ବର୍ଣ ତ ବଙ୍ଗ ଦେଶରେ ନାହିଁ । ଏକାବେଳକେ 'ପାଟ ବଦଳ' ହେଲାଭଳି ଶାସ୍ତୀୟ ଚିତ୍ରକଳା ଦେହଛପା ଦେଇଛି । କୀର୍ଭନ ସ୍ୱର ସେ ସ୍ଥାନ ଅଧିକାର କରିଛି । ବିଶ୍ୱାସ ହୁଏ ଯେ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ପ୍ରଚାର ପୂର୍ବରୁ ହୁଏ ତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ନାମଗନ୍ଧ ସୟନ୍ଧ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜଣାଶୁଣା ନ ଥିଲା ବଙ୍ଗଳାରେ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶାସ୍ତୀୟ ରାଗତାଳରେ ରଚିତ । ତାହା କଦାପି ପଲ୍ଲୀ ସଙ୍ଗୀତଶ୍ରେଣୀୟ ହୋଇ ନ ପାରେ । ତେଣୁ ଜୟଦେବଙ୍କୁ ଏକ ସ୍ୱତନ୍ତ ସଙ୍ଗୀତ-ପଦ୍ଧତିବିବର୍ଜିତ ଭୂମିର ଅଙ୍କୁର ବୋଲି କହିବାରେ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତତା କେତେ ?



# ଛନ୍ଦ-ବୃତ୍ତ୍-ସଙ୍ଗୀତ

ସଂଷ୍କୃତ ଛନ୍ଦଗୁଡ଼ିକ ମାତ୍ରାବ୍ରଶାସିତ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ସନ୍ନିବେଶିତ ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକ ବିଭିନ୍ନ ବୃତ୍ତ-ଛନ୍ଦ ନିୟମରେ ରଚିତ । କେତେଗୁଡ଼ିଏ ଶ୍ଳୋକର ରଚନା ମଧ୍ୟରେ କବି ଛନ୍ଦର ନାମକୁ ଚତୁରତାସହ ମିଶାଇ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି । କେତେକ ଶ୍ଲୋକରେ କୟଦେବୀ ବିଶେଷ ପ୍ରତିଭା ସୃଷ୍ଟ । ସେଥିରେ ସଂଷ୍କୃତ ରୀତି ରକ୍ଷା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଅପକ୍ରଂଶ ବା ପ୍ରାକୃତ ପ୍ରଭାବପାତ ଘଟିଛି ।

ରଚନାରୁ ସହକରେ ଜଣାପଡ଼େ ଯେ କୟଦେବ କେବଳ ସଂଷ୍ଟୃତଞ୍କ କବି ପଞିତ ନୂହନ୍ତି, ସେ ସଙ୍ଗୀତପ୍ରବୀଣ ମଧ୍ୟ । ଖାଲି ଏତିକି ନୁହେଁ ତାଙ୍କ ସଙ୍ଗୀତ ରଚନାରେ ଏ ଭୂମିର ସହଜାତ କର୍ମକଳାର ବିକାଶ ମଧ୍ୟ ସୃଷ୍ଟ । ପରମ୍ପରା ବୃଭ ବିଧାନରେ କଳାମଞ୍ଜୁଳ ଉହଳର କଳାରଞ୍ଜକତ୍ୱ ଫୁଟାଇଛନ୍ତି ସେ । ଗୋଟିଏ ଉଦାହରଣ ଦେଖନ୍ତୁ —

ଶାର୍ଭୂଳ ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ ଛନ୍ଦ - ଏହା ଫଷ୍ଟତରେ ଉନବିଂଶାକ୍ଷରୀ ବୃତ୍ତ । ''ସୂର୍ଯ୍ୟାର୍ଶ୍ୱେର୍ଯଦି ମଃ ସଜୌ ସତତଗାଃ ଶାର୍ଦ୍ଦୂଳବିକ୍ରୀଡ଼ିତମ୍ ।'' (ଛନ୍ଦୋମଞ୍ଜରୀ)

ଅର୍ଥାତ୍ — ମ, ସ, କ, ସ, ତ, ତ, ଗ -ଗଣନିୟମରେ ବୃଉଟି ରଚିତ ହୁଏ ।

ଗୁରୁ ଓ ଲଘୁ ଅକ୍ଷର ଗଣନା କ୍ରମରେ

୩ଟି ଗୁରୁ + ୨ଟି ଲପୁ + ୨ଟି ଗୁରୁ + ୧ଲପୁ + ୨ଗୁରୁ + ୩ଟି ଲପୁ + ୪ଟି ଗୁରୁ + ୧ଟି ଲପୁ + ୨ଗୁରୁ + ୧ଲପୁ + ୧ଗୁରୁ = ୧୯ ଅକ୍ଷରବିଶିଷ୍ଟ ଚତୁଷ୍ପଦୀ ଛଦ ।

ଯତିପୁଳ — ସୂର୍ଯ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ୧୨ଶ ଏବଂ ଅଶ୍ୱ ଅର୍ଥାତ୍ ୭ମ ଅକ୍ଷର ଉପରେ ଯତି ।

ଏହି ବୃତ୍ତ ଛନ୍ଦରେ ରଚିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୋଟିଏ ଶ୍ଲୋକର ଚରଣଟିଏ ଦେଖନ୍ତୁ—

''ବେଦାନ୍ଦରତେ ଜଗନ୍ତିବହତେ ଭୁଗୋଳମୁଦ୍ବିଭ୍ରତେ'' ଗଣ ନିୟମରେ ଗୁରୁ ଲଘୁ ରୀତି ଗଣନା କ୍ରମେ ପାଦଟିର ଅକ୍ଷର ସଂଖ୍ୟା ଉଣେଇଶି ଗୋଟି । ଦ୍ୱାଦଶ ଏବଂ ୭ମ ଅକ୍ଷରରେ ଯତିପାତ ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ଦୁଇଟି ସ୍ଥଳରେ ଜିହ୍ୱା ଏବଂ ଓଷର ବିରାମ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ।

ଯଥା— ବେଦାନୁଦ୍ଧରତେ କଗନ୍ତିବହତେ । ଭୂଗୋଳମୁଦ୍ବିଭ୍ରତେ.....

କବି କିନ୍ତୁ ଅପ୍ରାକୃତ ରୀତି ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରି ଅନୁପ୍ରାସ ଯୋଗାଇ ଏହି ଯତିପାତ ବନ୍ଧନ ଏଡ଼ାଇଦେଇଛନ୍ତି । ଏହାଦ୍ୱାରା ପାଠକ ଏଙ ଶ୍ରୋତା ପାଏ ପରମ ଆନନ୍ଦ । ଏହି ଅଭିନବ ପନ୍ଧତି ପ୍ରଥମେ ସୃଷ୍ଟି କଲେ ମହାକବି କୟଦେବ । ଛନ୍ଦଟିର ଅନୁପ୍ରାସ ରଚନା-ଅନୁସାରେ ପ୍ରତିଚରଣର, ୬ଷ, ୬ଷ ଏଙ ୭ମ ଅକ୍ଷର ଉପରେ ସହକ ବିଶ୍ୱାନ୍ତିର ସୁବିଧା ରଖାଯାଇଅଛି; ଯଥା—

ବେଦାନୁଦ୍ଧରତେ । ଜଗନ୍ତି ବହତେ । ଭୂଗୋଳ ମୁଦ୍ବିଭୁତେ ।

ଏହି ସଂଷ୍କୃତ ଛନ୍ଦ-ରଚନା-ରୀତିବହିର୍ଭୁତ ସର୍ଜନାର ମୂଳ ହେଲା ଶ୍ଲୋକରେ ଯମକ ଓ ଅନୁପ୍ରାସ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନା । ଉତ୍କମୟ ଗୀତିକବିମାନେ ଏହିପରି ଅନୁପ୍ରାସ ଓ ଯମକ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଅନୁସରଣରେ ଅସଂକ୍ଷ୍ୟ ଛାନ୍ଦ, ଚୌପଦୀ ଓ ଚଉତିଶା ରଚନା କରିଅଛନ୍ତି । ଆଜି ମଧ୍ୟ ଉତ୍କମୟ କବି, କାବ୍ୟକାର ଓ ସଙ୍ଗୀତରଚୟିତାମାନେ ଏହି ଜୟଦେବୀ ରୀତି ପାଶୋରି ନାହାନ୍ତି । ଉତ୍କମୟ କଳାକାରର ଏହା ଏକାନ୍ତ ବିଶେଷତ୍ ପତିଷ୍ଠା ।

ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଗଣନିୟମକ୍ରମରେ ଶ୍ଳୋକରଚନା ଭିନ୍ନ ମାତ୍ରା ଛହରେ କେତେଗୋଟି ଶ୍ଳୋକ ଦେଖାଯାଏ । ଏଗୁଡ଼ିକୁ ମାତ୍ରା ବୃହଛହ, ମାତ୍ରାଛହ ବା ଜାତିଛହ କୁହାଯାଏ । ପାଠକାଳରେ ଉଚ୍ଚାରିତ ଅକ୍ଷରଉପରେ ପ୍ରସ୍ୱନ ବା 'ଝୁଙ୍କ' ପଡ଼ିବାର ରୀତି ଦେଖାଗଲା ଅପଭ୍ରଂଶ ଯୁଗରେ । ଜୟଦେବଙ୍କ ରଚନାରେ ଏହା ବିଶେଷ ପ୍ରଭାବ ପକାଇଛି । ତେଣୁ ପଦାକୂଳକ ନାମକ ସମମାତ୍ରିକ ଛହର ରଚନା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହରେ ଦେଖାଯାଏ । ପକ୍ଝଟିକା ଏହାର ନାମଭେଦ । ଅତ୍ୟାନୁପ୍ରାସ ରକ୍ଷା ଏହିପରି ଛହ ରଚନାର ବିଶେଷତ୍ର ।

ପଦାକୁଳକ ଛନ୍ଦ ଚାରିଗୋଟି ଚରଣବିଶିଷ୍ଟ । ପ୍ରତି ଚରଣ ସମାନ ଚାରି ଭାଗରେ ଭକ୍ତ । ପ୍ରତି ବିଭାଗରେ ଚାରି ମାତ୍ରା ରହେ । ଏହିପରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ଚରଣ ଷୋଳମାତ୍ରିକ । ଜୟଦେବ ପଦାକୁଳକ ଛଦର ମାତ୍ରାବିଭାଗ-ବିଧି ରକ୍ଷା କରିଛନ୍ତି; କିନ୍ତୁ ଚରଣସଂଖ୍ୟା ଚାରିଗୋଟିରୁ ଦୁଇଗୋଟି ଘେନି ରଚନା ପୂର୍ତ୍ତି କରିଛନ୍ତି ଗାୟନର ଉପଯୁକ୍ତତାଲାଗି ।

ସଂଷ୍ଟୃତ-ପ୍ରାକୃତ ବା ସଂଷ୍ଟୃତ-ଅପଭ୍ରଂଶ ଯୁଗର ସନ୍ଧିସ୍ଥଳରେ ମହାକବିଙ୍କର ଅଭ୍ୟୁଦୟ । ସଂଷ୍ଟୃତ ଛନ୍ଦ ଆବୃତ୍ତି-ରୀତିକୁ ସେ ଗାୟନ ବୃତ୍ତିରେ ପରିଣତ କରିବାକୁ ଯାଇ ସଙ୍ଗୀତର ସ୍ୱରତାଳ ବନକରେ ରଞ୍ଜାଇଦେଇଛନ୍ତି । ତେଣୁ କେବଳ ଚତୁର୍ମାତ୍ରିକ ପଦାକୁଳକ ଛନ୍ଦର ଉପଯୋଗ ନ କରି ସମ ଓ ବିଷମ ମାତ୍ରିକ ସଙ୍ଗୀତ-ଛନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରଚନାରେ ପ୍ରୟୋଗ କରିଛନ୍ତି । ମାତ୍ରାନୁସାରେ ଏଗୁଡ଼ିକର ତାଳ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ।

ଗୀତଗୁଡ଼ିକର ଚରଣ ବା ପାଦର ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା ଗଣିଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ଗଣିବାକୁ ହେବ ମାତ୍ରା ପରିମାଣ । ଯେପରି—

''ଚନ୍ଦନଚର୍ଚ୍ଚିତ ନୀଳକଳେବର ପୀତବସନ ବନମାଳୀ ।''

ଏ ଧାଡ଼ିଟିର ଅକ୍ଷର ସଂଖ୍ୟା ୨୧; କିନ୍ତୁ ମାତ୍ରା-ଗଣନାନୁସାରେ ଏହା ୨୮ ଅକ୍ଷରବିଶିଷ୍ଟ । ପାଠର ପ୍ରତ୍ୟେକ ବିଭାଗ ଚାରି ଚାରି ମାତ୍ରାରେ ରଚିତ ।

ଯେପରି ---

ଚ-ନ୍ଦନ । ଚ-ର୍ଚ୍ଚିତ । ନୀ-ଳକ । ଲେ-ବର । ପୀ-ତବ । ସ ନ ବ ନ । ମା-ଳୀ- ।

୨ୟ ପଦଟି---

''କେଳିଚଳନୁଣିକୁଷଳମଷିତ ଗଷଯୁଗ ସ୍ୱିତଶାଳୀ ।''

ଏହାର ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା ୨୦ଗୋଟି; କିନ୍ତୁ ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା ଠିକ୍ ୧ମ ଚରଣପରି ୨୮ ଅକ୍ଷର ଏବଂ ଚାରି ଚାରି ଅକ୍ଷରରେ ବିଭାଗୀକୃତ ।

ଯେପରି ---

କେ-ଳିଚାଳ-ନ୍ମଣି।କୁ-ଷଳ।ମ-ଷିତାଗ-ଷଯୁ।ଗ-ସ୍ନି ତାଶା-ଳୀ-।

ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ମାତ୍ରା ଅନୁସାରେ ରଚିତ । ତେଣୁ ଦେଖାଯାଉଅଛି ଯେ ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା ଉପରେ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦିଆ ନ ଯାଇ ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦିଆଯାଇଅଛି; କାରଣ ଏହା ସଙ୍ଗୀତ । କେବଳ ସଙ୍ଗୀତ-ରଚନାର ସୁବିଧା ବା ସୌଷବ ରକ୍ଷାଲାଗି ନୁହେଁ, ଶବ୍ଦାକ୍ଷରର ଗୁରୁ-ଲଘୁ ଉଚ୍ଚାରଣ-ବିଧାନ ପାଳନ କବିଙ୍କର ଅଭିପ୍ରେତ ରସସୃଷ୍ଠିର ଏକାନ୍ତ ସହାୟକ ହୋଇଅଛି ।

#### ଗାୟନଶୈଳୀ

ସାଧାରଣତଃ କଥା କହିବାରେ ଆମେ ଯେଉଁ ବାକ୍ୟ ବ୍ୟବହାର କରୁଁ ତହିଁମଧ୍ୟପ୍ଥ ଶବ୍ଦର ଉଚ୍ଚାରଣକାଳରେ ସ୍ଥଳବିଶେଷରେ ଶବ୍ଦର ପ୍ରସ୍ୱନ ଅନୁସାରେ ଅର୍ଥ ବା ରସବୋଧର ପାର୍ଥକ୍ୟ ଘଟେ ।

ସଙ୍ଗୀତ ରସସିଦ୍ଧିଲାଗି ଅଭିପ୍ରେତ । ଏହା ମାନବର ଜନ୍ମସାଥୀ । ତାହାର ଧାତୁ ବା ଶବ୍ଦ ଉଚ୍ଚାରିତ ହୁଏ ସ୍ୱରସାହାଯ୍ୟରେ । ରସସିଦ୍ଧି ବା ରସଶୁଦ୍ଧିଲାଗି ସ୍ୱରର ଶୁଦ୍ଧତ୍ୱ, କୋମଳତ୍ୱ ଓ ତୀବ୍ରତ୍ୱର ଉପଯୋଗ, ଉଚ୍ଚାରଣକାଳର ସ୍ଥାୟିତ୍ୱ ଓ ସ୍ୱର ସମ୍ପର୍କ ଇତ୍ୟାଦି ଇତ୍ୟାଦି ବହୁ ଦିଗର ବିଚାର ଆବଶ୍ୟକ । ସର୍ବୋପରି ସଙ୍ଗୀତ-ପରିବେଷଣରେ ପ୍ରବୃଦ୍ଧିର ପ୍ରଶ୍ମ ଅଛି । ଗୀତ-କଥା ଏଙ୍କ ଗୀତ-ଗାୟନର ଶୈଳୀ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଅନୁସାରେ ପ୍ରଦେଶଠାରୁ ପ୍ରଦେଶାନ୍ତରରେ ପୃଥକ୍ ଘଟିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ଲୋକରୁଚି, ସମାଜ, ରୀତିନୀତି, ସଂସ୍କାର, ଏପରି କି କଳବାୟୁ ଓ ପ୍ରକୃତି ଅନୁସାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତି ସ୍ଥିର କରିସାରିଛନ୍ତି ଖ୍ରୀଷ୍ଟୀୟ ଦ୍ୱିତୀୟ ବା ତୃତୀୟ ଶତାବ୍ଦୀକାଳରୁ ନାଟ୍ୟଶାସ୍ତପ୍ରଣେତା ମହାମୁନି ଭରତ । ଏହି ପ୍ରବୃତ୍ତିର ବିଶେଷତ୍ୱ ଓ ସ୍ୱତନ୍ତତା ଘେନି ଓଡ଼ିଶୀ ଛଦ୍ଦ ଓ ଚୌପଦୀ ଇତ୍ୟାଦି ରଚିତ ଏଙ୍କ ଗୀତ ହୋଇଆସୁଛି କେଉଁ ବିସ୍କୃତ ଯୁଗରୁ ।

ଆମର ଛାନ୍ଦ ଏବଂ ଚଉପଦୀ ବା ସଙ୍ଗୀତ ରଚନା ଭାଷାବହୁଳ । ଯମକ, ଅନୁପ୍ରାସ ଓ ବିଭିନ୍ନ ଅଳଙ୍କାରସୁସଜ ଗାୟନ-ରୀତିରେ ଅଖଣ୍ଡ ସ୍ୱରପ୍ରକାଶ ରୀତି ଇତ୍ୟାଦି କେତେକ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ରତା ରହିଛି ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତରେ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକରେ ଦୀର୍ଘ ପଦ, ଶବ୍ଦବହୁଳତା ଓ ଯମକ, ଅନୁପ୍ରାସପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦିର ଛାୟା ଓଡ଼ିଶୀ ଛାନ୍ଦ ଓ ସଙ୍ଗୀତରେ ସବୁମତେ କାୟା ବିୟାର କରି ରହିଛି ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତଗୁଡ଼ିକର ରାଗ-ତାଳକଳ୍ପନା ଭାବାନୁସାରୀ । କୌଣସି ଗୀତଲେଖାକୁ ଗାୟକ ତାଙ୍କର ମନମୁଖୀ ସ୍ୱରତାଳରେ ଗାଇପାରନ୍ତି; କିନ୍ତୁ ସହୃଦୟ ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ କବିମନର, ଭାଷା, ଭାବ ଓ ରସର ବାୟୁବ ମର୍ଯ୍ୟାଦା ରକ୍ଷା କରି ଯଥାନିର୍ଦ୍ଦିଷ ରସପ୍ରସାରୀ ରାଗ-ତାଳରେ ଗୀତଟିକୁ ପରିବେଷଣ କରନ୍ତି । ଏତେବେଳେ କବି, କଳାକାର ଓ ରସିକ ଶ୍ରୋତା ଏକାଡ୍ନ ହୋଇପଡ଼ନ୍ତି । ଏଇ ହେଲା ସଙ୍ଗୀତର ସୃଷ୍ଟିଧର୍ମ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଖୋବିନ୍ଦର ଅଥିଗୌରବ ସଙ୍ଗୀତର ସ୍ୱର~ତାଳ-ମାଧୁରୀରେ ସୌରଭାନ୍ୱିତ, ସୌଷବାନ୍ୱିତ ଓ ଗୌରବାନ୍ୱିତ । ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟବିଳାସୀ କବିଙ୍କ ରସିକତ୍ୱର ଏହା ଚରମ ବିକାଶ । ଗୀତଭାଷାରେ ସ୍ଥାନେ ସ୍ଥାନେ ସଂୟୃତସହିତ ପ୍ରାକୃତ ଦେଶୀ ଭାଷାର ପ୍ରଭାବପାତ ଦୃଷ ହୁଏ । ଏଥିରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ କବି ଉଭୟ ରୀତିର ପ୍ରବୀଣ କଳାକାର ଥିଲେ। ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦରେ ଘଟିଛି ସଂଷ୍କୃତ ଏଙ୍ ପ୍ରାକୃତ ଦେଶୀର ସମନୃୟ, ଭକ୍ତି ଏଙ୍ ପ୍ରୀତିର ସମାବେଶ, ଛନ୍ଦ ଏଙ୍ ସ୍ପରର ସମ୍ମିଳନ । ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଅଛି, ଦେବୀ ମାନବୀ ଜୟଦେବଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ପୃଥକ୍ ନ୍ହତି । ତେଣୁ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ସର୍ବଳନପ୍ରିୟ ରଚନା ଏବଂ ସ୍ର-ତାଳଦ୍ୟିର୍ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଜନପ୍ରିୟତା ବିଶେଷଭାବେ ବଢ଼ାଇଦେଇଛି ଶ୍ରୀମନ୍ଦିର । ପଦ୍ୱାବତୀ-ଚରଣ-ଚାରଣ-ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ ଜୟଦେବ ଶ୍ରୀମନ୍ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଛାମୁରେ ଗୀତନୃତ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରୁଥିଲେ । ସବୁବେଳେ ଲକ୍ଷ ଲକ୍ଷ ଦର୍ଶନାର୍ଥୀ ଯାତ୍ରୀ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରକୁ ଆସନ୍ତି । ବିରାଟ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିର ଗର୍ଭଗୃହର ପବିତ୍ର ପରିବେଶ, ସମ୍ମୁଖରେ, ତ୍ରିମୂର୍ଭି, ଲଳିତ-କୋମଳ-କାନ୍ତ-ପଦାବଳୀ-ରଚିତ ଭକ୍ତି-ପ୍ରୀତିସଂଯୁତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରସ-ମୁଖୀ କମନୀୟ ସଙ୍ଗୀତ, ପୁଣି ସୁବର୍ଣ୍ଣ ଚମ୍ପକରେ ସୁବାସ ଚହଟଭଳି ସଙ୍ଗୀତସହିତ ଭକ୍ତିମତୀ ଦେବଦାସୀ ପଦ୍ୱାବତୀଙ୍କ ଭାବନୃତ୍ୟ---ଏସମୟଙ୍କର ଅପୂର୍ବ ସମନୃୟ କେଉଁ ଦର୍ଶନାର୍ଥୀର ଚିଉକୁ ଅବା ଭକ୍ତିରସରେ ପ୍ଲାବିତ ନ କରିବ ? ଏହି ସ୍ମୃତି ପରମ୍ପରାକ୍ରମେ ଦେଶର କୋଣେ କୋଣେ ଆବାଳ-ବୃଦ୍ଧ-ବନିତା ଚିଉରେ ରମ୍ୟ ନିବାସ ରଚନା କରିଦେଲା । ଏହି ରୀତିରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ କଣ୍ଠେ କଣ୍ଠେ ପ୍ରଚାର କରିଦେଲା ଶ୍ରୁତି । ଏହି ଶ୍ରୁତିର ପ୍ରଧାନ ଭସ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିର । ଶ୍ରୁତିର ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ସହଚାରିଶୀ ହେଲା ସ୍ଥୃତି । ଦୁହେଁ ମିଶି ଜନ-ହ୍ଦୟର ପ୍ରୀତି-ପୂଜନବେଦିକାରେ ଛଦ-ବୃଭ-ସଙ୍ଗୀତର ଶାସ୍ତ ପ୍ରତିଭାମୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ଚିର ସଂପୂଜିତ କରାଇଛନ୍ତି ।



## ର୍ପଗ

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ମାର୍ଗଶ୍ରେଶୀୟ ନୁହେଁ । ମୁନି ମତଙ୍ଗଙ୍କ ''ବୃହଦ୍ଦେଶୀ'' ଅନୁସାରେ :—

''ଆଳାପାଦି ସନ୍ନିବଦ୍ଧୋ ଯଃ ସ ମାର୍ଗଃ ପ୍ରକୀର୍ତ୍ତିତଃ ଆଳାପାଦି ବିହୀନସ୍ତୁ ସ ଚ ଦେଶୀ ପ୍ରକୀର୍ତ୍ତିତଃ ।''

ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଆଳାପବିହୀନ । ଆଳାପାଦି ବିହୀନ ସ୍ୱଚ୍ଛନ୍ଦ ମନର ସଙ୍ଗୀତକୁ ଦେଶୀ କୁହାଯାଏ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଦେଶୀ-ଶ୍ରେଣୀୟ । ଏହାର ସଂଖ୍ୟା ୨୪ଗୋଟି । ମହାକବି ଏଥିରେ ୧୧ଟି ରାଗ ବ୍ୟବହାର କରିଅଛନ୍ତି । ମାଳବ :

ପ୍ରାରୟିକ ମଙ୍ଗଳାଚରଣ ସଙ୍ଗୀତର ରାଗ ମାଳବ । 'ଦଶାବତାର' ଗୀତିକାରେ ଏହି ରାଗ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ହୋଇଅଛି ।

ସହ୍ୟାରତିବେଳେ ଓଡ଼ିଶାର ପୁରପଲ୍ଲୀର ବିଷୁ-ମନ୍ଦିରରେ ଦର୍ଶନାର୍ଥୀଙ୍କ କଣ୍ଠରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଏଇ ଦଶାବତାର ଗୀତଟି ଶୁଣାଯାଏ ଓଡ଼ିଶୀ ଗାୟନଶୈଳୀରେ—ବଙ୍ଗୟ କୀର୍ଭନ ଜଙ୍ଗରେ ନୁହେଁ । ସାଧାରଣତଃ ଆରତିର ସମୟ ସହ୍ୟା । ଓଡ଼ିଶାର ସଙ୍ଗୀତଗ୍ରନ୍ଥ ମାଳବ ରାଗଟିକୁ ରାଗ-ରୂପ ବର୍ଣ୍ଣନାମଧ୍ୟରେ ପ୍ରଥମ ସ୍ଥାନ ଦେଇଛନ୍ତି ଏଙ୍ ପ୍ରଦୋଷ ଏହାର ଗାୟନକାଳ ବୋଲି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଅଛି । 'ସଙ୍ଗୀତ ଦାମୋଦର' ରାଗ-ରୂପର ଧ୍ୟାନମୂର୍ତ୍ତି ବର୍ଣ୍ଣନା କରିବାକୁ ଯାଇ ଏହି ମାଳବ ରାଗକୁ ରାଗରୂପ ପର୍ଯ୍ୟାୟର ପ୍ରଥମରେ ଉଳ୍ଲେଖ କରିଅଛନ୍ତି । ଏହିପରି ରାଗମାନଙ୍କର ଧ୍ୟାନରୂପ ଚିତ୍ରିତ ୧୫ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଖଣ୍ଡିଏ ତାଳପତ୍ର ପୋଥ୍ ଫଗୃହୀତ ହୋଇପାରିଛି । ତହିଁରେ ମାଳବ ରାଗରୂପ ପ୍ରଥମେ ସଚିତ୍ର ଅଙ୍କିତ । ପରବର୍ତ୍ତୀ ୧୭ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଆଉ ଖଣ୍ଡିଏ ରାଗଟିତ୍ର ପୋଥ୍ ଫଗୁହ କରି ତାହା ମୁଁ ପ୍ରକାଶ କରିଅଛି । ସେଥିରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଥମେ ମାଳବ ରାଗଚିତ୍ର ଅଙ୍କିତ ।

ରାଗରୂପ

''ନିତୟିନୀଚୁୟିତ ବିକ୍ରପଦ୍ନଃ ଶୁକଦ୍ୟୁତିଃ କୁଣଳବାନ୍ ପ୍ମରଃ ସଙ୍ଗୀତଶାଳଂ ପ୍ରବିଶନ୍ ପ୍ରଦୋଷେ ମାଳାଧରୋ ମାଳବ ରାଗରାଳଃ ।''

ମାଳବ ପ୍ରଦାଷର ରାଗ । ରାସ ଶୃଙ୍ଗୀର । ଏକାଦଶ, ଦ୍ୱାଦଶ ଶତକରେ ମହାକବି କୟଦେବ ଏ ରାଗଟିର ଉପଯୋଗ କରିଛନ୍ତି । ଯୁଗରୁଚି ଘେନି ରାଗରାଗିଣୀର ସ୍ୱରବିଧାନ ବଦଳିଯାଉଛି । ଏଭଳି ପରିବର୍ତ୍ତନ ସ୍ୱାଭାବିକ । ତେଣୁ କୟଦେବଙ୍କ କାଳରେ ଏ ରାଗଟିର ଲକ୍ଷଣ ଯେପରି ଥିଲା, ବର୍ତ୍ତମାନ ଯେ ଠିକ୍ ସେହିପରି ଅଛି— ଏ କଥା କହିହେବ ନାହିଁ । ଏତିକି କିନ୍ତୁ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ ରାଗ ଗାୟନରୀତିର (ଶୈଳୀ), ଛାୟା (ସ୍ୱରପ୍ରୟୋଗର ପ୍ରମାଦ ଥାଇପାରେ) ଓଡ଼ିଆ ଗାୟକକଣ୍ଠରୁ ଏକାବେଳେ ବୋଧ ହୁଏ ଲିଭିଯାଇ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପାଠ ପଠନକାଳ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀବେଳକୁ ଓଡ଼ିଶାର ମନ୍ଦିରମାନଙ୍କରେ ଶଙ୍ଖ-ଚକ୍ର-ଗଦା-ପଦ୍ୱହ୍ୟ ଚତୁର୍ଭୁକ ବିଷୁ ସଂପୂର୍ଚ୍ଚତ ହେଉଥିଲେ । ପରେ ପରେ ଶିଖିଚୂଳିଆ, ବନମାଳିଆ, ମୁରଲୀବଦନ, ତ୍ରିଭଙ୍ଗଠାମ ଶ୍ୟାମ, ବାମରେ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କୁ ଘେନି ଯୁଗଳ ମୂର୍ଭିରେ ପରିପ୍ରକିତ ହେଲେ ।

ବଙ୍ଗଦେଶରେ ଏହି ଶତକମାନଙ୍କରେ ରାଧାକୃଷ ଯୁଗଳ ମୂର୍ତ୍ତି ପ୍ରତିଷାର କୌଣସି ପ୍ରମାଣ ମିଳେ ନାହିଁ; ଏହା ବଙ୍ଗର ଶକ୍ତିପୂଳନ ଓ ତନ୍ତ୍ରସାଧନ ଯୁଗ ।

ପାଶୋରା ଯୁଗରୁ ଓଡ଼ିଶାରେ ସହସ୍ର ସହସ୍ର ବିଷ୍ଟୁ-ମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପରମ୍ପର। ଗାୟନଶୈଳୀ ଏକାବେଳେ ଲୋକ-ମନରୁ ମଉଳିଯାଇଛି ବୋଲି କହିହେବ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରଚନାକାଳ-ପରେ ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ଶତାନ୍ଦୀରେ ପଷିତ ଅହୋବଳ ରଚନା କଲେ 'ସଙ୍ଗୀତପାରିକାତ' । ପାରିକାତ ରଚନାକାଳକୁ ପ୍ରଚଳିତ ରୀତି ଥିଲା ପ୍ରଥମେ ଶ୍ରୁତି ଓ ପରେ ସ୍ୱରସଂସ୍ଥାନ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରଥମ ସ୍ୱର ଷଡ଼କ ଶାସ୍ତ୍ରସମ୍ମତ ୨୨ଗୋଟି ଶ୍ରୁତିମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରଥମ ଶ୍ରୁତି 'ତୀବ୍ରା' ଉପରେ ନ ରହି ୪ର୍ଥ ଶ୍ରୁତି ଛନ୍ଦୋବତୀରେ ନ୍ୟଞ୍ଚ ଥିଲା । ବିଜ୍ଞାନୀମାନେ ସ୍ଥିର କଲେ ଯେ 'ତୀବ୍ରା' ଶ୍ରୁତି ଷଡ଼କ ସ୍ୱରର ସ୍ଥାନ । ବାଞ୍ଚବ କଥା-ସ୍ୱର ଉଚ୍ଚାରିତ ନୋହିଲେ ସ୍ୱରର ସୂଷ୍ମ ବିଭାଗ 'ଶ୍ରୁତି' ସୃଷ୍ଟି ସମ୍ଭବ ହେବ କିପରି ?

ଶ୍ରୁତିପ୍ଥାପନ ରୀତିର ପରିବର୍ତ୍ତନଫଳରେ ପାରିଜାତର ଶୁଦ୍ଧସ୍ୱରରୂପେ ନିର୍ବାଚିତ ଗାନ୍ଧାର ଓ ନିଷାଦ ସ୍ୱରଦୁଇଟି ଅଧୁନା ସ୍ୱରସପ୍ତକର କୋମଳ ଗାନ୍ଧାର ଓ କୋମଳ ନିଷାଦ । ରାଗର ସ୍ୱରରୂପ ବା ଲକ୍ଷଣ ଏହି ରୀତିରେ ବଦଳିଯାଇଛି । ଅବଧ୍ ସୂଦ୍ଧା ଯେଉଁ ଉହଳୀୟ ପଦ୍ଧତିର ସଙ୍ଗୀତଗ୍ରନ୍ଥମାନ ସଂଗୃହୀତ ହୋଇପାରିଛି, ସେଗୁଡ଼ିକ ପାରିଜାତର ପରବର୍ତୀକାଳର ରଚନା । ତହିଁରେ ମାଳବ ରାଗର ଉଲ୍ଲେଖ ଦେଖାଯାଏ ।

''ଟକ୍କାନ୍ୟସମୁଦ୍ଭୁତୋ

ମାଳବୋଽପି ରିପୋକ୍ଝିଡଃ

ନିଷାଦଂଶ ଗ୍ରହନ୍ୟାସୋ ଗଭୂରି ସାଧ କମ୍ପିତଃ ବୀରଶୃଙ୍ଗାରୟୋର୍ଗେୟା ଦିନାନ୍ତେ ନିଶି ବା ବୁଧିଃ ।''

(ଗୀତ ପ୍ରକାଶ)

"ରି-ପ ହୀନ ଟକ୍କଙ୍ଖ୍ୟା ଗ-ଭୂରିଃ ସ-ଧ କମ୍ପିତଃ ନି-ନ୍ୟାଙ୍ଶଗୁହଃ ସାୟଂ ନିଶି ବା ମାଳବଃ ଶୁଚୀ ।"

(ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ)

ଭଭୟ ଗ୍ରନ୍ଥର ମତ ସମାନ ଅର୍ଥାତ୍ ମାଳବ ରାଗରେ ରୁଷଭ ଓ ପଞ୍ଚମ ସ୍ୱର ଦୁଇଟି ବର୍ଚ୍ଚିତ; ଏଣୁ ଓଡ଼ବ-ଓଡ଼ବ ରାଗ । ନିଷାଦ ଏହାର ବାଦୀସ୍ୱର । ଗାନ୍ଧାର ବହୁଳ ବ୍ୟବହୃତ ସ୍ୱର । ଷଡ଼ଜ ଏବଂ ଧୈବତ ସ୍ୱର ଦୁଇଟି କମ୍ପିତ ହୁଏ । ସଂଧାକାଳ ବା ନିଶି ଏହାର ଗାୟନକାଳ । ରସ—ବୀର ଏବଂ ଶୃଙ୍ଗାର ।

ରାଗଧ୍ୟାନ-ବର୍ଣ୍ଣନାନୁସାରେ ଏହା ଶୃଙ୍ଗାରପ୍ରଧାନ ବୋଲି ବିଚାର୍ଯ୍ୟ । "ମାଳାଧରୋ ମାଳବ ରାଗରାଜଃ" ଏଣୁ ଏହି ରାଗ ଶୃଙ୍ଗାରରସ ବର୍ଣ୍ଣନା ଲାଗି ଉପଯୁକ୍ତ । ରସତତ୍ତ୍ୱର ସର୍ବପ୍ରଥମ ମାର୍ଗପ୍ରଦର୍ଶକ ମହାମୁନି ଭରତଙ୍କମତେ ଶୃଙ୍ଗାରର ଅନ୍ୟନାମ 'ଆଦିରସ' ।

''ଅତ୍ତୈବ ପରମୋତ୍କର୍ଷଃ ଶୃଙ୍ଗାରସ୍ୟ ପ୍ରତିଷିତଃ ।'' (ଭାବପ୍ରକାଶ)

- ''କାମସ୍ୟ ସକଳଳାତିସୁଲଭତୟାନ୍ତ ପରିଚିତତ୍ୱେନ ସର୍ବାନ୍ ପ୍ରତିହୃଦ୍ୟତେତି ପୂର୍ବଂ ଶୃଙ୍ଗାରଃ ।''
- —ପଶୁ, ପକ୍ଷୀ, କୀଟ, ପତଙ୍ଗ, ମନୁଷ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦି ଯାବତୀୟ ସୃଷ୍ଟିପକ୍ଷେ ରମଣେଛା ସର୍ବସାଧାରଣଭାବେ ଆସ୍ୱାଦ୍ୟ । ଏହି କାରଣରୁ ଶୃଙ୍ଗାର ସର୍ବପ୍ରଥମ ରସରୂପେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ଏହାର ଆଦିତ୍ୱ ବା ପ୍ରଧାନତତ୍ତ୍ୱର ସାର୍ଥକତା ଏହିଠାରେ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଦଶାବତାର ଗୀତିକାମଧ୍ୟରେ ଦଶ ରସର ଅଧିକାର ସ୍ୱାକୃତି; ଯଥା— ମୀନ — ବୀଭସ, କୂର୍ମ୍ନ = ଅଦ୍ଭୁତ, ବରାହ = ଭୟାନକ, ନୃସିଂହ = ବାସଲ୍ୟ, ବାମନ = ସଖ୍ୟ; ପରଶୁରାମ = ରୌଦ୍ର, ଶ୍ରୀରାମ = କରୁଣ, ବଳରାମ = ହାସ୍ୟ, ବୁଦ୍ଧ = ଶାନ୍ତ ଏବଂ କଳ୍କି = ବୀର ରସର ପ୍ରକାଶକ ।

ଏହି ଦଶ ରସର ମୂଳ ହେଲା ଶୃଙ୍ଗାର ବା ଆଦିରସ ଅର୍ଥାତ୍ ଆଦିରସ ହିଁ ରସରାଜ । ଦଶ ରସ ବା ଦଶ ଅବତାରର ଠୁଳ ପ୍ରକାଶ ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନ୍ । 'ରସୋ ବୈ ସଃ' — 'କୃଷୟୁ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱୟଂ' । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ କୁହାଯାଇଅଛି, ''ଦଶାକୃତିକୃତେ କୃଷାୟ ତୁଭ୍ୟ ନମଃ ।''

କୃଷ ହିଁ ରସରାଜ— ମୂର୍ତ୍ତମାନ୍ ଶୃଙ୍ଗାର ।

କୟଦେବ କହିଛନ୍ତି :---

''ଶ୍ଚଙ୍ଗାରଃ ସଖି ମୂର୍ଭିମାନିବ ମଧୌ ମୁଗ୍ଧୋ ହରିଃ କ୍ରୀଡ଼ିତ ।''

ଦଶାବତାର ଗୀତିର ମୁଖ୍ୟ ଆରାଧ୍ୟ ଦେବତା ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ । ତେଣୁ ଏ ଗୀତିକାପାଇଁ ଶୃଙ୍ଗାର-ରସପ୍ରସାରୀ ରାଗର ମନୋନୟନ ସାର୍ଥକ । ମାଳବ ରାଗଟି ଶୃଙ୍ଗାର-ରସଦ୍ୟୋତକ ।

ମାଳବ ରାଗ ଟକ୍କ ବଂଶରୁ ଜାତ ଅର୍ଥାତ୍ ଟକ୍କ ରାଗ-ଲକ୍ଷଣ ଘେନି ମାଳବ ରାଗ ପ୍ରସ୍ତୁତ । ଟକ୍କ ରାଗରେ ରୁଷଭ ଏବଂ ଧୈବତ ସ୍ୱର କୋମଳ । ତୀବ୍ର ମଧ୍ୟମ ବ୍ୟବହୃତ ହେଉଥିଲେ ହେଁ ଏହା ମାଳବରେ ବର୍ଜ୍ୟ ସ୍କର ।

ଓଡ଼ିଶୀ ପଦ୍ଧତି ଅନୁସାରେ ମାଳବ ଗୌରୀମେଳର ଏକ ଓଡ଼ବ-ଓଡ଼ବଳାତୀୟ ରାଗ । ସଂଗୀତ ନାରାୟଣମତେ—

''ମଧ୍ୟାଦିଷ୍ଟ ମଲ୍ଲାରୀ ଦେଶପାଳଷ୍ଟ ମାଳବଃ ।''

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

(ସଂ.ନାରାୟଣ)

ଓଡ଼ିଶାର ପୁରପଲ୍ ବିଷୁ ମନ୍ଦିରବହୁଳ । ଅସଂଖ୍ୟ ଦେବଦର୍ଶନାର୍ଥୀ ପ୍ରଦୋଷକାଳରେ ପ୍ରୋକ୍ତ କାରଣରୁ ଏହି ରାଗରେ ଦଶାବତାର ଗୀତିକା ଗାୟନ କରନ୍ତି ।

କବି ଜୟଦେବ ପରାଶରାଦି ଭକ୍ତ ସଙ୍ଗୀଗଣ ସମଭିଭ୍ୟାହାରରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଭଗବାନ୍ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କର ସନ୍ଧ୍ୟାରତିକାଳରେ ଓଡ଼ିଶାର ଜନମନକୁ ଘେନାଇ ଓଡ଼ିଶୀ ଶୈଳୀରେ ଏହି ଗୀତ ପ୍ରଥମେ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନା କଲେ ଏବଂ ପୂଜ୍ୟପାଦ ପୂର୍ବଜଙ୍କର ଅମଳିନ ସ୍ପୃତି ଘେନି ପ୍ରତିସନ୍ଧ୍ୟାରେ ତାଙ୍କରି ଦାୟାଦମାନଙ୍କ କଣ୍ଠନିଃସୃତ ଏହି ଦଶାବତାର ଗୀତିକା ଓଡ଼ିଶାର ଅଗଣତି ବିଷ୍ଣୁମହିର ଆଜି ମଧ୍ୟ ମୁଖରିତ କରେ ।

ଉତ୍ତରଂଶପ୍ରଧାନ ମାଳବ ରାଗଟି ନିଷାଦ-ଗାନ୍ଧାରପ୍ରାଧାନ୍ୟହେତୁ 'କାର୍ଯ୍ୟୋ ଗନୀ ତୁ କରୁଣେ ହାସ୍ୟେ ଶୃଙ୍ଗାରୟୋର୍ମତୌ'' ତଥା ''ଗାନ୍ଧାରଃ ସପ୍ତମ ପ୍ରାୟଃ କରୁଣେ ଗାନମିଷ୍ୟତେ ।'' ଅର୍ଥାତ୍ ନି-ଗା ସ୍ୱର-ସମନ୍ୱୟ କରୁଣ, ହାସ୍ୟ ଓ ଶୃଙ୍ଗାର ବିଶେଷତଃ କରୁଣ-ରସପ୍ରସାରକ ।

ଟକ୍କ ଜାତି ଉଦ୍ଭବ ରାଗହେତୁ ରୁଷଭ ଓ ଧୈବତ ସ୍ୱରଦ୍ୟ କୋମଳ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଏହି ରାଗରେ ରୁଷଭସ୍ୱର ବର୍ଚ୍ଚିତ । ତେଣୁ କୋମଳ ଧୈବତ ଶାନ୍ତରସର ଉଦ୍ଦାପକରୂପେ ବ୍ୟବହୃତ । ଏହା ମାଳବ ରାଗର ଅଧୁନା ପ୍ରଚଳିତ ରୀତି ମଧ୍ୟ ।

ଏ ରୀତିରେ ରାଗଟିର ଆରୋହାବରୋହ ସ୍ୱରବିଧାନ ହେଲା—ଆରୋହ – ସା, ଗା, ମା, ଦ୍ଧା (କୋମଳ ଧୈବତ) ନି ଓ ସୀ (ତାରଷଡ଼କ)

ଅବରୋହ - ସୀ, ନି, ଦ୍ଧା, ମା, ଗା ସା ।

ଭହଳ ସଂଗୀତ ପଦ୍ଧତିମତେ ଏହି ଗୌରୀ ମେଳର ର।ଗଟି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ତିନିଗୋଟି ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଅଛି ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ବ୍ୟବହୃତ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ରାଗଗୁଡ଼ିକ ସଂବଦ୍ଧେ ଆଲୋଚନା କଲେ ସ୍ପଷ୍ଟ ପ୍ରତିପାଦିତ ହୁଏ ଯେ ମହାକବି ଗୀତଗୁଡ଼ିକରେ ରାସଭାବାନୁକୂଳକ ରାଗର ଯଥାର୍ଥ ଉପଯୋଗ କରିଅଛନ୍ତି ।



## ର୍ସ-ରାଗ

#### ରତୁ ବସନ୍ତ

ରସାଳର ସୁକୁମାର ନବମୁକୁଳ-ତନୁରେ ମନଭୁଲା ସରସ ପରଶ ବୋଳି, ମଦିର ସମ୍ପଦ ଅପହରଣ କରି, ବିଶ୍ୱସାର। ପରଶିଦେଇ ମଳୟ ନିଜର ପ୍ରୌଢ଼ୀ ପ୍ରଚାରରେ ବ୍ୟୟ । ବିନ୍ଦୁମିତ ମଧୁଲୋଭରେ ଚାଟୁଗୀତ ଗାଇ ଫୁଲବଧୂର ଚଉକତି ଅଳି କରି ବୁଲୁଛି ଲମ୍ପଟ ମଧୁକର । ପଞ୍ଚମ ତାନରେ କୁହୁ ଭଣି ବନପ୍ରିୟ କୋଇଲି ବିରହିଣୀର ଅନ୍ତରମଝିରେ ପ୍ରିୟ-ମିଳନର ଉତ୍ତଣ୍ଡା ବାସନା ଚେତାଇଦେଉଛି ।

ରାଧାମ।ଧବ-କେଳି-କୌତୁକ-ରସିକ ଭକ୍ତକବି ଜୟଦେବ ସରସ ବାସନ୍ତୀ-ପ୍ରଫୁଲୁ-ପ୍ରକୃତିର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟଫଦର୍ଶନରେ ଆତ୍କୁବିଭୋର ହୋଇ ଗୋବିନ୍ଦ-ଚରଣତଳେ ପ୍ରଣତି-ନିବେଦନ-ମାନସରେ ଧରିବସିଲେ ପୋଥି ଆଉ ଲେଖନୀ । ଅପ୍ରତ୍ୟାଶିତଭାବେ ଅଶରୀରୀ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ମିଳିଲା-

''ଗୀତୈର୍ବାଦ୍ୟେଶ୍ ନୃତ୍ୟେଶ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ପରିତୋଷୟତ୍ ।''

ସ୍ଥିର କଲେ, ଗୋବିନ୍ଦର ତୃପ୍ତିବିଧାନକଳ୍ପେ ଗାଇବେ ସେ ଗୋବିନ୍ଦ-ରସ ଗୀତି-ଗାଇବେ ସେ ଭକ୍ତିରସର ପରମବିକାଶକ ଶ୍ରଙ୍ଗାର-ସଙ୍ଗୀତ ।

ଭଟନ୍ସିଂହ ଯେଉଁ ଶୃଙ୍ଗାରରସର ଅଭିନବତ୍ୱ, ପରମାର୍ଥକତ୍ସୟହେ କହିଛନ୍ତି-

''ଯେନ ରମ୍ୟତେ, ଯେନ ଅନୁକୂଳବେଦନୀୟତୟା ଦୁଃଖମପି ସୁଖତ୍ୱେନ ଅଭିମନ୍ୟତେ, ଯେନ ରସକୈରଙ୍କ୍ରିୟତେ, ଯେନ ଶୃଙ୍ଗାରଃ ଉଚ୍ଚତୟୋରୀୟତେ, ସ ଖଳୁ ତାଦ୍ୱଶାଃ ।''

କୟଦେବ କେବଳ ଫଗୀତଜ୍ଞ ନୁହନ୍ତି, ସେ କବି-ମହାକବି । ଶୃଙ୍ଗାରୀ ଚେତ୍ କବିଃ କାବ୍ୟେ

ଜାଙ ରସମଙ୍କ ଜଗତ୍

ସ ଏବ ଚେଦଶୃଙ୍ଗାରୀ \*

ସର୍ବ ବିରସତା ବୁଜେତ୍ ।

(ଧ୍ରନ୍ୟାଲୋକ)

ଶୃଙ୍ଗାରରସାପୁତ କାବ୍ୟ ସାରାଜଗତକୁ ରସମୟ କରେ; ତାହା ଛଡ଼ା ସଂସାର ହୁଏ ନୀରସ । କୟଦେବ ସ୍ୱୟଂ ରସରେ ମଜି ଜଗତକୁ ମଜାଇଦେବା ମାନସରେ ହେଲେ ଗୋବିନ୍ଦଚରଣାଶ୍ରିତ । ନିବେଦନ କଲେ, ଶୃଙ୍ଗାରରସଭରା ସଂଗୀତମୟ କାବ୍ୟଟି । ଇଷ୍ଟଦେବଙ୍କର ଆଶୀର୍ବାଦ ଘେନି ଭକ୍ତକଣ୍ଠରେ ଏଇ ଶୃଙ୍ଗାରରସଭରା ସଂଗୀତ ହେବ ରାଧାକୃଷ-କେଳିକଳାପର ପ୍ରଥମ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଚାର । କଳ୍ପନା ନୟନ ତାଙ୍କର ଦେଖିଛି-''ସାମୋଦ-ଦାମୋଦର ।''

ଦିନେ ପ୍ରୀତିବତୀ ରାଧିକା ହିରଣ୍ୟ ରସନାଦାମରେ ଯାହାଙ୍କୁ ବାହି ପକାଇଥଲେ, ସେହି ଦାମୋଦର ଆଜି ଆମୋଦ ମଭ ।

ମନ୍ଦ-ମଳୟସଞ୍ଚାଳିତ ବାସନ୍ତୀ-ସୁମନସୁରଭିତ ବୃନ୍ଦାବନର ଲତାକୁଞ୍ଚତଳେ ବିଳାସିନୀ ବ୍ରଳବନିତାପରିବେଷ୍ଟନୀରେ-

''ଶୃଙ୍ଗାରଃ ସଖି ମୂର୍ଭିମାନିବ ମଧୌ ମୁଗ୍ଧୋ ହରିଃ କ୍ରୀଡ଼ିତ ।''

ଏ ରସ, ଏ ଭାବ, ଏ ମାଧୁରୀ, ଏ ଉନ୍ନାଦନା ଯୁଗଯୁଗାନ୍ତରର ଅସରତି ଗନ୍ତାଘରେ ସାଇତିରଖିବେ କିପରି ? କିଏ ହେବ ସଙ୍ଗୀତପ୍ରାଣ କବିଙ୍କର ପରମ ସହାୟକ ବନ୍ଧୁ ? ପଲକମାତ୍ରକେ ଉପସ୍ଥିତ ଅନାଦୃତ ସହ୍ଦୟ--

''ଚୁତାଙ୍କୁରେଣୈବ କୃତାବଙ ସୋ

ବିଘର୍ଷମାନାରୁଣନେତ୍ପପଦୃଃ ।

ପୀତାୟରଃ କାଞ୍ଚନଚାରୁଦେହୋ

ବସନ୍ତ ରାଗୋ ଯୁବତୀ-ପ୍ରିୟୟ ।''

ପାଠାନ୍ତର - ସ ଏବ ବୀତରାଗଣ୍ଟେତ୍ ।

ଅକୃତିମ ଦରଦୀ ବନ୍ଧୁ ବସତ କଳ୍ପନାର ଭାବ ଅନୁମାନ କରି ଶୃଙ୍ଗାର-ରସପୂରକ ଷଡ଼କ ଓ ମଧ୍ୟମ ସ୍ୱରସମନ୍ୱୟର ନିରାଜନାଲାଗି ପରାମର୍ଶ ଦେଲେ ମହାକବିଙ୍କୁ । ତହୁଁ ସକୃତଜ୍ଞ କବି ସ୍ୱରଦେବତାର ଆବାହନ କଲେ ଭାଷା-ବାହାନରେ ବିକେକରାଇ ତାଙ୍କୁ । ଫଳରେ ଅମର ଲେଖନୀମୁନରୁ ପ୍ରସରିଲା ଅମୃତର ଅପୂର୍ବ ନିଝ୍ରଧାରା-

''ବିହରତି ହରିରିହ ସରସ ବସନ୍ତେ ।''

ରସ-ରାଗ ଘେନି ବସନ୍ତ ରାସର ଅୟଆରୟ କଲେ ରସିକ କବି ଏଇ ଗୀତଟି ଗାଇ । ଏହି ରାଗର ଲକ୍ଷଣସୟଦ୍ଧେ ଉଚ୍ଚଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ-ଗ୍ରନ୍ଥକାରମାନେ କହିଛନ୍ତି– (କ) ''ଷଡ୍ଇ-ମଧ୍ୟମିକା-ଜାତଃ

ଷଡ଼୍ଜନ୍ୟାସ ଗ୍ରହଂଶକଃ

ଗେୟା ବସନ୍ତରାଗୋଽଙ୍ଗ

ବସବସମୟେ ବୁଧିଃ ।"

(ଗୀତପ୍ରକାଶ, ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ)

(ଖ) ''ଷଡ଼୍ଜନ୍ୟାସ ଗୁହାଂଶୋଃୟଂ

ଷଡ଼୍ଜ ମଧ୍ୟମିକୋଦ୍ଭବଃ

ଜ୍ଜେୟା ବସତଃ ସମ୍ପର୍ତ୍ତୋ

ବସନ୍ତସମୟେ ବୁଧିଃ ।"

(ସଙ୍ଗୀତ ମୁକ୍ତାବଳୀ)

ବସନ୍ତ ରାଗ ବସନ୍ତକାଳରେ ସର୍ବିକାଳୀନ ଗେୟ ବୋଲି ଗ୍ରନ୍ଥ ମତ । ମତାନ୍ତରେ ଶେଷରାତ୍ର ଏବଂ ଦିବସର ପ୍ରଥମ ପ୍ରହରରେ ଗେୟ । କାଳର ଗତି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ରାଗ-ରାଗିଣୀର ଗଠନ-ରୀତିର ବହୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଛି ।

ପ୍ରୋକ୍ତ ଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କ ମତରେ ବସନ୍ତ ଏକ ଶୁଦ୍ଧ, ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ରାଗ । ଅଧୁନା ପ୍ରଚଳିତ ମତେ ଏହା ଓଡ଼ବ-ଷାଡ଼ବ ରାଗ । ଆରୋହରରେ ରଷଭ ଓ ପଞ୍ଚମ ବର୍କିତ । ଅବରୋହକାଳରେ କେବଳ ପଞ୍ଚମବିହୀନ । ରଷଭ ସ୍ୱର କୋମଳ । ତୀବ୍ର ଏବଂ ଶୁଦ୍ଧ ଦୁଇ ରୀତିର ମଧ୍ୟମ ମଧ୍ୟ ବ୍ୟବହୃତ ହୁଏ । ଆରୋହଣରେ ଶୁଦ୍ଧ, ମତାନ୍ତରେ ତୀବ୍ର ଏବଂ ଅବରୋହଣରେ ତୀବ୍ର ଓ ଶୁଦ୍ଧ-ଦୁଇ ମଧ୍ୟମର ବ୍ୟବହାର ଦେଖାଯାଏ । ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତ ପଦ୍ଧତିରେ ଏହା ପଞ୍ଚମ ମେଳର ରାଗ ।

ଷଡ଼ଜ-ମଧ୍ୟମ ବାଦୀ ସଂବାଦୀ ।

କେହି କେହି ମଧ୍ୟମ-ଷଡ଼କକୁ ମଧ୍ୟ ବାଦୀ ସଂବାଦରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିବାର ଦେଖାଯାଏ ।

ଆରୋହ = ସା ଗା ମା ଧା ନି ସା

ଅବରୋହ = ସା ନିଧା ହା ମା ଗା ରି ସା

(ତୁ = ତୀବୁ ମଧ୍ୟମ, ରୀ = କୋମଳ ରଷଭ)

ରସ = ଶୃଙ୍ଗାର ।

ମହାକବି ଏହି ରସାନୁକୂଳକ ରାଗର ଉପଯୋଗରେ ରଚିତ ସଙ୍ଗୀତଟିର ଶେଷରେ କହିଛନ୍ତି:-

''ସରସ-ବସନ୍ତମୟ-ବନବର୍ଣ୍ଣନମନୁଗତ-ମଦନବିକାରଂ ।''

ନଟଶିରୋମଣି ମୂର୍ତ୍ତିମାନ୍ ଶୃଙ୍ଗାରରୂପୀ ନାଗର ନଟବରଙ୍କୁ ଘେରି ରହିଛନ୍ତି ବ୍ରକନାଗରୀବୃଦ୍ଦ- ପାଶୋରିଦେଇ ନିକର କୁଳ, ଶୀଳ, ମାନ, ଗୌରବ । ପ୍ରୀତିଉଚ୍ଚଳା ମନ-ପୁାଣ ଘେନି ସମୟେ ହଲ୍ଲିସକ ନୃତ୍ୟରେ ପ୍ରମଭ ।

ଏତିକିବେଳେ ଶ୍ରୀକୃଷ-ମିଳନ-ଆଶାର ଗହନ କାନ୍ତାର ବୁଲି ବୁଲି କନ୍ଦର୍ପ-କ୍ୱରପୀଡ଼ିତା ବିରହୋହଣ୍ଠିତା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ସଙ୍ଗରେ ଆଣି ସହଚରୀ ଅଦୂର ଲତାକୁଞ ଉହାଡ଼ରୁ ଠାରି କହିଲା–ରାଈ !

> ବିହରେ ହରି ସହି ! ମଧୁ ମଧୁ-ମାସେ ସଖିଗଣ ସଙ୍ଗେ ନାଚଇ ରଙ୍ଗେ ବିରହୀ ପରାଣମରା ସେ ।

ଏଇ ଅବସ୍ଥାରେ ଚନ୍ଦନଚର୍ଚ୍ଚିତ ନୀଳକଳେବର ପୀତବସନ ବନମାଳୀଙ୍କୁ ଦେଖାଇଦେଲା ସହଚରୀ ।

ଅଭୂତ କେଶବ-କେଳିରହସ୍ୟ-ଫଦର୍ଶନରେ ହୃଦୟ ଉରିଗଲା ଅଭିମାନରେ ନବକିଶୋରୀଙ୍କର । ଅରୁଶୋଦୟ ପରେ ପରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଗୋପୀମଣ୍ଡଳମଧ୍ୟରେ ଏଙ୍ ବିଧ ଲୀଳାରତ ଦେଖି ଆଉ ଦଣ୍ଡେ ହେଲେ ଉନ୍ଦୁର ନ ସହି ସଖୀ ସହିତ ରାସମଣ୍ଡଳ ନିକଟରୁ ବାହାରିଗଲେ ସେ । ପ୍ରଣୟ-ଇର୍ଷାନ୍ୱିତା କୋପିନୀ ପଣ କଲେ-ଯାହା ହେବାର ହେଉ ପଛେ, ଦକ୍ଷିଣନାୟକ ଶ୍ୟାମଚନ୍ଦ୍ର ଏଥର ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ଉପଗତ ହେଲେ ସେ ଅବଶ୍ୟ ଶଠଙ୍କର ପ୍ରୀତି ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରି ହେବେ ମାନୋନ୍ତା ।

ତହୁଁ ସ୍ଥଳ, କାଳ ଓ ପାତ୍ର ବିବେଚନା କରି ରସାନୂକୁଳକ 'ରାମକିରୀ' ରାଗସହାୟରେ ମହାକବି ଖଞ୍ଜିଛନ୍ତି ଗୀତ-ଭାଷା । ଏହା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଦ୍ୱିତୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ।

ରାମକିରୀ ରାଗର ଭାବ-ରୂପ ବର୍ତ୍ତନା କରି ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ଗ୍ରନ୍ଥକାର କହିଛନ୍ତି-

''ସ୍ୱର୍ଷପ୍ରଭା-ଭାସୁରଭୂଷଣାଢ଼୍୯ ନୀଳଂ ନିଚୋଳଂ ବପୁଷା ବହରଂ । କାନ୍ତେ ପଦୋପାନ୍ତମଧ୍ରଶିତେଽପି

ମାନୋନୃତା ରାମକିରୀ ପ୍ରଦିଷ ।''

ରସବିଚାରରୁ ଏହି ରାଗର ଉପଯୋଗ ଅତୀବ ସମୀଚୀନ ।

ଗୀତପ୍ରକାଶ, ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ଏବଂ ସଙ୍ଗୀତ ସରଣୀ ପ୍ରଭୃତି ଗ୍ରନ୍ଥମତେ ରାଗଟି ସଂପ୍ରଶିଶ୍ରେଣୀୟ । ଏମାନଙ୍କ ମତରେ-

((-----

''ପ୍ରହରାଭ୍ୟନ୍ତରେ ଗେୟା ଷଡ୍କନ୍ୟାସ ଗ୍ରହାଶକା

ଷଡ଼୍କର୍ଷଭ ଗୁହାରୟା ତକ୍ତେ ରାମକୃତିମିତାଃ ।।''

ସଙ୍ଗୀତକୌମୁଦୀ (ଉଚ୍ଚଳ) ଏଙ୍କ ହୃଦୟ କୌତୁକ ଗ୍ରନ୍ଥମତେ-

''ଆରୋହେ-ମତିହୀନ ସ୍ୟାଦ୍

ଗାନ୍ଧାରାଦିକ ମୂର୍ଚ୍ଛନା ।

ଧୈବତାଶା ଚ ଗ-ନ୍ୟାସା

ପୂର୍ଣା-ରାମକଲୀମତାଃ ।"

ପ୍ରଚଳିତ ଓଡ଼ିଶୀ ପଦ୍ଧତିରେ ରାମକିରୀ 'ଗୌରୀ' ମେଳର ରାଗ । ରଷଭ ଏବଂ ଧୈବତ ସୂର୍ଭୟ କୋମଳ ।

ଆରୋହ = ଔଡ଼ବ (ମ-ନିବର୍କିତ)

ଅବରୋହ = ସଂପୃର୍ଣ୍

ବାଦୀ = ଷଡଜ

ସଂବାଦୀ = ପଞ୍ଚମ

ମତାନ୍ତରେ –

ବାଦୀ = ପଞ୍ଚମ

ସଂବାଦୀ = ଷଡ଼କ

କେହି କେହି ଉଭୟ ମଧ୍ୟମ ବ୍ୟବହାର ମଧ୍ୟ କରନ୍ତି ।

ରସ = ଶୃଙ୍ଗାର-ସ୍ଥାୟୀଭାବ ଶୋକ ।

ସମୟ= ଦିବା ପଥମ ପହର ।

ରାମକିରୀ ରାଗରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଈର୍ଷୀମାନ ସୃଷ୍ଟି ହେବାଭଳି ଅବସ୍ଥା ବର୍ଷନପରେ କବିଙ୍କର କଳ୍ପନା ନୟନ ଦେଖିଛି- ମଧୁବ୍ରତମଶ୍ଚଳୀର ଗୁଞ୍ଜନମୁଖରିତ ଏକ ନିଭୃତ ନିକୁଞ୍ଜନରେ ଉପଗତ। ରାଧିକା ଅତି ଅସହାୟାଭଳି ପ୍ରୀୟସଖୀକୁ ଗୋପନରେ କହିଲେ–

''ସଖୀ ! ଦିନେ ଏହି ଚନ୍ଦ୍ରକ-ଚାରୁମୟୂରଶିଖୟକମଷଳବଳୟିତ କେଶୀ ନାଗର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସହ ମଧୁର ମିଳନଗୌରବରେ ଗରବିଶୀ ଥିଲା ରାଧ୍କା । ଆଜି ପୁଣି ତାହାରି ଆଖି ଦେଖିଲା-

''ରାସେ ହରିମିହ ବିହିତବିଳାସମ୍ ।' ବୁକୁ ଫାଟି ଯାଉଛି ସଖୀ ପୂର୍ବକଥା ସ୍ମରଣ କରି ।''

ଏ ସ୍ୱୃତିର ଅନ୍ତରାଳରେ ଲୁଚିରହିଛି ମିଳନର ଉଦ୍ଗ୍ରୀବ ଆକାଂକ୍ଷା । ''ନବୀନା ବିପ୍ରଲୟେନ ଶୃଙ୍ଗୀରପୃଷ୍ଟିମଶ୍ରୁତେ''-ବିରହ ବିନା ଶୃଙ୍ଗୀର ପୃଷ୍ଟ ହୁଏ ନାହିଁ । ସମବେଦନାକାତର ଅନ୍ତରମଧ୍ୟରେ ଏହି ଭାବକଳ୍ପନାର ତରଙ୍ଗ ଖେଳିଯିବାମାତ୍ରକେ କବିକଣ୍ଠରେ ଗୁଞ୍ଜରଣ ଭରିଦେଇଛି **ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗ**ର ସ୍ୱରସମାବେଶ ।

ଏହିଠାରେ ରସ-ରାଗ ବର୍ତ୍ତନା ମଧ୍ୟରେ କଥାଟା ରସଭଙ୍ଗ କରିବ ବୋଲି କାଣି ମଧ୍ୟ ଅତି ଦୁଃଖର ସହିତ ଏହି ରାଗ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ସମ୍ଭନ୍ଧରେ ପଦେ ଅଧେ କଥା ବାଢ଼ି ବସୁଛି,– ସହୃଦୟ ଜନକର ଦିବ୍ୟଧାନ ତଳେ ।

ବିଭିନ୍ନ ଭାଷାରେ ପ୍ରକାଶିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପୁଷ୍ତକ ଏବଂ କେତେକ ଖଣି ତାଳପତ୍ର ପାଣ୍ଟୁଲିପି ମିଳାଇବାରେ ଦେଖାଯାଇଅଛି ଯେ ସର୍ବତ୍ର ଏହି ତୃତୀୟ ଗୀତଟିରେ 'ଗୁଜରୀ' ବା ଗୁର୍ଜରୀ' ରାଗ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ । ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଅନ୍ୟତ୍ର ପାଞ୍ଚଗୋଟି ଗୀତରେ ମଧ୍ୟ ମହାକବି ଏହି 'ଗୁର୍ଜରୀ' ରାଗଟି ବ୍ୟବହାର କରିଅଛନ୍ତି, ରସସିଦ୍ଧ ଅଭିପ୍ରାୟରେ । ଏଗୁଡ଼ିକ ଯଥା--

(୧) ଗ୍ରନ୍ଥର ମଙ୍ଗଳାଚରଣରେ ୨ୟ ଗୀତ-(''ଶ୍ରୀତକମଳାକୁଚମଣ୍ଡଳ.....'' ନାୟକ-ଧୀର ଲଳିତ । ରସ-ଶଙ୍ଗାର)

(୨) କଥାବସ୍ତୁ ଉପସ୍ଥାପନା ଅନୁସାରେ ଗ୍ରନ୍ଥ ୩ୟ ଗୀତ-(୨ୟ ସର୍ଗର ପ୍ରଥମ ଗୀତ)

(''ସଞ୍ଚରଦଧରସୁଧାମଧୁର ଧୃନି.....'')

(ନାୟିକା = ଉହଣ୍ଠିତା । ରସ - ଶୃଙ୍ଗାର ବିପ୍ରଲୟ)

କହିବା ଅନାବଶ୍ୟକ ଯେ ପ୍ରୋକ୍ତ ରଚନାଗୁଡ଼ିକର ରସ ଶୃଙ୍ଗାର ଏଙ ଘଟଣା ପରମ୍ପରା ବିଚାରରୁ ଏହା ପ୍ରଦୋଷ ବା ନିଶାକାଳୀନ ।

(ନାୟକ - ଶଠ, ନାୟିକା - ସ୍ୱାଧୀନ ଭର୍ତ୍ତକା, ରସ - ଶୃଙ୍ଗାର)

ବଳାକ୍ଷରରେ ମୁଦ୍ରିତ ''କବି କୟଦେବ ଓ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ'' ର ସ୍ୱନାମଧନ୍ୟ ଟୀକାକାର, ଆଲୋଚକ ତଥା ଅନୁସଂଧାନୀ (''ଆର ତାହାର ପର ହଇତେଇ ଜୟଦେବ ସୟବ୍ଧେ 'ଅନୁସନ୍ଧାନ' ଆରୟ କରି'' – କବି ଜୟଦେବ ଓ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ, ପ୍ରଥମ ସଂସ୍କରଣରେ ନିବେଦନ) ପଣିତ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ହରେକୃଷ ମୁଖୋପାଧାୟ ତାଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ମଧ୍ୟ ଉପରୋକ୍ତ ପାଞ୍ଚଗୋଟି ସଙ୍ଗୀତର ରାଗ 'ଗୁର୍ଜରୀ' ବୋଲି ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ରାଗ ଆଲୋଚନାବେଳେ (ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-୪ର୍ଥ ସଂନ୍ଦର୍ଭ-୧୪ ପୃଷା) ଦକ୍ଷିଣ 'ଗୁର୍ଜରୀ' ରାଗ ରୂପରେ ପରିଚୟ ବାଢ଼ିଛନ୍ତି । ବିଚାରକଲେ ଦେଖାଯିବ ଯେ ଉଭୟ ରାଗ ଆଦୌ ସମାନ ରସମୁଖ୍ୟ ନୁହେଁ । ସୁତରାଂ ତାହା ଗୀତ-ଭାବର ଅନୁକୂଳକ ହୋଇ ନପାରେ । ଏଣୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ମୂଳପାଠର ଗୁର୍ଳରୀ ରାଗର ଉଲ୍ଲେଖ ଥିବାସତ୍ୱେ ଦକ୍ଷିଣଗୁର୍ଜରୀକୁ 'ଅନଧିକାର ପ୍ରବେଶ' ଦେବା ସମୀଚୀନ ହେଉଛି ତ ?

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତ-ରସ ଅନୁସାରେ କବି-ନିର୍ବାଚିତ ଗୁର୍କରୀ ଏଙ ଆଲୋଚକଙ୍କ ଦ୍ୱାର। ଉପସ୍ଥାପିତ ଦକ୍ଷିଣ ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗ ଦୁଇଟିର ଭାବ ରୂପର ଫକ୍ଷିପ୍ତ ଆଲୋଚନା ରସିକଜନଙ୍କ ବିଚାର ଅପେକ୍ଷାରେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି ।

ନାଟ୍ୟକାର ନାଟ୍ୟ ବିଷୟବସ୍ତୁକୁ ମଞ୍ଚୋପଯୋଗୀ ହେବାଭଳି କେତେଗୋଟି ବିଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ କରନ୍ତି । ଏହା ନାଟକର 'ଅଙ୍କ' ବୋଲି କଥିତ । ଗୀତିକାବ୍ୟରେ ସେହିପରି ଘଟଣା ପରମ୍ପରା ବର୍ଷନା କରିବାକୁ ଯାଇ ମହାକବି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ବାରଗୋଟି ସର୍ଗରେ ବିଭକ୍ତ କରିଅଛନ୍ତି । ଦୃଶ୍ୟ କାବ୍ୟରେ ଯୋଡ଼ିଏ ଅଙ୍କର ଉପସ୍ଥାପନା ମଧ୍ୟରେ କିଛି ସମୟର ବ୍ୟବଧାନ ରହେ । ଏହି ସନ୍ଧିକାଳରେ ସାଧାରଣତଃ 'କାଳାନ୍ତର' ସୂଚାଇବାର ସୁଯୋଗ ନେଇଥାନ୍ତି ନାଟ୍ୟକାର । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟରେ ମଧ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସର୍ଗ ସର୍ଜନା ଘଟିଅଛି ।

ଶ୍ରୀମତୀ ରାସମଣ୍ଡଳୀରେ କେଳିପ୍ରମତ୍ତ ନଟବରଙ୍କୁ ଦେଖିସାରି ମନ ଦୁଃଖରେ ଚାଲି ଯାଇଛନ୍ତି । ଏହିଠାରେ ପ୍ରଥମ ସର୍ଗ ଶେଷ ହୋଇଛି । ଦ୍ୱିତୀୟ ସର୍ଗ ବର୍ଷିତ ଘଟଣାବଳୀର କାଳ ପ୍ରଦୋଷ ବା ରାତ୍ରିର ସୂଚନା ଦିଏ । କାରଣ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ତଦବସ୍ଥ ଦେଖିସାରିବାର ଠିକ୍ ପରମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଶ୍ରୀମତୀ ନିଭୃତ ନିକୁଞ୍ଜରେ ପ୍ରବେଶକରି ଏକାନ୍ତରେ ସହଚରୀ ଆଗରେ ଅନ୍ତରର ବେଦନା ପ୍ରକାଶ କରିବା ସୟବପର ନୁହେଁ । ଏଥିନିମିତ୍ତ କିଞ୍ଚତ୍ କାଳକ୍ଷେପ ଘଟିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ସର୍ଗ ବିଭାଗ ସର୍ଜନାର ଏହାହିଁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

କବି କୟଦେବ ଯେ ରସ ଓ କାଳ କଳନାରେ ଗୁର୍ଜରୀରାଗକୁ ବାଛିନେଇଛନ୍ତି, ରାଗ ରୂପ-ବର୍ଶନା ଏ କଥାର ସହକ ପ୍ରମାଣ ।

'ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ' ତଥା 'ନାଟ୍ୟ ମନୋରମା' ପ୍ରଭୃତି ଗୁନୁରେ ଏହି ରାଗର ଭାବରୂପ କଳ୍ପନା ଦେଖନୁ:-

''କର୍ଷୋତ୍ପଳା ସଙ୍ଗୀ (ଲୟି) ମଧୁବ୍ରତାନାମ୍ ଫଶୃଣ୍ୱତୀ ମଞ୍ଜୁଳ କୂଳିତାନି; କାନ୍ତାନ୍ତିଙ୍କ ଗନ୍ତୁମନା ପ୍ରଦୋଷେ ସା ଗୁର୍ଜରୀ ବେଶ କଳାଞ୍ଚତାଙ୍ଗୀ ।''

(ଇତି ଗୁର୍ଜରୀ)

ପୁଣି 'ଗୀତପ୍ରକାଶ' ଏବଂ 'ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ' ରେ ଲେଖାଅଛି:-

''ରତ୍ମାଳାୟାମ୍ ଦଶଧା ଗୁର୍କରୀ ପ୍ରୋକ୍ତେତ୍ୟାଦି ଉକ୍ତମ୍ । ତତ୍ପ୍ରପଞ ଭୟାନ୍ନଲିଖିତମ୍ । ସଙ୍ଗୀତ-ସାରେ ତୁ ପୌରାଷ୍ଟ୍ର ଗୁଜରୀ, ଦକ୍ଷିଣ ଗୁଜରୀତି ଭେଦଦ୍ୟମାହ ।''ଇତ୍ୟାଦି...

ଭହଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥ ବର୍ଷିତ ଉପଯୁକ୍ତ ବାକ୍ୟରୁ ଏହା ସହକ ଅନୁମିତ ହୁଏ ଯେ ଭହଳରେ କେବଳ 'ଗୁର୍ଜରୀ' ନାମକ ସ୍ୱତନ୍ତ ରାଗର ପ୍ରଚଳନ ଥିଲା । ତେଣୁ କବି କୟଦେବ ଯଥାସ୍ଥଳରେ ଏହି ରାଗଟିକୁ ନିର୍ବାଚନ କରି ଉହଳ ପ୍ରଚଳିତ ରୀତିରେ ସ୍ୱୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ପାଞ୍ଚିତ୍ୟର ପରିଚୟ ଦେଇଅଛନ୍ତି ।

ଦେଶକ କଥାରେ ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗ 'ଗୁଜରୀ' ଓ 'ଗୁକରୀ' ନାମରେ ଅଭିହିତ । ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତକାରମାନେ 'ଗୁଜରୀ' ରାଗର କେତେଗୁଡ଼ିଏ ଗୀତ ରଚନା କରିଅଛନ୍ତି । ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଆଦି ବା ଶୃଙ୍ଗୀର ରସାତ୍ନକ । ନାୟିକାର ନାୟକ ମିଳନ ଉହଣ୍ଠା କିୟା ଅଭିସାର ବର୍ଷନା କରାଯାଇଅଛି ଗୀତଗୁଡ଼ିକରେ । ଉଦାହରଣସ୍ୱରୂପ କବିସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ରଚିତ 'ଗୁଜରୀ' ରାଗ ଏକତାଳି ତାଳର ଗୋଟିଏ ଗୀତ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି । ରଚନାର ଅନ୍ତରାଳରେ ସ୍କୃତି-ସ୍ନରଣ ଓ ମିଳନୋହଣ୍ଠାର ଭାବ କିପରି ପୂରି ରହିଛି, ଦେଖନୁ:-

ରାଗ ଗୁଜରୀ-ଏକତାଳି

ରେ ସଙ୍ଗୀନୀ, ଗୁମାନ କରିବା ବୃଥା ।

ଗତି ତ ନ ଥିବ ଘନଶ୍ୟାମ ବିନୁ ଖଣିବାକୁ କାମ ବ୍ୟଥା । । ।

ଗରିବ ପରବ ଚନ୍ଦ୍ରମାକୁ ନିନ୍ଦେ

ଯେଉଁ ଶିରୀମୁଖ ଦ୍ୟୁତି,

ଗଲେ ଯିବ ପଛେ ଜୀବ ଆଉଥରେ

ଦେଖିବାକୁ ବଳେ ମତି । ୧ ।

ଗଗନ-ମଣି-ତନୟା ତଟଚାରୀ

ବାରିରୁହ ଚାରୁ ନେତ୍ର

ଗାଢ଼ ପରିରୟ ବିନା ସଖି, ଦୟ-

ଭକି ପାରେ କି ମୋ ଗାତ୍ 191

ଗୁରୁ ହେଲାନି ପିହିବା ସରୁ ବାସ

ବାସରେ ନ ରହେ ମତି,

ଗୋଟିଏ ବାସର କଳପ ମଣଇଁ

ଦେଖି ବାସନ୍ତୀକ ରୀତି ।୩।

ଗରଳ ପରି ଉପବନ ପବନ

ଲାଗୁଅଛି ମୋତେ ସଖି,

ଗଲାଟି ଜୀବନ ଭଣେ ଜଗଦେବ ଆଉ ନ ପାରେ ମୁଁ ରଖି ।୪।

ଗ୍ରହିରୀ ରାଗ ଲକ୍ଷଣ-

କବି ଜୟଦେବ ଏଙ୍ ସଙ୍ଗୀତ ରତ୍ୱାକର ପ୍ରଣେତ। ସାର୍ଟ୍ଗଦେବଙ୍କ କାଳ ଐତିହାସିକମାନେ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ ବୋଲି କହିଅଛତି । ତେଣୁ ମନେହୁଏ ଯେ, ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବ୍ୟବହୃତ ରାଗଗୁଡ଼ିକ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ ପୂର୍ବରୁ ପ୍ରଚଳିତ ରାଗ-ଲକ୍ଷଣଧାରୀ ଅନୁସ୍ତ ।

ମତଙ୍ଗମୁନିକୃତ 'ବୃହିଦେଶୀ' ଅତି ପୁରାତନ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥ । ମହାକବି କାଳିଦାସ କୃତ ରଘୁଙ୍ଶରେ ତାଙ୍କର ନାମୋଲେଖ ଦେଖାଯାଏ । ଏପରି କି ରାମାୟଣ, ମହାଭାରତ ଆଦିରେ ମଧ୍ୟ 'ମତଙ୍ଗ' ନାମରେ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଅଛି । ତେଣୁ ଜୟଦେବ 'ବୃହଦ୍ଦେଶୀ' ବର୍ଷିତ ରାଗରୀତି ଅନୁସରଣ କରିଥିବା ସୟବ ମନେହୁଏ ।

'ବୃହଦେଶୀ' ଗ୍ରନୁମତେ ଗୁର୍ଜରୀରାଗ ଲକ୍ଷଣ ନିମ୍ନରୂପ:''ଗୁଳରୀ ପଞ୍ଚମାନ୍ତାଚ ଗାନ୍ଧାରଂଶାନ୍ତ ମଧ୍ୟମା
ଗଡ଼କ୍ ମଧ୍ୟମା ସଂବାଦଃ ସମ୍ପୂର୍ଣା ନିତ୍ୟମେବହି ।।
ବିଭାଷେୟଂ ସମାଖ୍ୟାତା ସମୁର୍ଣ ପଞ୍ଚମୋଦ୍ଭବାଃ ।।''
ସଙ୍ଗୀତ ରତ୍ନାକର ମତେ''ରିନ୍ୟୋୟ ରିମୟୋୟୈବ ସଙ୍ଗତା ନିଗ୍ରହଂଶିକା
ଷଡ଼ଜାନ୍ତା ଗୁଳରୀ ପୂର୍ଶଭାଷା ମାଳବ କୈଶିକେ ।।''
(ରାଗବିବେକାଧ୍ୟାୟ-୨୩୪ ପୃଷା)

ଗୀତପ୍ରକାଶ ଏବଂ ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ମତେ:-''ଗୁର୍ଜରୀରି ଗ୍ରହାଂଶାନ୍ତାଳାତା ପଞ୍ଚମ-ଷାଡ଼ବାତ୍ କ୍ୱିଚିନ୍ନଂଶାପି ଧୟାଦୌ ଗେୟା ଶୃଙ୍ଗାର ବର୍ଦ୍ଧନୀ ।।'' ରାଗରୂପ ବର୍ଣ୍ଣନାନୁସାରେ:-

- (କ) '' କାତାତିଙ୍କ ଗରୁମନା ପ୍ରଦୋଷେ''
- −ଏଥ୍ରୁ ଶୃଙ୍ଗାର ରସାଭିପ୍ରାୟ ସୃଷ୍ଟ ପ୍ରକାଶିତ ।
- (ଖ) ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ମତେ-
- ''ଗେୟା ଶ୍ଙାର ବର୍ଦ୍ଧନୀ ।।''

(ଗ) ନାଟ୍ୟମନୋରମା ବର୍ଣନାରେ-

''ସାଙ୍ଘ କ୍ୟୋସ୍ତା ଚ ଶୃଙ୍ଗୀରେ ।।''

ପ୍ରୋକ୍ତ ତିନିଗୋଟି ଉତ୍କୀୟ ସଂଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥର ପାଠ ମିଳାଇଲେ ବୁଝାପଡ଼େ ଯେ ଗୁର୍କରୀ ପ୍ରଦୋଷଗେୟ ଓ ଶୃଙ୍ଗାର ରସ ପ୍ରକାଶ ଲାଗି ଉପଯୁକ୍ତ ରାଗ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଏହି ରାଗଟି ପ୍ରଦୋଷକାଳ ଏବଂ ଶୃଙ୍ଗାର ରସ ପ୍ରକାଶ ଲାଗି ଯଥୋପଯୁକ୍ତ ବିଚାର କରିଛନ୍ତି ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ କବି ଜୟଦେବ । ଦକ୍ଷିଣ ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗର ଭାବରୂପ ନିମ୍ନରେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି । ଗୁର୍ଜରୀ ସ୍ଥଳରେ ଏ ରାଗଟି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରୋକ୍ତ ରସ-ଗୀତର ରସ ପ୍ରକାଶ ଲାଗି କେତେଦୂର ଉପଯୁକ୍ତ ବିଚାରବନ୍ତ ରସିକେ ତାହା ବିବେଚନା କରନ୍ତୁ ।

ଦକ୍ଷିଣ ଗୁଜରୀ ରାଗ-ରୂପ-

''ଶ୍ୟାମା ସୁକେଶୀ ମଳୟ ହୁମାଣାଂ

ମୃଦୁଲୁସତ୍ ପଲୁବ ତଳଯାତା ।

ଶ୍ରୁତେଃ ସ୍ୱରାଣଂ ଦଧତୀ ବିଭାଗଂ

ତନ୍ତାମୁଖା ଦକ୍ଷିଣ ଗୁଜରୀୟମ୍ ।'' (ତନ୍ତାମୁଖାତ୍ ବା ପାଠଃ)

(ସଙ୍ଗୀତ ଦାମୋଦର)

ପୂର୍ବରେ କୁହାଯାଇଅଛି ସଙ୍ଗୀତ ରତ୍ୱାକର ଗ୍ରନ୍ଥରେ ମହାରାଷ୍ଟ ଗୁର୍ଜରୀ, ସୌରାଷ୍ଟ ଗୁର୍ଜରୀ, ଦକ୍ଷିଣ ଗୁର୍ଜରୀ ଏଙ ଦ୍ରାବିଡ଼ ଗୁର୍ଜରୀ ପୂଭ୍ତି ବିଭିନ୍ନ ଗୁର୍ଜରୀର ନାମୋଲ୍ଲେଖ ଅଛି । ଏଥ୍ରୁ ଅନୁମିତ ହୁଏ ଯେ ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରଦେଶରୁଚିରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଲକ୍ଷଣାକ୍ରାନ୍ତ ।

ସେହିପରି ଦକ୍ଷିଣ ଗୁର୍କରୀ ସୟବତଃ ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟରେ ସ୍ୱତନ୍ତ ରୂପ ଲକ୍ଷଣରେ ପ୍ରଚଳିତ । ଫଗୀତ ନାରାୟଣ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଦକ୍ଷିଣ ଗୁର୍ଜରୀ ଏଙ ଗୁଜରୀ ରାଗ ରୂପ ବର୍ଷିତ ହୋଇଥିଲେ ହେଁ, କେବଳ ଗୁର୍କରୀ ରାଗ ରଚନା ଲକ୍ଷଣ ଉଲ୍ଲେଖ କରାଯାଇଅଛି । ଉତ୍କଳୀୟ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ମଧ୍ୟ କେବଳ ଗୁଜରୀ ସୟବେ ଲେଖାଅଛି । ଓଡ଼ିଶାର ଗୀତକବିମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ଦକ୍ଷୀଣ ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗ କାହିଁହେଲେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇନାହିଁ । ଏଥିରୁ ଓଡ଼ିଶାରେ ଦକ୍ଷିଣ ଗୁଜରୀ ରାଗର ପ୍ରଚଳନ ନଥିବା ଧାରଣା ଦୃଢ଼ୀଭୂତ ହୁଏ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହରେ ମଧ୍ୟ ରାସାନୁସାରୀ

ରାଗର ବ୍ୟବହାର ପାଇଁ ଦକ୍ଷିଣ ଗୁଜରୀ ରାଗର ଉପଯୁକ୍ତତା ନାହିଁ ।

ପଞିତ ହରେକୃଷ ମୁଖୋପାଧ୍ୟୟଙ୍କ ପରି ଅନ୍ୟତମ ଆଲୋଚକ ଶ୍ରୀ ଅବିନାଶ ଚନ୍ଦ୍ର ମୁଖୋପାଧ୍ୟୟଙ୍କ ଫପାଦିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଗୀତର ରାଗ 'ଗୁଛରୀ' ବୋଲି ଉଲ୍ଲେଖଥିଲେ ମଧ୍ୟ ରାଗ ପରିଚୟ ଦେବାବେଳେ 'ଦକ୍ଷିଣ ଗୁଛରୀ'ର ଲକ୍ଷଣ ଦିଆଯାଇଅଛି । କିନ୍ତୁ ଶେଷୋକ୍ତ ପଞିତ ମହାଶୟ ଏହି ରାଗର ଲକ୍ଷଣ ଉଲ୍ଲେଖ କରିବାକୁ ଯାଇ ଫଗୀତ ପାରିକାତରୁ ଶ୍ଲୋକୋଦ୍ଧାର କରିଛନ୍ତି । ତାହାର ଅବିକଳ ନକଳ ନିମ୍ବରେ ଦେଖନ୍ତୁ:-

''ଗୁଜରୀ ମାଳବୋପ୍ନନା ବରୋହେ ମ ନିବର୍ଚ୍ଚିତା । ଗ-ଶ୍ଲିଷ ମଧ୍ୟମୋପେତା ଧୈବତଶ୍ଲିଷ ସୟରା ଗାନ୍ଧାର ମୂର୍ଚ୍ଛାନୋପେତା ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟା ପ୍ରକୀର୍ଡିତା'' ଇତି-ଫ୍ରୀତ ପାରିକାତେ

''ସାରୀ ଜ୍ଞାମାପାଦ୍ଧାନ୍ନି''

(ରୀ = କୋମଳ ରଷଭ, ଜ୍ଞ = କୋମଳ ଗାନ୍ଧାର, ଦ୍ଧା = କୋମଳ ଧୈବତ ଏବଂ ନ୍ନି = କୋମଳ ନିଷାଦ)

-ଅର୍ଥାତ୍ ଏହିପରି ରାଗ ଗଠନ ଲକ୍ଷଣ ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟରେ ପ୍ରଚଳିତ; ଉତ୍କଲରେ ନୁହେଁ ।

ଆଲୋଚକଙ୍କ ମତେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ଗୁଜରି ରାଗରେ ଭୈରବୀ ରାଗ ପରି ରେ, ଗା, ଧା, ନି ସ୍ୱର ଚାରିଗୋଟି କୋମଳ ରୂପରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୁଏ ।

ପ୍ରୋକ୍ତ ଚାରିଗୋଟି କୋମଳ ସ୍ୱରଯୁକ୍ତ ରାଗର କାଳ ପ୍ରଭାତ । ରସ ଶୃଙ୍ଗାର ହେଲେ ମଧ୍ୟ ବିପ୍ରଲୟ ଶୃଙ୍ଗାର ନୂହେ । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଯେଉଁ ରସ ଓ ଯେଉଁ କାଳ ବିବେଚନାରେ 'ଗୁର୍ଜରୀ' ରାଗ କବିଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ବାଚିତ, ଆଲୋଚକଙ୍କ ବର୍ଷିତ ଦକ୍ଷିଣ ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗ ତହିଁ ପ୍ରତି ଉପଯୁକ୍ତ ବୋଲି କୁହାଯାଇ ନପାରେ ।

ସମୟ ସାର ମତେ-''ରି ଗ୍ରହାଂଶ ଚ ମନ୍ୟାସା ଜାତ ପଞ୍ଚମ ଷାଡ଼ବାତ୍ ଗ ମନ୍ଦ୍ରା ଚ ନି ତାରା ଚ

ରା ଧାଭ୍ୟାମପି ଭୃଷସେ

ଗୁର୍ଜରୀ ତାଡ଼ିତା ପୂର୍ଣା

ଶୃଙ୍ଗାରେ ବିନିଯୁକ୍ୟତେ''।୩୯।

ପ୍ରଚଳିତ ଉଚ୍ଚଳ-ପଦ୍ଧତି ମତେ ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗଲକ୍ଷଣ ନିମ୍ନରୂପ-

ଗୌରୀ ମେଳର ରାଗିଣୀ

ବିଶେଷ ବ୍ୟବହୃତ ସ୍ୱର- ରଷଭ ଏବଂ ଥିବତ କୋମଳ

ବାଦୀ- ଷଡ଼କ

ସଂବାଦୀ - ମଧ୍ୟମ

ସଂପୂର୍ଣ - ସଂପୂର୍ଣ ରାଗ ।

ମତାନ୍ତରେ ବକ୍ର - ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଅବରୋହୀ ।

ଆରୋହୀ – ସା ରୀ ଗା ମା ପା ଦ୍ଧା ନି ସା

ଅବରୋହ – ସା ନିଦ୍ଧା ପା ମା ଗା ରୀ ସା

ମତାନ୍ତରେ,

ଅବରୋହ – ସା ନି ଦ୍ଧା ନି ପା ମା ଗା ରୀ ସା

ଏହି ରାଗକୁ ପୁଣି କେହି କେହି ଶୋକ-ବିରାଡ଼ୀ ମେଳରେ ଗାଉଥିବାର ଶୁଣାଯାଏ । ଏ ରୀତିରେ ରଷଭ, ଗାନ୍ଧାଭ ଓ ଧୈବତ ସ୍ୱରମାନ କୋମଳ ଏଙ ମଧ୍ୟମ ସ୍ୱର ତୀବ୍ ।

ଆରୋହଣ – ସଂପୂର୍ଶ

ଅବରୋହଣ - ମଧ୍ୟମ ଓ ନିଷାଦ ବର୍କିତ-ଓଡ଼ବ ।

ରସରାକ-ବିରହ-ବିଧୂର। ମହାଭାବ ରାଧା,ସେଇ ନିଭୃତ ନିକୁଞ୍ଜରେ ସହଚରୀ ସହିତ ବିରସ ମନରେ ଉପବିଷ୍ଟା । କୁଞ୍ଜ ପ୍ରବେଶର ପରବର୍ତ୍ତୀ ଘଟଣା ବର୍ଷନା କରିଛନ୍ତି କବି । ପୂର୍ବ ଗୀତଭାବର ଛାୟା ଏ ଗୀତରେ ମଧ୍ୟ ଭରିରହିଛି । ସାମାନ୍ୟ ଅଗ୍ରପଣ୍ଟାତ୍ ହେଲେ ମଧ୍ୟ କାଳ ପ୍ରଦୋଷ । ବିଗତ ସ୍ମୃତିର ଦଂଶନ ବିରହିଣୀ ରାଇଙ୍କୁ ବିକଳ କରିପକାଉଛି ।

ଦରଦୀ ବନ୍ଧୁ ଆଗରେ ମନର ଦୁଃଖ ବଖାଣିଲେ ହୃଦୟର ଗୁରୁଭାର ଲାଘବ ହୋଇଯାଏ– ପଲକ ଲାଗି ହେଉ ପଛେ ମନ ଟିକିଏ ଉଶ୍ଚାସ ଲାଗେ । ଅନୁଭବୀ କଳାକାର ଏହି କଥାର ଅନୁସରଣରେ ବିରହୋହଣ୍ଠିତା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ତଦାନିନ୍ତନ ଅବସ୍ଥା ଶୁଣାଇଛନ୍ତି ମାଳବ ରାଗରେ-

...କେତେ ମଧୁଯାମିନୀ ଶ୍ୟାମସଙ୍ଗେ ବିଡି ନ ଯାଇଛି ! ଚାଟୁ ବଚନ ପଟୁ (ଚାଟୁକାରୀ ପ୍ରିୟୋକ୍ତିଃସ୍ୟା) ରସିକ ଶେଖର ନବଦଳତନ୍ପଶ୍ୟନରେ କେତେ ରସରଙ୍ଗରେ ଶଶିନିଶି ବିଡାଇ ନାହାନ୍ତି ? ଆଜି ସେ ସବୁ ଗତ ଗାଥା ଗୋଟି ଗୋଟି ହୋଇ ଆଖି ଆଗରେ ନାଚ ଉଠୁଛି ମନ ମୋର ବିଚଳିତ ହୋଇପଡ଼ୁଛି । ହୃଦ୍ୟ କଳିପୋଡ଼ି ଯାଉଛି । ଧୈର୍ଯ୍ୟ ରହୁନାହିଁ ମୋ'ର–

''ସଖି ହେ, କେଶିମଥନମୂଦାରଂ

ରମୟ ମୟାସହ ମଦନମନୋରଥ ଭାବିତୟା ସବିକାରମ୍ ।''

କବି-ନିର୍ବାଚିତ ଏହି 'ମାଳବ-ରାଗ-ରାଜ' ସୟକ୍ଷେ ଇତିପୂର୍ବରୁ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଅଛି । ଏହିଠାରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟ ଦ୍ୱିତୀୟ ସର୍ଗର ସମାସ୍ତି ଘଟାଇଛନ୍ତି ମହାକବି ।

ସଂଗୀତରେ 'ଶୁତି'ର ଅନୁରଣନହେବ। ପରି ବିଶୁଦ୍ଧ ପ୍ରୀତିକ୍ଷେତ୍ରରେ ଏକପକ୍ଷର ହୃଦୟ ବେଦନ। ଝଙ୍କୃତ ହୁଏ, ଅନ୍ୟପକ୍ଷର ମର୍ମବାଶୀରେ । ଏହି ସ୍ୱତଃସିଦ୍ଧ ପ୍ରଶୟ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ମହାକବି ପାଶୋରି ନାହାନ୍ତି । ତେଣୁ ଏକ ଦିଗରେ ବିରହିଣୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ବିକଳ ଦଶା ବର୍ଷନ ପରେ ସେ କହିଛନ୍ତି:-

''ଙ୍କସାରିରପି ସଂସାରବାସନାବଦ୍ଧ-ଶୃଙ୍ଖନାମ୍ ରାଧାମାଧାୟ ହଦୟେ ତତ୍ୟାଜ ବ୍ଜସ୍ୟରୀଃ''।

ତତ୍ତ୍ୱରେ ଯାହା ଅପ୍ରକଟ, ଲୀଳାରେ ତାହା ସୁପ୍ରକଟ । ବିନ୍ଦୁ ବିନ୍ଦୁ ଜଳି ମିଶି ସାଗର ଗଢ଼ିହେଲା ଭଳି ଲୀଳାବାରିଧି ମଧ୍ୟରେ ତତ୍ତ୍ୱ ସନ୍ନିହିତ । ଅବିକାରୀ ରସତତ୍ତ୍ୱ ବିକାଶ ଲାଗି ଶାସ୍ୱତଲୀଳା ଅବତାରଣାର ଆଶ୍ରୟ ନେଇଛନ୍ତି, କବି । ଙ୍କସାର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ସଂସାରୀ । ମହାଭାବ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ବ୍ୟଥା-ବିଦୀର୍ଣ୍ଣ ହୃଦୟର ଆତ୍ୱର ସ୍ପନ୍ଦନ ଲାଗିଛି ରସରାଜଙ୍କ ପ୍ରୀତି-ବିଧୁର ପ୍ରାଣରେ । ତେଣୁ 'ତତ୍ୟାଜ ବ୍ରକସ୍ୟରୀଃ' ଗୋବିନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ସମାନ ଭାବେ, ସମାନ କାଳରେ ଅନୁତାପ-ବିଦଗ୍ଧ । ଭକ୍ତର ଅନୁସରଣରେ ପ୍ରଭାବିତ ଏହି ଅପୂର୍ବ ମହତ୍ୱ ଫୁଟାଇ କବି ତାଙ୍କର ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ ସଂସାରୀ ଭଳି ରାଧାଲାଗି ବାଇ କରାଇଦେଇଛନ୍ତି ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ସର୍ଗରେ ଶ୍ରୀମତୀ ଈର୍ଷାପରାୟଣା ହୋଇ ରାସସ୍ଥଳୀ ପରିତ୍ୟାଗ କରି

ଏକ ନିଭୃତ ନିକ୍ଞାରେ ବସି ଅତି କାତରଭାବରେ ସହଚରୀ ନିକଟରେ ବିଳାପ କରୁଛନ୍ତି । ପୂର୍ବ ସ୍ମୃତି ତାଙ୍କୁ ବଡ଼ ବେଦନା ଦେଉଛି । ସେ ପୁନର୍ମିଳନ ଆଶାରେ ଅତି ଉହଣ୍ଠିତା । ଏତେବେଳେ ତାଙ୍କୁ ଅକ୍ଲେଶ କରିପାରିବା ପାଇଁ କେଶବ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଭରସା । ତେଣୁ କବି ଏହି ସର୍ଗର ନାମକରଣ କରିଛନ୍ତି – 'ଅକ୍ଲେଶ-କେଶବ' ।

ଅନ୍ୟପକ୍ଷରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ରାସସ୍ଥଳୀ ଉପକଣ୍ଠ ବର୍ଜନ କଥା ଜାଣିପାରି, ଆସିଛି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଅନୁତାପ । ରାଧା ପ୍ରେମ-ମୁଗ୍ଧ ମଧୁସୂଦନ ମିଳନ ଆଶାରେ ବ୍ୟାକୁଳ ଚିଉରେ ପ୍ରୀତିବତୀଙ୍କୁ ଖୋଜି ବୁଲିଛନ୍ତି । ଏହା ତୃତୀୟ ସର୍ଗର ବର୍ଣ୍ଣନୀୟ ବିଷୟବସ୍ତୁ । ଜୟଦେବ ଗୋବିଦ ଏଠାରେ –

### 'ମୁଗ୍ଧ ମଧୁସୂଦନ' ।

୨ୟ ସର୍ଗରେ ଶ୍ରୀମତୀ ବିରହ କାତର ହୋଇ ଯେପରି କହିଛନ୍ତି-''ରାସେ ହରିମିହ ବିହିତବିଳାସଂ ସ୍ମରତି ମନୋ ମମକୃତପରିହାସଂ-''

ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ରାସସ୍ଥଳୀ ଉପକଣ୍ଠ ପରିତ୍ୟାଗ ପରେ ଚେତନା ଆସିଛି ରାସରସିକ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର । ଅନୁତାପାନଳ ଜାଳି ଦେଇଛି ହୃଦୟ ତାଙ୍କର ।

> ମାମିୟଂ ଚଳିତା ବିଲୋକ୍ୟ କୃଙ ବଧୂନିଚୟେନ ସାପରାଧତୟା ମାୟାପି ନ ବାରିତାତିଭୟେନ ହରି ହରି ହତାଦରତୟା ଗତା ସା କୁପିତେବ ।''

ଏହି କଥା ବିଚାରି ମିଳନ ଆଶାରେ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇ ଇତ୍ୟତ ତାଙ୍କୁ ଖୋଜି ବୁଲିଲେ ଫସାରୀଭଳି ଙ୍କସାରୀ ।

ଘଟଣା ପରମ୍ପରା ଫୁଟିଛି ସମକାଳୀନ ବିରହ ବର୍ଣ୍ଣନାରେ । ତେଣୁ କବି ପୂର୍ବବର୍ଷିତ ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗର ଆଶ୍ରୟ ନେଇଛନ୍ତି ଗୀତ କଥାର ରସପ୍ରସାର କଳ୍ପେ ।

କୁଞ୍ଜଭବନରେ ବିରହୋହଣ୍ଠିତ। କିଶୋରୀ । ଚନ୍ଦ୍ର-ଚନ୍ଦନ ହୁତାଶନ ପରି ମଣୁଛନ୍ତି ସେ । ମଳୟ ପବନ – ମନେ ହେଉଛି – ସତେ ଅବା ଚନ୍ଦନ ବନର ବିଷଧର ସର୍ପର ନିଃଶ୍ୱାସରେ ବିଷାକ୍ତ । ନିଜ ସ୍ଥିତିର ଜ୍ଞାନ ନାହିଁ । ସତ୍ୟ କହିଛନ୍ତି ମହାକବି କାଳିଦାସ–

''କାମାର୍ଭାହି ପ୍ରକୃତିକୃପଣା ଚେତନାଷ୍ଟେତନେଷୁ ।''

ଗଣବଣା ଚକିତା ହରିଣୀ ପରି ଭୀରୁ ଅପଲକ ନୟନରୁ ଝରୁଛି ନିରବଧ୍ ନୀରଧାର । କଳ୍ପନା ଦୃଷି ଆଗରେ – ''ମୟୂରକଣ୍ଠୋପମ କଣ୍ଠ କାନ୍ତି'' କୃପାଣପାଣି ବିରହ ସତେ ମୂର୍ଭିମାନ ! ସହୀର ଏ ଦୀନଦଶା ସହି ନ ପାରି ଦରଦୀ ଦୂତୀ ସଂସାର-ବାସନାବଦ୍ଧ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଜଣାକଲେ–

''ମାଧବ !

ସା ବିରହ ତବ ଦୀନା 🕕 ''

ଗୀତ ଭାଷାରେ ବିପ୍ରଲୟ ଶୃଙ୍ଗାର ରସ ସୂଚାଇବାକୁ ଯାଇ ସଙ୍ଗୀତସାହିତ୍ୟ ରସିକ, ଭାବଭୋଳା-ଜୟଦେବ ଆଶ୍ରୟ ଲୋଡ଼ିଛନ୍ତି କର୍ଣାଟ ରାଗର:-

> "କୃପାଣ ପାଣି ୟୂରଗାଧ୍ରୂଢ଼ୋ ମୟୂର କଣ୍ଠୋପମ କଣ୍ଠକାନ୍ତିଃ । ୟୁରୋଛିତୋଷ୍ମୀଷଧରଃ ପ୍ରୟାତି କର୍ଣ୍ଣାଟ ରାଗୋହରିଣାନିହନ୍ତି ।।"

> > (ନାଟ୍ୟମନୋରମା)

ରାଗ କର୍ଣାଟ କୃପାଣ-ପାଣି ହୋଇ ସତେ ଯେପରି ଭୀରୁ ହରିଣୀ ସମ। ବରହିଣୀକୁ ଆକ୍ରମଣ କରି ତା'ର ଧୃତି-ମତି ଚୂର୍ଣ କରିଦେଉଛି । ମହାକବି ଏହି ଗୀତଟି (୮ମ)ର ଶେଷରେ ରସାନୁସାରେ ଲେଖିଛନ୍ତି-''ସା ପି ତ୍ୱଦ୍ବିରହେଣ ହନ୍ତ ହରିଣୀରୂପାୟତେ ହା କଥଂ କଦର୍ପେଃପି ଯମାୟତେ ବିରଚୟଞ୍ଚାଦୁଳବିକ୍ରୀଡ଼ିତମ୍ ।'' ରାଗ ରୂପର ବର୍ଣ୍ଣନା ସାମ୍ୟ ଏଥି ସହିତ ତୁଳନୀୟ-

× × ×

''କପାଣ ପାଣିଷ୍ଟରଗାଧରତୋ

କର୍ଣାଟ ରାଗୋ ହରିଣାନିହନ୍ତି ।।''

ଗୀତ ପ୍ରକାଶକାର ଏହି ରାଗର ଲକ୍ଷଣ ସମ୍ବନ୍ଧରେ କହନ୍ତି – "କର୍ଷାଟ ତଦ୍ବଦଖ୍ୟାତୋ ନି-ନ୍ୟାସ ଗ୍ରହଣଂଶକଃ ନିଷାଦଂଶ ଗ୍ରହନ୍ୟାସଯୁକ୍ତଃ ପଞ୍ଚମ ବର୍ଚ୍ଚିତଃ ।" ଏହି ପାଠ ଉଦ୍ଧାର କରି ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣଙ୍କ ମନ୍ତବ୍ୟ – ''କର୍ଶାଟବଦିତି କର୍ଶାଟୋକ୍ତ ଗାନ-କାଳ-ରସ ମୂର୍ତ୍ୟାନ୍ୱିତଃ ଇତ୍ୟର୍ଥ ।'' ଏହି ମତାନୁସାରେ-

କର୍ଣାଟ ଷାଡ଼ବ ରାଗ । ପଞ୍ଚମ ସ୍ୱର ବର୍କିତ । ଗ୍ରହ, ଅଂଶ ଓ ନ୍ୟାସ ସ୍ୱର - ନିଷାଦ ।

ପ୍ରଚଳିତ ଉତ୍କଳୀୟ ମତେ କର୍ଣାଟ ଗୋଟିଏ ସ୍ୱଡନ୍ତ ମେଳ । ଏ ମେଳରେ ଗାନ୍ଧାର, ଧୈବତ ଏଙ୍ ନିଷାଦ ସ୍ୱରମାନ କୋମଳ ।

ଆରୋହଣ = ସଂପୂର୍ଣ

ଅବରୋହଣ - ଷାଡ଼ବ (ଧେବତ ବର୍ଜିତ)

ବାଦୀ = ରଷଭ

ସଂବାଦୀ = ପଞ୍ଚମ

ସମୟ = ନିଶାର୍ଦ୍ଧର ପୂର୍ବ

ରସ = ଶୃଙ୍ଗାରବର୍ଦ୍ଧକ ।

ଗାନ୍ଧାର ସର ଆନ୍ଦୋଳିତ କିନ୍ତୁ ଆରୋହଣ ଦୂର୍ବଳ ।

ଆରୋହ - ନ୍ଦିସାରେ ଜ୍ଞାରେ ସାମାପାଦ୍ଧାନ୍ତିସୀ

ଅବରୋହ - ସୀ (ବା) ନିପା ମା ଜ୍ଞା ମାରେ ସା ।

– ପାହିଯାଉଛି ବିରହୋହଣ୍ଠିତାର ଅପେକ୍ଷମଣା ରଜନୀ । ବେଳକୁବେଳ ଅବସ୍ଥା ଅସୟାଳ ହୋଇ ପଡ଼ିଲାଣି । କବିସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଭାଷାରେ ଦୂତୀ ଯାଇ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଳଣାକଲା–

> ''ବିରହରେ ସଖୀ ହୋଇଛି କାତର ସରୁଁ ସରିଲାଣି ସରୋକ ପତର ଦେଖିଲି ସଖୀର କଣ୍ଠରେ ମାତର କୀନନକୁ ଅଛି ଧରି, ହେ ଙ୍କଶୀଧାରୀ !

> > ସରିଯିବନିଟି ଜୀବନେ କିଶୋରୀ ।''

କବିଙ୍କ କଳ୍ପନା ନୟନ ଦେଖିଲା-

ସାୟତନ ବାଳଚନ୍ଦ୍ର ନିଥର ଥିବାପରି ବିରହ-ପାଷୂର କପୋଳସ୍କଳ କରତଳନ୍ୟୟ । ଶ୍ୟାମମିଳନ ମାନସରେ କିଶୋରୀ ''ହରିରିତି ହରିରିତି କପତି ସକାମମ ।'' ଏହି ସର୍ଗଟିରେ ମହାକବି କାଳର ଟିକିଏ ଅଯଥା ବ୍ୟବଧାନ ଘଟାଇ ଥିବାପରି ମନେହୁଏ । ପୂର୍ବଗୀତ ''ସ। ବିରହେ ତବ ଦୀନା'' କହି ସାରିବା ପରେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଚତୁର୍ଥ ସର୍ଗର ଏହି ଦ୍ୱିତୀୟ ଗୀତଟିରେ ବିରହିଣୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ପ୍ରାୟସମାପନ୍ନ ଦଶମଦଶା ବର୍ଣ୍ଣନା କରିବାକୁ ଯାଇ 'ଦେଶାକ୍ଷ' ରାଗ ନିର୍ବାଚନ କରିଛନ୍ତି ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ ମହାକବି । ଭାବାନୁସାରୀ ଏହି ରାଗଟି ଥରେମାତ୍ର ବ୍ୟବହାରରେ ଲାଗିଛି ସମ୍ପ୍ର ଗୀତିକାବ୍ୟରେ ।

ରାଗର ଭାବରୂପ ସୟବ୍ଧେ ସଙ୍ଗୀତ-ନାରାୟଣକାର ଲେଖିଛନ୍ତି-''ଆସ୍ତୋଟନା ବିଷ୍କୃତ ଲୋମ ହର୍ଷୋ ନିଯ୍ବ ସଂନଦ୍ଧ-ବିଶାଳ ବାହଃ ।

ପ୍ରଂଶ୍ରଃ ପ୍ରଚଣଦ୍ୟୁତି ହେମଗୌରେ।

ଦେଶାଷ୍ୟରାଗଃ ସହି ମଲୁରାଜଃ ।।''

କହିଛି ଦୂତିକା ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ – ହେ ନିଷୁର ! ତମ ବିରହ-ପୀଡ଼ିତା ବିଷାଦିନୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଭୀରୁ-ନୟନ ଏବେ ଦେଖିଛି – ଏକ ପ୍ରାଂଶୁ ପ୍ରଚଣ୍ଡ ହେମ-ଗୌରତନୁ ସତେ ଅବା ବିଶାଳ ବାହୁ ପ୍ରସାରିତ କରି ତାଙ୍କ ସଙ୍ଗହୀନା ଦେଖି ଆକ୍ରମଣ କରିବାକୁ ଆସିଛି । ତେଣୁ ବିଷମ ବିରହ କ୍ରରେ–

''ସା ରୋମାଞ୍ଚତି ଶୀତ୍କରୋତି ବିଳପତ୍ୟୁତ୍କମ୍ପତେ ତାମ୍ୟତି ଧ୍ୟାୟତ୍ୟୁଦ୍ଭମତି ପ୍ରମୀଳତି ପତତ୍ୟୁଦ୍ଯାତି ମୂର୍ଚ୍ଛତ୍ୟପି ।''

କେତେବେଳେ ରୋମାଞ୍ଚ, କେତେବେଳେ ବା ଶୀତ୍କାର,ବିଳାପ, ବିହ୍କଳତା, ଇତ୍ୟାଦି ଅନୁଭବ କରି ଭୂମିରେ ଲୋଟୁଛନ୍ତି, ପୁଣି ଘଡ଼ି ଘଡ଼ି ମୂର୍ଛା ଯାଉଛନ୍ତି କିଶୋରୀ । ବିବିଧ ପ୍ରତିକାର ଆୟୋଜନ କଲେ ମଧ୍ୟ ତିଳେ ହେଲେ ଏ ବିରହ ବ୍ୟାଧ୍ର ଉପଶମ ଦିଶୁନାହିଁ । ନିର୍ଜନରେ ତମରି ଧାନରେ ମାତ୍ର ସେ ଅବଧ୍ ପ୍ରାଣ ଧରିଛନ୍ତି । ଏହି ଦଶା ବା ରସ-ପ୍ରକାଶକ ରାଗ ନିର୍ବାଚନର କୃତିତ୍ୱ ଅପୂର୍ବ । ମହାକବିଙ୍କର ଏହା ପରମ ରସିକତ୍ୱ ପରିଚାୟକ । ରାଗର ଲକ୍ଷଣ ଘେନି ମତଙ୍ଗ ମନି ବୃହଦ୍ଦେଷୀ ଗ୍ରନ୍ଥରେ କହିଲେ-''ଦେଶଭାଷାତୁ 'ଦେଶାଖ୍ୟା' ସୈଦ୍ଦବୀ ଟକ୍କରାଗଳା'' ହ୍ଦୟ କୌତ୍କ ମତେ-ଦେଶାଖ ଧନାଶ୍ରୀମେଳର ରାଗ । ରିମୌପମୌ ସଧମପାଃ ପରିଗମରିସାସଥା ଦେଶାଖ୍ୟୋହି ବିଶେଷଣ ଷାଡ଼ବଃକଥିତୋବୃଧିଃ ରିଗମପସ – ଧପମପରିଗମରିସ (ହୁ: କୌ: ୭୪) ନାରଦୀୟ ରାଗ ଚତ୍ୱାରିଂଶତ୍ ନିରୂପଣମ୍ ମତେ:-''ଦେଶାଖ୍ୟା ତରୁଣୀ ଶ୍ୟାମା ମାଳତୀ କୁସୁମ ପ୍ରିୟା ସୁଞ୍ଜୀ ବେଦି ମଧାଙ୍ଗୀ ସ୍ୱେରାସ୍ୟା କୁଙ୍କୁମାଙ୍କିତା ।''(୧୫ ପୃଷା) ସଙ୍ଗୀତ ସାରମୃତୋଦ୍ଧାର ମତେ-× X ''ଦେଶ୍ୟାଖ୍ୟାରାଗଃ ସମ୍ପର୍ତ୍ତି ସ୍ମମେଳେଭ୍ୟୟସଗୁହଃ ସନ୍ୟାସଃ ପ୍ରାତଃକାଳେ ତ୍ର ଗେୟଃ ସଙ୍ଗୀତ କୋବିଦୈଃ ।" ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ମତେ-''ଗାନ୍ଧାର ପଞ୍ଚମୋଜାତା ଦେଶାଖ୍ୟର୍ଷଭ ବର୍କିତା ଗାନ୍ଧାରଂଶ-ଗ୍ରହନ୍ୟାସ। ଶାନ୍ତ ଶୃଙ୍ଗାରୟୋଃ ପ୍ରଗେ ।।'' (ପ୍ରେ-ପ୍।ତରେୟ

ଇତ୍ୟର୍ଥ )

ପାରିଳାତ ମତେ-

ଗାନ୍ଧାର ଓ ନିଷାଦ କୋମଳ । ପଞ୍ଚମବାଦୀ । ଷଡ଼କ ସଂବାଦୀ । ଅବରୋହରେ ଗାନ୍ଧାର ଓ ଧୈବତ ସ୍ୱର ଦୁଇଟି ବର୍କିତ । ଆରୋହୀ ସମ୍ପୂର୍ଣ । ତୀତ୍ର ମଧ୍ୟମର ବ୍ୟବହାର । ମତାନ୍ତରେ କେବଳ ଧୈବତ ସ୍ୱର ବର୍କିତ ହୋଇ ଷାଡ଼ବ ରାଗ ବୋଲି ମଧ୍ୟ ଧରାଯାଏ ।

ଉହଳ ପ୍ରଚଳିତ ମତେ– ଦେଖାଖ୍ୟ ଧନାଶୀ ମେଳର ରାଗ । ଗାନ୍ଧାର ଓ ନିଷାଦ ସ୍ୱର କୋମଳ ଏବଂ ଯଥାକ୍ରମେ ବାଦୀ ସଂବାଦୀ ।

ସମୟ - ପ୍ରାତଃକାଳ

ରସ - ଶାନ୍ତ, ଶୃଙ୍ଗାର

ଆରୋହ – ନ୍ଲି ସା ମା ରେ ପା ମା ନ୍ଲି ପା ସା

ଅବରୋହ – ସା ନି ପା ମା ପା ଜ୍ଞା ମା ରେ ସା

ବିଷମ ବିରହ ପୀଡ଼ିତା ଶବରର କାଲ ମଧ୍ୟସ୍ଥିତ। ଶାର୍ଜୂଳ ତାଡ଼ିତା ହରିଣୀ ସମା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ଦଶା ବର୍ଷନାତ୍କଳ ''ରାଧ୍କା ତବ ବିରହେ କେଶବ''ସଙ୍ଗୀତଟିର ରସବିକାଶ ଲାଗି ପ୍ରୋକ୍ତ ଦେଶାଖ୍ୟ ରାଗର ଉପଯୋଗ କରି ମହାକବିଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର 'ସ୍ନିଗ୍ଧ-ମଧୁସୂଦନ' ନାମକ ଚତୁର୍ଥ ସର୍ଗ ସମାପ୍ତ କରିଛନ୍ତି ।

ଦୂତୀ ମୁଖରୁ ବିରହୋତ୍କଣ୍ଠିତା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଅବସ୍ଥା ବର୍ଷନ ଶୁଣି ପୁଣରୀକାକ୍ଷ କହିଲେ:- ''ସଖି ! ତୁମେ ଯାଇ ରାଈଙ୍କ ପଥ ମଣାଇ ଏହି କୁଞ୍ଜକୁ ବିଜେ କରାଇ ଆଣ । ତାଙ୍କ ମିଳନ ଆଶାରେ ମୁଁ ନିତାନ୍ତ ଆକାଙ୍ଷିତ ହୋଇ ରହିଲି ।''

ସେତେବେଳେ ଆକାଶରେ ଚହ୍ରୋଦୟ । ଶୀତଳ ଚହ୍ରକିରଣ, ମନ୍ଦମଳୟ ସଂଚାର ଓ ସରସ ସୁମନର ସୁଗନ୍ଧ ବିଦଗ୍ଧ କରୁଛି ବିରହୀର ତନୁମନ । ମାତ୍ର ପାଞ୍ଚଗୋଟି ପଦରେ କବି ଜୟଦେବ ବର୍ଣ୍ଣନ କରିଛନ୍ତି ସାକାଙ୍କ୍ଷ-ପୁଣ୍ଡରୀକାକ୍ଷଙ୍କର ମଦନଦହନଳନିତ ଏହି ଦୂରାବସ୍ଥା 'ଦେଶ-ବରାଡ଼ୀ' ରାଗରେ । ଏହି ଗୀତଟି ସହିତ ଘଟିଛି ପଞ୍ଚମସର୍ଗାରୟ ।

କେତେଖଣ ହିନ୍ଦୀ ଏବଂ ଓଡ଼ିଆ ଲିପିରେ ମୁଦ୍ରିତ ପୁଷକ ତଥା ସଂଗୃହୀତ ଅପ୍ରକାଶିତ ପୋଥୀରେ ପଞ୍ଚମ ସର୍ଗର – ''ବହତି ମଳୟ ସମୀରେ ମଦନମୁପନିଧାୟ'' × × ୪ ଶୀର୍ଷକ ପ୍ରଥମ ଗୀତଟିର ରାଗ ନାମ ଦେଶ-ବରାଡ଼ୀ ବୋଲି ଲିଖିତ ହୋଇଥିଲେହେଁ ବଙ୍ଗଳା ଭାଷାର ଟୀକା ସୟଳିତ କେତେଖଣ୍ଡି ପୁଷକରେ ଦେଶ-ବରାଡ଼ୀ ପରିବର୍ତ୍ତେ 'ବରାଡ଼ୀ' ରାଗରୂପ ଓ ଲକ୍ଷଣର ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି । ବାୟକ ପକ୍ଷରେ ଓଡ଼ିଶା ଭିନ୍ନ 'ଦେଶବରାଡ଼ୀ' ରାଗ ବା ଏହି ସାଳଗ ରାଗରେ ରଚିତ ସଂଗୀତ ଅନ୍ୟତ୍ର ଏକାନ୍ତ ବିରଳ । ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଆହୁରି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ, ଦେଶବରାଡ଼ୀ ପରି 'ପଞ୍ଚମବରାଡ଼ୀ' ମଧ୍ୟ ଉହଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ଶାସ୍ତୀମାନଙ୍କର ଅନ୍ୟତମ ସୃତନ୍ତ ସାଳଗ ରାଗ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନା ପ୍ରମାଣ ।

ଦେଶବରାଡ଼ୀ ରାଗର ରୂପ ବର୍ଷନ ମାତ୍ର ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ କେବଳ 'ସଙ୍ଗୀତ କଳାଙ୍କୁର' ଗ୍ରନ୍ଥରେ, କିନ୍ତୁ ରାଗ-ରଚନା ଲକ୍ଷଣ କୌଣସି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ସୂଚିତ ହୋଇନାହିଁ । 'ସମୟସାର' ପ୍ରଭୃତି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ନାଗବରାଡ଼ୀ, ତୋଡ଼ୀବରାଡ଼ୀ, ପୁନ୍ନାଗ ବରାଡ଼ୀ, ସୈଦ୍ଧବ ବରାଡ଼ୀ, କୁଛଳ ବରାଡ଼ୀ, ଅବସ୍ଥାନ ବରାଡ଼ୀ, ପ୍ରତାପ ବରାଡ଼ୀ, ହତସ୍ୱର ବରାଡ଼ୀ ଓ ଦ୍ରାବିଡ଼ ବରାଡ଼ୀ ଏବଂ 'ନାରଦୀୟ ଚତ୍ୱାରିଂଶ ରାଗ ନିରୂପଣ'ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଦୁଃଖ-ବରାଡ଼ୀ (ପୃ: ୧୧) ପ୍ରଭୃତି ବହୁ ପୁରାତନ ପ୍ରଚଳିତ ନାମମାନ ଦେଖାଯାଏ । ପୁଣି ଝାଲ ବରାଡ଼ୀ ଓ ପକୃବରାଡ଼ୀ ପ୍ରଭୃତି କେତେକ ଅର୍ବାଚିନ ରାଗର ନାମ ମଧ୍ୟ ବିଭିନ୍ ଗୁନୁରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି ।

ବରାଡ଼ୀ ରାଗ ସୟବ୍ଧେ କହିବାକୁ ଯାଇ ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ଗ୍ରନ୍ଥକାର କହିଅଛନ୍ତି:-

''ରତ୍ନମାଳାୟା'-ଶୁଦ୍ଧ ବରାଡ଼ୀ, ଦ୍ରାବିଡ଼ ବରାଡ଼ୀ, ଦେଶୀ ବରାଡ଼ୀ ଭେଦାତ୍ ଅସ୍ୟାସୈବିଧ୍ୟ ତୁ ଉଦ୍ଦେଶସ୍ଥାନେ ଉକ୍ତମ୍ ।'' ଇତ୍ୟାଦି

ଉତ୍କଳରେ ସ୍ୱତନ୍ତଭାବେ ପ୍ରଚଳିତ ଏହି ଶାଳଗ ରାଗଟିର ପ୍ରଥମ ରଚନା, ପ୍ରକାଶ ଓ ପ୍ରଚାର କଲେ କବି କୟଦେବ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ରସାନୁସାରୀ ଏହି ଦେଶବରାଡୀ ରାଗଟି ଚାରିଗୋଟି ଗୀତରେ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଇଅଛି ।

୮ମ ଗୀତ – ବହତି ମଳୟ ସମୀରେ.....

୧୪ଶ ଗୀତ - ଅନିଳ ତରଳ କୁବଳୟ ନୟନେନ.....

୧୭ଶ ଗୀତ- ବଦସି ଯଦି କିଞ୍ବଦପି......

୧୯ଶ ଗୀତ – ମଞ୍ଚତର କୃଞ୍ଜ......

ପ୍ରୋକ୍ତ ଚାରିଗୋଟି ଗୀତ ଅଭିମାନ, ଅନୁଚିନ୍ତା ଏଙ ଆବେଦନ ଇତ୍ୟାଦି ଭାବ ଘେନି ରଚିତ । ରସ-ଶୃଙ୍ଗାର ।

ଏହି ରସ ଘେନି ଓଡ଼ିଶାର ଅନ୍ୟତମ ଗୀତକାରଙ୍କର ଗୋଟିଏ ରଚନା ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି, ଦେଶବରାଡ଼ୀ ରାଗରେ । ଗୀତଟି ସେହି ରାଗର ପ୍ରଥମ ପ୍ରଚାରକ କବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଭାବାନୁସରଣରେ ରଚିତ । ଭାରତୀୟ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତ ପଦ୍ଧତିରେ ଏହା ଏକାନ୍ତ ବିରଳ ପ୍ରସ୍ତୁତି ।

> ରାଗ-ଦେଶ ବରାଡ଼ୀ, ତାଳ-ତିପୁଟା । ସଙ୍ଗାତରେ, ସରି ତ ଗଲାନି ସବୁ ସୁଖ ।

ଫକୋଚ ବିନା ବିହରି ଚୁନ୍ଦିବି କିରୂପେ ହରି ସୁନ୍ଦର ଶ୍ୟାମଳ ଶିରୀମୁଖ । ଘୋଷା । ଫସର୍ଗ କଲେ ଇତରେ –ସେ ଥାଏ ଚିଉ ଭିତରେ

ଅପ୍ରିୟେ ଉଣା ନ କରି ଦୁଃଖ,

ସରୋକ ସଙ୍ଗ ନିପଟ –ଛାଡ଼ି, ଧୂର୍ଭ କି ଲଖଟ ହୁଅଇ ପୁମଭ ଶିଳୀମୁଖ ।୧।

ସାକ୍ଷାତ ଦେଖିଲି ଭାଲ – ଲାକ୍ଷାରେ ହେବାର ଲାଲ ଧୂଳିଆ ଚନ୍ଦ୍ରକ ଚୂଡ଼ ଶିଖ,

ଶୁଣିବାକୁ ଲୋକେ ଲାଜ – ବଢ଼ାଇ ସପଢ଼ୀ ଓଜ

ଏ କଥା ତୋହରି ମନେରଖ ।୨ ।

ସରସ ବଚନ ରସେ – ଅଷ୍ଦୁର୍ଗ ନାଥ ଭାଷେ ସାଇତି ରଖିଛି ଦେଖ ଦେଖ,

ସର୍ବସ୍ୱ ତୁହିଟି ମୋର – ଶରଣ ସୁବେଶୀବର ବୋଲି ପେଶିବାର ପ୍ରେମ ଲେଖ ।

(କବିସୂର୍ଯ୍ୟ)

X

# ପ୍ରସ୍ତୁତି-

ଦେଶ-ବରାଡ଼ୀ ରାଗଟି ଏଙ୍ ବରାଡ଼ୀ ରାଗ ମିଳନରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ । ଏ ଦୁଇଟି ରାଗର ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ଆଲୋଚନା ନିମ୍ନରେ କରାଯାଉଅଛି ।

# ଦେଶ ରାଗ-ରୂପ

×

ଏହାକୁ 'ଦେଶୀ' ରାଗ ବୋଲି ମଧ୍ୟ ନାମିତ କରାଯାଏ । ରାଗରୂପ

> ଗକପଡିଗଡିରେଣୀଲୋଚନେନ୍ଦୀବରାନନୀ ପୃଥୁଳତର ନିତୟା ଲୟି-ବେଣୀ ଭୁଳଙ୍ଗା (ଭୁଞଙ୍ଗୀ) ତନ୍ତର ତନୁବଲ୍ଲୀବୀତ କୌୟୁଭବାସ। ଇୟମୁଦୟତି ଦେଶୀ ଚାରୁହାସ। ।

> > (ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ)

ରାଗମାଳା ମତେ (ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣର ପରବର୍ତ୍ତି ରଚିତ ଗ୍ରନ୍ଥ) ଧଂମିତ୍ରେ ମଦ୍ରିମାଳା ଶ୍ରବଣ ଯୁଗଳତଃ କୁଷଳେ କଣ୍ଠମାଳା କୁର୍ପାଙ୍ସ ଶୁଭ୍ରବଙ୍ସ ଚରଣକର ଯୁଗେ ନୂପୁରୌ କଙ୍କଣ ଚ । ଆଙ୍ଗସ୍ୟ ପ୍ରପୌତ୍ରୀ ମୃଦୁସୁକର ତଳେ ପଲୁଙ୍ ସଂଦଧାନା ଗାନ୍ଧାରୀତେଙ୍ୟ ଦୁଗୌୟସ୍ସିସମୟରିରପା ସର୍ବଦା ଯାତି ଦେଶୀ । (ରାଗମାଳ)

## ବରାଡ଼ୀ ରାଗ-ରୂପ-

କର୍ଷେ ଦଧାନା ସୁରପୁଷ୍ପଯୁଗ୍ମ

ସୁବୃତ୍ତ ବକ୍ଷୋକ ମନୋହରାଙ୍ଗୀ

ସ୍ନେରାନନା ଚାରୁ ବିଲୋଳନେତ୍ରା

ଗୌରାଙ୍ଗଯଷି କଥିତା ବରାଡ଼ୀ ।

(ନାରଦ ସଂହିତା)

ବିନୋଦୟତ୍ତୀ ଦୟିଙ୍ ଚ ଗୌରୀ

ସୁକଙ୍କଣା ଚାମର ଚାଳନେନ

କର୍ଷେଦଧାନା ସୁରପ୍ରଷ୍ମଗୁଙ୍କ

ବରାଙ୍ଗନେୟଂ କଥିତା ବରାଡ଼ୀ ।

(ସଂ: ନାରୟଣ)

ଶୃଙ୍ଗାର ରସ-ମୂର୍ତ୍ତିର ବର୍ଷନା ଉଭୟ ରାଗରୂପରେ ପରିୟୁଟ ।

#### ଦେଶ-ରାଗ-

ରେବଗୁସ୍ତୋଦ୍ଭବା ଦେଶୀ ପ-ତ୍ୟକ୍ତା ମ, ନି-ବିଷରା

ନି-ନ୍ୟାଶଂସ ଗ୍ରହା ପ୍ରାତର୍ଗେୟା କରୁଣ ଶାନ୍ତୟୋଃ ।

(ଗୀତ ପ୍ରକାଶ ଓ ସଂ: ନାରାୟଣ)

× × ×

ରୁଷଭାଂଶ ଗ୍ରହନ୍ୟାସା ତଥା ସ ମାନି ଭୂୟସୀ

ଦେଶୀନାମ ପ୍ରଯୋକ୍ତବ୍ୟା ରାଗୋଽୟଂ କରୁଣେ ରସେ ।

(ସଙ୍ଗୀତ ସମୟସାରେ)

ଦେଶ ରାଗର ରସବିଚାର ସୟବ୍ଧେ ଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କ ମତାନୈକ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ ।

ରାଗୋ ଦେଶଃ ପଞ୍ଚମଂଶୋର୍ଯ୍ୟମାତ୍ୟଃ ସଂପୂର୍ଣ୍ତୋଃଙ୍କ ସୋରଟୀ ଡୁଲ୍ୟ ଏବ । କିଞ୍ଚଦ୍ଭେଦାଚାବରୋହେ ରିବକ୍ରୋ ରତ୍ରୋଯାମାଦୁଉରଂ ଗୀୟତେଃସୌ । (ରାଗକନ୍ଧଦୁମାଙ୍କୁର) ପଂଶୋରୁଷଭ ସମ୍ଭାଦୀ ସୋରଟୀ ଡୁଲ୍ୟରୂପକଃ ରି-ବକ୍ରୋ ଦେଶରାଗଣ ଦ୍ୱିତୀୟ ପ୍ରହରେ ନିଶି । (ରାଗଚଦିକାୟଂମ୍)

କାଳ ବିଚାର ଘେନି ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ଗ୍ରନ୍ଥର ମତ ଭିନ୍ନ । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଦେଶ ବା ଦେଶୀ ରାଗର ଗାୟନ କାଳ ରାତ୍ରିର ପ୍ରଥମ ପ୍ରହର ପରେ । ବରାଡୀ ରାଗ–

> ''ବିଭାଷା ରାଗରାଜସ୍ୟ ପଞ୍ଚମସ୍ୟ ବରାଟିକା ଧାଂଶା ଷଡ୍କ ଗ୍ରହନ୍ୟାସା ଧ ତାରଃ ମନ୍ଦ୍ରମଧ୍ୟମା ସମଶ୍ଲେଷସ୍ୱରା ପୂର୍ଣ୍ଣା ଶୃଙ୍ଗାରେ ଯାଷ୍ଟିକୋଦିତା ।।''

> > (ସମୟସାରେ)

"ରି କୋମଳା ମ ତୀବ୍ରାଦ୍ୟା କୋମଳୀକୃତ ଧୈବତୀ ନି ତୀବ୍ରେଣାପି ସଂଯୁକ୍ତା ବରଟୀ ଧୈବତାଦିକା ।।" ଧଧନିସ ରିଗମପମ ପମରିସ ।

(ରାଗ ତତ୍ତ୍ୱବିବୋଧ)

''ପ୍ରହରାଦୁର୍ଦ୍ଧତୋ ଗେୟା ଭିନ୍ନ ପଞ୍ଚମ ସୟବା ଷଡ଼କନ୍ୟାସ ଗ୍ରହୀଶୈଷ୍ୟ ବରାଡ଼ୀ ଚ ମନୋହର ।।''

(ଗୀତ ପ୍ରକାଶ)

#### ଦେଶ ରାଗ-ଲକ୍ଷଣ

ପ୍ରଚଳିତ ମତେ ଦେଶ ରାଗ ଉହଳୀୟ ପଦ୍ଧତିର ଶ୍ରୀମେଳ ଅନ୍ତର୍ଗତ । ନିଷାଦ – କୋମଳ ବାଦୀ – ଘୃଷଭ ମତାନ୍ତରେ- ଫବାଦୀ – ପଞ୍ଚମ ବାଦୀ – ପଞ୍ଚମ ଫବାଦୀ – ରୁଷଭ

ଆରୋହ - ଓଡ଼ବ (ଗା, ଧା, ବର୍ଜିତ)

ଅବରୋହ - ବକ୍ର ସଂପୂର୍ଣ (ରେ, ଗା ସା)

ରସ - ଶୃଙ୍ଗାର (ହାସ୍ୟ, ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ)

ସମୟ – ଦ୍ୱିତୀୟ ପ୍ରହର ରାତ୍ର

ପ୍ରବାଙ୍ଗ ରାଗ

ଆରୋହ - ସା ରେ ମା ପା ନି ର୍ସା

ଅବରୋହ - ସା ନ୍ନିଧା ପା ମା ଗା ରେ ସା

କେହି କେହି ଆରୋହ କାଳରେ ଶୁଦ୍ଧ ନିଷାଦ ବ୍ୟବହାର କରନ୍ତି ।

#### ବରାଡୀ ରାଗ-ଲକ୍ଷଣ

ଓଡ଼ିଶୀ ପଦ୍ଧତିର ପଞ୍ଚମ ମେଳ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ରାଗ । ରୁଷଭ ଓ ଧୈବତ କୋମଳ, ମଧ୍ୟମ-ତୀବ ।

ବାଦୀ -ଗାନ୍ଧାର

ଫବାଦୀ - ନିଷାଦ

ସଂପୂର୍ଣ - ସଂପୂର୍ଣ ରାଗ

(ସଙ୍ଗୀତ କୌମୁଦୀ ମତେ ଷାଡ଼ବ)

ରସ- କରୁଣ', ଶୋକଭାବ, (ଇଷ ବସ୍ତୁର ବିନାଶ, ନିରାଶା, ଔଦାସିନ୍ୟ, ବିରହ ଓ ଦଃଖ)

ସମୟ - ସନ୍ଧ୍ୟା

ପୂର୍ବାଙ୍ଗ – ପ୍ରଧାନ ରାଗ

### ରାଗ ଦେଶ-ବରାଡୀ

ଏହା ଗୋଟିଏ ସାଳଗ ରାଗ । ନାମାନୁସାରେ ଦେଶ (ଆରୋହଣ) ଏଙ ବରାଡ଼ୀ (ଅବରୋହଣ) ରାଗ ଦ୍ୱୟର ରୂପ ଏଥିରେ ପ୍ରକଟିତ ।

ଦେଶ - (ଆରୋହଣ)

ସାରେ ମାପାନ୍ନିସୀ (କୋମଳ ନିଷାଦ)

ବରାଡ଼ୀ - (ଅବରୋହଣ)

ର୍ସା ନିଦ୍ଧା ପା ମା ଗା ରୀ ସା (ରି, ଧା କୋମଳ, ତୀବ୍ର ମଧ୍ୟମ)

# ରାଗ ପ୍ରକାଶକ ସ୍ପର ବିଧାନ

ଆରୋହ – ସା ରେ ମା ପା ନ୍ଲି ସୀ

ଅବରୋହ - ସା ନିଦ୍ଧ ପା ହା ପା ବା ପା ମା ଗା ରୀ ସା ।

ଝାଉଁଳା ତମାଳ ମୂଳରେ ସୁଧାବାରି ସିଞ୍ଦେଲା ପରି ଅନକୂଳ ନାୟକ ନଟବରଙ୍କ ମିଳନ-ଉଚ୍ଣ ମନର ଫକେତ ପରଶିଲା ଦୂତୀକା । କହିଲା ସେ:-

''ସଖି, ସିଦତି ତବ ବିରହେ ବନମାଳୀ'' ।

ଦେଶ ବରାଡ଼ୀ ରାଗ-ରସରେ ଭାବଭୋଳା ମହାକବି ଶୁଣାଇଛନ୍ତି ସଖୀମୁଖର ଏହି ଭାଷା, ପରମ୍ପରା ଅନୁସରଣରେ ଯାହାର ଅନୁରଣନ ଗୁଞ୍ଜରି ଉଠିଛି ଆଉ କଣେ ଉଚ୍ଚଳୀୟ କବିଙ୍କର ଗୀତ-କଣ୍ଠରେ ଦୀର୍ଘ ସାତଶହ ପରେ ମଧ୍ୟ 🗗

ଏହି କବିଙ୍କଳ କଳ୍ପନା ନୟନ ଦେଖିଛି– ନିଭୃତ ନିକୁଞ୍ଜରେ ଶ୍ୟାମ-ଦର୍ଶନ-ଲାଳସୀ-ନୀରଝରା ନୟନରେ ଆଶାପଥ ଚାହିଁ ବସିଛନ୍ତି ବିରହିଣୀ କିଶୋରୀ । ସହଚରୀ ଶ୍ୟାମ କୁଞ୍ଜରୁ ବାହୁଡ଼ି ଆସି କହିଲା–

''ରାଧେ, ତୋହଲାଗି ଶ୍ୟାମ କି ବଞ୍ଚଇ ଗୋ ଜେମାଦେଈ'' ଆଉ କାହିଁକି ମଠ ?

''ନ କୁରୁ ନିତୟିନି ଗମନ ବିଳୟନ ମନୁସର ଙ ହୃଦୟେଶଂ ଧୀର ସମୀରେ ଯମୁନା ତୀରେ ବସତି ବନେ ବନମାଳୀ ।'' (ଗୀତଗୋବିହ)

ଏହାରି ଅନୁସରଣରେ ଭକ୍ତକବି ଗୋପାଳକୃଷ ଗାଇଛନ୍ତି:''ଧୀରସମୀରେ ବସି ଡାକୁଛି ତୋ ନାଆଁରେ
ପ୍ରାଣେଶ୍ୱରୀ ରାଧିକେ – ଶ୍ରୀମତୀ ଗାନ୍ଧର୍ବିକେ ବୋଲି ହଳିଯାଉଛି ତା' ଚେତନା ରେ ।'' ଚାଲ ସଖି, ଘେନାକର ବିନୀତ ଅନୁରୋଧ ମୋ'ର । ସରିଆସୁଛି ପରା ଏ ରଳନୀ ?

> ''ହରିରଭିମାନୀ ରକନିରିଦାନୀମିୟମପି ଯାତି ବିରାମମ୍ କୁରୁ ମମ ବଚଳ ସତ୍ୱରରଚଳ ପୂରୟ ମଧୁରିପୁକାମ୍ ।''

ଘଟଣା ପରମ୍ପରୀର ସମୟ ବ୍ୟବଧାନ ସୂଚାଇବା ଲାଗି ଗୀତିକାବ୍ୟ (ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ଥଳରେ ବଙ ଗୀତି-ନାଟ୍ୟ)ର ସର୍ଗ ବା ଅଙ୍କାବତାର ସୃଷ୍ଟି ବୋଲି ସାଧାରଣତଃ ବିଚାର କରାଯାଇଥାଏ । ପୂର୍ବୋକ୍ତ "ହରିରଭିମାନୀ ରଜନିରିଦାନୀ… " ପାଦଟିରେ କବି କହିଛନ୍ତି – ରଜନୀ ବିରାମୋନୁଖୀ । ଏଥରୁ ବୁଝାଯାଉଛି କେହି ସଖୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ରାତ୍ରିର ପ୍ରାୟ ଶେଷ ଯାମରେ ଅଭିସାର ଲାଗି ଜଣାକରିଛି । କିନ୍ତୁ ଗୀତ ଶେଷ ହେବାପରେ ଦ୍ୱିତୀୟ ଶ୍ଲୋକଟିରେ ପୂଣି ସେହି ସଖୀ ବା କୌଣସି ସଖୀ ମୁଖରେ କୁହାଯାଇଅଛି –

''ତ୍ୱଦ୍ବାମ୍ୟେନ ସଙ୍ଗ ସମଗ୍ରମଧୁନା ତିଗ୍ମଂଶୁରଙ୍କଗତେ।

ଗୋବିନ୍ଦସ୍ୟ ମନୋରଥେନ ଚ ସମଂ

ପ୍ରାଫ୍ର ତମଃ ସାନ୍ଧତାମ୍ ।।"

–ରାଧେ, ତୋର ବାମତା (ବିମୁଖତା ବା ପ୍ରତିକୂଳତା) ସହିତ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଅଞ ଗଲେଣି । ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କ ମନୋଭିଳାଷ ସରି ମାଡ଼ିଆସିଲାଣି ଅନ୍ଧକାର ।

''ତନ୍ମୁଗ୍ଧେ ବିଫଳଂ ବିଳୟନମସୌ ରମ୍ୟୋଭିସାର କ୍ଷଣଃ ।''

ଅତଏବ ମୁଗ୍ଧେ, -

''ବିଫଳେ ନ ଯାଉ ଅଭିସାର ଘଡ଼ି

ବିଳୟ ନ କର ଆଉ ।''

ମହାକବି ଏହି ଅଭିସାର ନିବେଦନ ବାଣୀ ଶୁଣାଇଛନ୍ତି ସଖୀ ମୁଖରେ । ଏହିଠାରେ ମନରେ ଦ୍ୱନ୍ଦ ଜାତ ହୁଏ ଯେ ଏକାସର୍ଗ ମଧ୍ୟରେ କାଳ ବର୍ଷନାର ଏଭଳି ଅଫଗତି ଘଟିଛି କିପରି ?

ମହାକବିଙ୍କର କଳ୍ପନା ସୟନ୍ଧେ କୌଣସି ମନ୍ତବ୍ୟ ଦେବାର ଦୁଃସାହସ ନ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଏ ସ୍ଥଳରେ ଟିକିଏ କିପରି କାଳବ୍ୟତିକ୍ରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରାଯାଉଅଛି ।

''ତନୁଗ୍ଧେ ବିଫଳ' ବିକୟନମସୌ

ରମ୍ୟୋଭିସାରକ୍ଷଣ ।''

ଶୃଙ୍ଗାର ରସାନ୍ୱିତ ଏହି ଅଭିସାର-ନିବେଦନ ବର୍ତ୍ତନ ରୀତି ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗରେ ଗାଇ ମହାକବି ଗୁନୁର ପଞ୍ଚମସର୍ଗ ସାଙ୍ଗ କରିଛନ୍ତି ।

ଶ୍ୟାମ ବିରହ-କ୍ର-ପୀଡ଼ିତା ରାଈଙ୍କର କିନ୍ତୁ ପାହୁଣେ ଚଳିବାର ବଳ ନାହିଁ, ଅଭିସାର ଲାଗି । ଅବସ୍ଥା ଦେଖି ଦୂତୀ ପୁଣି ଯାଇ ପର-ପ୍ରଭାତରେ ଘନଶ୍ୟାମଙ୍କ ସନ୍ନିଧ୍ୟରେ ଜଣାକଲା:-

ନାଥ ହରେ,

ସୀଦତି ରାଧା ଦାସ ଗୃହେ । ତ୍ୱଦଭିସରଣରଭସେନ ବଳତୀ ପତତି ପଦାନି କିୟତି ଚଳତୀ ।

ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଏହି ଅବସ୍ଥା ବର୍ତ୍ତନା କରିବାକୁ ଯାଇ ରସିକ କବି ଗୋଶ୍ତକିରୀ ରାଗର ଉପଯୋଗ କରିଅଛନ୍ତି ।

ରାଗର ଭାବ ରୂପ ସୟଦ୍ଧେ ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣର ଉଲ୍ଲେଖ ନିମ୍ନ ରୂପ-''ରତୋସ୍ଟେକା କାନ୍ତପଥ-ପ୍ରତୀକ୍ଷା-

ମାପଦୟତୀ ମୃଦୁପୁଷ୍ପତତ୍ତେ,

ଇତୟତଃ ପ୍ରେଶିତ ଦୃଷିରାର୍ତ୍ତା

ଶ୍ୟାମାଙ୍ଗିକା ଗୌଣ୍ଡକିରୀ ପଦିଷା ।''

ରତୋସୁକା, କାନ୍ତ ପଥ ପ୍ରତୀକ୍ଷମାଣା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ବିରହୋତ୍କଣ୍ଠିତା ଦଶା ବର୍ଶନା କରିବାକୁ ଯାଇ ମହାକବି ପ୍ରୋକ୍ତ ରାଗରୂପ ରଚନା ବାକ୍ୟର ସମର୍ଥ-ନିଯୋଗରେ ''ଇତୟତଃ ପ୍ରେଶିତ ଦୃଷିରାର୍ତ୍ତା'' କଥାଟିକି କେଡ଼େ ସୁନ୍ଦର ଭାବେ ଆପଣାର କରି ଥୋଇଛନ୍ତି ଦେଖନ୍ତୁ ।

ଏହି ରାଗ-ରସରେ କବି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ସଖୀ (ଦୂତୀ) ମୁଖ ଭାଷାରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଶୁଣାଇଛନ୍ତି ଯେ ସେ (ଶ୍ରୀମତୀ)-

''ପଶ୍ୟତି ଦିଶିଦିଶି ରହସି ଭବଙ'' (୬ଷ ସର୍ଗ)

ଗୋଣକିରୀ ରାଗର ରୂପଧ୍ୟାନ ଅତ୍ୟତ୍ର ମଧ୍ୟ ''ନାରଦୀୟ ତତ୍ତ୍ୱାରିଂଛାତ୍ ରାଗ ନିରୂଯଣମ୍'' ଗ୍ରନ୍ଥରେ ନିମ୍ନରୂପ ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି ।

> ''ଶୋକାଭିଭୁତନୟନାରୁଣ ଦୀନ ଦୃଷି ନମ୍ରାନନା ଧରଣିଧୂସରଗାତ୍ରଯଷିଃ ।

ଆମୁକ୍ତ ଚାରୁକବରୀ ପ୍ରିୟଦୂରବର୍ତୀ ଗୋଣକ୍ରିୟା ବିଜୟତେ କୃଶରୂପଧେୟା ।''(ପୃ: ୧୦)

ପୁଣି ଉକ୍ତ ଗୁନ୍ଥରେ କୁହାଯାଇଛି-

''ଗୋପକାତି ପ୍ରିୟା ସାଧ୍ୱୀ ଗୋରୋଚନା ବିଲେପନା ଗୂଡ଼ଚର୍ଯ୍ୟା ଗୁଣକ୍ରିୟ କଥିତା କୈଶିକାଙ୍ଗନା ।''

(0.68)

ଏଥିରୁ ଘଟଣା ପରମ୍ପରା ବର୍ଣ୍ଣନ ଲାଗି ରସ ବିଚାରରେ ଗୋଣକିରୀ ରାଗର ଉପଯୁକ୍ତତା ଏଙ୍କ ତହିଁ ସହିତ କବିଙ୍କର ସଙ୍ଗୀତ-ପାଣ୍ଡିତ୍ୟ ସହଜ ଅନୁମେୟ ।

ବାସକସଜିକା ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଦୀନଦଶା ବଖାଣି ଦୂତୀ କହିଛି:-''କଠିନ ପୁରୁଷ ତୁମେ ଶ୍ୟାମ ! ତୁମେ ଖଷ । କଷ ଦେଇ କୁଞ୍ଜକୁ ନ ଆସିବାରୁ ସିନା ସଖୀ ମୋର-

> ''ଭବତି ବିଳୟିନି ବିଗଳିତ ଲଜା ବିଳପତି ରୋଦିତି ବାସକ ସଜା ।।''

କବି ତେଣୁ ତାଙ୍କର ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କୁ ଏହି ସର୍ଗର ବିଷୟାନୁକୃଭିରେ **ଧୃଷ-ବୈକୁଣ୍ଡ** ରୂପେ ନାମିତ କରିଅଛନ୍ତି ।

# 

ଶାସ୍ତାନ୍ତରେ ଏହି ରାଗ ଗୋଣ୍ଡକିରୀ, ଗୁଣକିରୀ ଓ ଗୁଣକଲୀ ପ୍ରଭୃତି ନାମରେ ନାମିତ । ସମୟର ଗତିନୁସାରେ ଏଙ ଆଞ୍ଚଳିକ ରୀତି ପ୍ରଭାବରୁ ରାଗର ସ୍ୱର ସଂସ୍ଥାନରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ । ନିମ୍ନରେ ଗୁଣ୍ଡକିରୀ ରାଗର କେତେକ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଶାସ୍ତାନୁଗତି ରାଗରଚନା ରୀତି ଉପସ୍ଥାପିତ କରା ହେଉଅଛି ।

#### ରାଗମଞ୍ଜରୀ:-

''ସମ୍ପୂର୍ଣାସ୍ୟାଦ୍ ଗୁଣକରୀ ସାୟଂ ୟୁରିତପଞ୍ଚମା ।''

### ହ୍ଦୟ ପ୍ରକାଶ-

''ଊୖଡ଼ବସ୍ତୁ ଧ ଗତ୍ୟାଗାଦଶ୍ୟା ଗୁଣକରୀ ବୁଧିଃ ।''

## ରାଗତରଙ୍ଗିଣୀ–

ଗୌରୀ ସଂସ୍ଥାନର ରାଗ (ରେ, ଧା-କୋମଳ) 'ସନ୍ଧୀ ଆଶାବରୀଞ୍ଜେୟା ଞ୍ଜେୟାଗୁଣକରୀ ତଥା । । ''

#### ଗୀତପ୍ରକାଶ-

''ଷଡ଼କ୍ନ୍ୟାସଗ୍ରହଂଶୈଷା ଗୋଣକ୍ରୀ ମ-ପରିଷ୍କୃତା । ରି-ଧହୀନ ଦିନାଦ୍ୟୋ (ଦୌ) ତୁ ଗାତବ୍ୟେଷରସେ ବୁଧିଃ ।।''

ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଗୋଷକିରୀ ଗୀତପ୍ରକାଶ ପରି ଓଡ଼ବ ରାଗ ଶ୍ରେଣୀର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ରୂଷଭ ଏଙ ଧୈବତ ବର୍କିତ । ବାଦୀ ଷଡ଼କ । ସୟାଦୀ-ପଞ୍ଚମ । ଦିବସାରୟରେ ଗେୟ । ଅଷ୍ଟରସରେ ପ୍ରଯୁକ୍ୟ ।

> ଆରୋହ – ସା ଗା ମା ପା ନି ସା ଅବରୋହ – ସା ନି ପା ମା ଗା ସା ।

ସମୟ ସ୍ୱର ଶୁଦ୍ଧହେତୁ ଉଚ୍ଚଳ ପଦ୍ଧତି ଅନୁସାରେ ନଟମେଳର ରାଗ । ସଙ୍ଗୀତ ପାରିକାତ-

> ''ରି-ଧ କୋମଳ ଫଯୁକ୍ତା ଗ-ନିବର୍ଜ୍ୟା ଗୁଣକ୍ରିୟା ଧୈବତୋଦ୍ଗ୍ରାହ ଫଯୁକ୍ତା କ୍ଚିଦ୍ଗାନ୍ଧାର ଫଯୁତା ।।''

> > (୪୦୪ ଶ୍ଲୋକ)

ଟୀକାକାରଙ୍କ ମତେ ଏହା ଗୁଣକ୍ରିୟା ଅଥବା ଗୁଣକ୍ରିୟା ରାଗ । ଏ ମତରେ ରୁଷଭ ଏବଂ ଧୈବତ ସ୍ୱରଦ୍ୱୟ କୋମଳ । ଗାନ୍ଧାର ଓ ନିଷାଦ ବର୍କିତ । ତେଣୁ ଓଡ଼ବ ଜାତୀୟ ରାଗ । ଧୈବତ ଏହାର ଗ୍ରହସ୍ୱର । କେହି କେହି ଗାନ୍ଧାରକୁ ଗ୍ରହସ୍ୱର ମାନକ୍ତି ବୋଲି କୁହାଯାଇଅଛି । ଅଥଚ ଗାନ୍ଧାର ବର୍ଜ୍ୟସ୍ୱରରୂପେ ବର୍ଶିତ ହୋଇଅଛି ସେହି ଲକ୍ଷଣ ବର୍ଶନ-ସ୍ୱରରେ । ଏପରି ହେଲେ ଗୁଣକରି ରାଗ ଓଡ଼ବ ତଥା ମତାନ୍ତରେ ଷାଡ଼ବ ବୋଲି ଧରାଯିବ । କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ ସ୍ୱର ପ୍ରସାର କାଳରେ କେହି କେହି କ୍ୱଚିତ୍ ଗାନ୍ଧାର ସ୍ୱର ପ୍ରୟୋଗ ମଧ୍ୟ କରିଥାଆନ୍ତି ।

## ରାଗ କଳ୍ପମାଙ୍କୁର-

ଏହାଙ୍କ ମତରେ ଗୁଣକରି ରାଗରେ ରୂଷଭ ଏବଂ ଧୈବତ ସ୍ୱର କୋମଳ । ଗାନ୍ଧାର ଓ ନିଷାଦ ସ୍ୱର ବର୍ଜିତହୋଇ ଓଡ଼ବ ରାଗ । ବାଦୀ-ଧେବତ ଏବଂ ସମ୍ଭାଦୀ-ରୁଷଭ । ଶାନ୍ତ, ଗମ୍ଭୀରପ୍ରକୃତିକ ରାଗ । ବିଳମ୍ଭିତ ଲୟରେ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ବର୍ଦ୍ଧକ । ଉହଳପଦ୍ଧତି (ଓଡ଼ିଶୀ)

ଆଧୁନିକ ଉହଳ ପ୍ରଚଳିତ ରୀତିରେ ଗୁଣକରୀ ରାଗକୁ ରୁଷଭ ଓ ଧୈବତ କୋମଳ ଏବଂ ଗାନ୍ଧାର ଓ ନିଷାଦ ବର୍କିତ କରି ବ୍ୟବହାର କରାଯାଉଅଛି । ରୁଷଭ ଓ ଧୈବତ ସ୍ୱର ଦୁଇଟି କୋମଳ ରୂପେ ବ୍ୟବହୃତ ହେବାଦ୍ୱାର। ରାଗଟି 'ଦିବାଦୌ' ଗେୟ ବୋଲି ଧରାଯାଇଅଛି ।

ଭାରୀତୟ ସଙ୍ଗୀତ ସଂପୂର୍ଷ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଭିଭି ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ । ସ୍ୱରମାନଙ୍କର ରସ ୟୁରଣର ଶକ୍ତିଥିବା ପରି ବିଭିନ୍ନ ରତୁ ଓ ଦିବସ ରଜନୀର କାଳ ଅନୁସାରେ ମଧ୍ୟ ବର୍ଷବିଚାର ନିର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି ।

ଗୋଷକିରୀ ରାଗରେ ଧୈବତ ଓ ରୁଷଭ କୋମଳ ଏଟ ଯଥାକ୍ରମେ ବାଦୀ ଓ ସମ୍ଦାଦୀ ସ୍ୱର ରୂପେ ଗୃହୀତ । ବାଦୀ-ସମ୍ଦାଦୀ ଅର୍ଥ ଏହି ସ୍ୱର ଦ୍ୱୟ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ରାଗର ବହୁଳ ବ୍ୟବହୃତ ସ୍ୱର ବା ପରିଚାୟକ ବା ଶାସକ ସ୍ୱର । ଏଣୁ ରସ ଓ କାଳ ତଦନୁସାରେ ପ୍ରସାରିତ । କୋମଳ ରୁଷଭର ବର୍ଷ ସବୁକ । ପ୍ରଭାତକାଳୀନ ପ୍ରକୃତି (ଆକାଶ) ଏହି ରଙ୍ଗରେ ବର୍ଷାୟିତ । ମତାନ୍ତରେ ବର୍ଷର ନିର୍ଷ୍ୟ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସମୟେ ଏହି ସ୍ୱରର ବର୍ଷ ସୟବ୍ଧେ ଅନ୍ଧେ ବହୁତେ ସହମତ । ଏଠାରେ ସ୍ୱରର ବର୍ଷ ସୟବ୍ଧେ ଯେଉଁ ସାମାନ୍ୟ ଆଲୋଚନା ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଗଲା ତାହା ପ୍ରସିଦ୍ଧ ବୈଜ୍ଞାନିକ ହେଲ୍ମହୋକ୍ଙ ମତାନୁସାରୀ ।

ରସ ବିଚାରରୁ ପ୍ରୋକ୍ତସ୍ୱର ଦୂଇଟି ଶାନ୍ତ ଓ ମଧୁର ରସଦ୍ୟୋତକ । ଭାବାନୁସାରେ ଏହା ଚିନ୍ତା, ବିଷାଦ ଓ ଉହଣ୍ଠାସୂଚକ । ତେଣୁ ଭାବରସିକ କୟଦେବଙ୍କର ଯଥାଭିପ୍ରାୟ ପ୍ରକାଶ ଲାଗି ଗୋଣ୍ଡକିରୀ ରାଗ ନିର୍ବଚାନ ସାର୍ଥକ ଅଟେ ।

ସଙ୍କେତ କାଳରେ 'ଧୃଷ୍ଟ ବୈକ୍ଣଣ୍ଣ' ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ କୁଞ୍ଜକୁ ଯାଇନାହାନ୍ତି ତେଣୁ ନିଶାବସାନରେ ଦୂତୀ ପୁଣି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ନିକଟକୁ ଆସି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ବିରହସନ୍ତାପିତାବସ୍ଥା ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ତାଙ୍କୁ ରାଈକୁଞ୍ଜକୁ ଅଭିସାର ଲାଗି ଅନୁନୟ କରିଛି । ଗୋଣ୍ଡକିରୀ ରାଗ ସହଯୋଗରେ ଏହିଠାରେ ଷଷ୍ଠ ସର୍ଗର ସମାପ୍ତି ଘଟିଅଛି ।

ସପ୍ତମ ସର୍ଗର ପ୍ରାରୟରେ ବିପ୍ରଲବ୍ଧା ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ବିଷମ ବିରହଦଶା ମାଳବ ରାଗର ସହାୟତାରେ ଗାଇଛନ୍ତି ମହାକବି କୟଦେବ ।

କୁଳ-ଶୀଳ-ମାନ-ମହତ୍ୱ, ସବୁ ତ ଟେକି ଦେଇ ସାରିଛନ୍ତି ରସ-ରାକଙ୍କର ପ୍ରଶୟ-ରଞ୍ଚିତ ଚରଣ ତଳେ; ଆଉ 'ମୋର' ବୋଲି ବୋଲିବାକୁ କଅଣ ଭଲା ବାକି ଅଛି ମହାଭାବମୟୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ? ଗୋବିନ୍ଦ ଚରଣରେ ସେ, ବିକା- ସେବିକା ପରା ? ଉହଣ୍ଠା ନୟନରେ ଅନାଇଁ ବସିଛନ୍ତି ସେ 'ନାଗରନାରାୟଣ'ଙ୍କର (ସ୍ତୀସମୂହାଶୟ) ଶୁଭାଗମନ ପଥ । ସେତେବେଳକୁ–

''ରାଜେ ଶଶାଙ୍କ କୁଳଟାକୁଳଭୃଷ ପାପ ଫଳାତ-ଲାଞ୍ଜନ କଳା ବହି ବକ୍ଷ ଦେଶେ । ଦିକ୍ସୁନ୍ଦରୀ ବଦନ ଚନ୍ଦନ ବିନ୍ଦୁ ବା' ସେ ବୃନ୍ଦାବନେ ବିହରିଲେ କରରାଜି ତାଳି ।।''

ଏବେ ହେଲେ ନାଗର-ନାରାୟଣଙ୍କର ଧୃଷ ମତି ବଦଳି ନାହିଁ । ବିରହ ବିକଳ ରାଇ କହିଛନ୍ତି-

> ''କାଳ ତ ଅତୀତ ଶଠ ଶ୍ୟାମ ସଖି କାହିଁ ରେ ? ବିକଳ ମମ ଯୌବନ ତ ବିଫଳ ପଥ ଚାହିଁ ରେ ।।''

ସ୍ଥଳ, କାଳ, ପାତ୍ର, ଅବସ୍ଥା ଏବଂ ରସ ବିଚାରରୁ ରାଗ ନିର୍ବାଚନାର ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତତା ସୟବ୍ଧେ କିଞ୍ଚ୍ ଆଲୋଚନା କଲେ ରସିକ କବିଙ୍କର ସଙ୍ଗୀତ ପାଣିତ୍ୟ ସହକରେ ଉପଲବ୍ଧ୍ ହେବ ।

ନିଷାଦ ଏବଂ ଗାନ୍ଧାର ସ୍ୱରଦ୍ୱୟର ଶୁଦ୍ଧତ୍ୱ ଏବଂ ଧୈବତ ସ୍ୱରର କୋମଳର ପ୍ରୟୋଗ ଏହି ଔଡ଼ବ ରାଗଟିର ବିଶେଷତ୍ୱ ପରିଚାୟକ । ପ୍ରଥମ ଦୁଇଟି ସ୍ୱରର ଶୁଡି ବିଚାରରେ ଯଥାକ୍ରମେ ଉହଣ୍ଠା, ହାସ୍ୟ, ସଖ୍ୟ ଏବଂ ଦାସ୍ୟ, ମଧୂର, ଶାହ ରସ ସହିତ ତତ୍ପରବର୍ତ୍ତୀ କୋମଳ ଧୈବତ ସ୍ୱରର ମଧୁର, ଶାହ ରସ ସହିତ ତତ୍ପରବର୍ତ୍ତୀ କୋମଳ ଧୈବତ ସ୍ୱରର ମଧୁର, ସଖ୍ୟ ବା ଶାହ ରସ-ପ୍ରସାରୀ ରସଦ୍ୟୋତନା 'ମାଳବ' ରାଗର ପ୍ରାଣ । ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ବିରହ-ବିହ୍ଲେଦଜନିତ ଦୀନଦଶା ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛନ୍ତି ମହାକବି ଏହି ''ସାଙ୍ଘ ନିଶି ବା ମାଳବଃ ଶୁଚୌ'' ରାଗର ଉପଯୋଗରେ ରସ ଏବଂ କାଳାନୁସାରୀ ଏହା ଯଥୋପଯୁକ୍ତ ନିର୍ବାଚନ ।

" × × × ପ୍ରୀତିଘରେ ସନ୍ଦେହ ଦୁଆରୀ" – କଥାଟି ନିରାଟ ସତ୍ୟ । ଆସିଛି କିଶୋରୀଙ୍କ ମନରେ ନାନା ସନ୍ଦେହ, – ଯେତେବେଳେ ସଙ୍କେତ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ବେତସ କୁଞ୍ଜକୁ ଆସି ନାହାନ୍ତି ଶଠ ନଟବର ଶ୍ୟାମ । ତହୁଁ ବସନ୍ତ ରାଗରେ କବି ଗାଇଛନ୍ତି ନାଗର ପଥ ପିଆସୀ ବିଧୂରା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ବିରହ-ବିଦଗ୍ଧ ମନ ବେଦନା । ଯଥାକାଳରେ ସଂକେତ ସ୍ଥଳରେ ଶଠ ନାୟକଙ୍କ ଅନୁପସ୍ଥିତିରେ ବିପ୍ରଲବ୍ଧା ନାୟିକାର ଅଭିମାନ, ଖେଦ ଓ ସନ୍ଦେହ ସୃଷ୍ଟିର ସୂଚନା ଫୁଟାଇ କବି କହିଛନ୍ତି:-

''କାପି ମଧୁରିପୁଣା ବିଳସତି ଯୁବତୀରଧ୍କଗୁଣା''

ଉଚ୍ଚଳରେ ସାଧାରଣୀ ନାୟିକା ରୀତିରେ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ସନ୍ଦେହାତ୍କକ ଭାବର ଚିତ୍ର ଅଙ୍କିତ । ସଂଗୀତ-କବି ସମ୍ରାଟ ଭଂଜେ ଲେଖିଛନ୍ତି:-

> ''କେଣିକି ସେ ଗଲେ, କିପାଇଁ ନଇଲେ ତେଣୁକରି କାମ ଅନଳେ ଦହିଲେ, କିବା କେଉଁନାରୀ ତା'ମନ ମୋହିଲା, ସେ ଦେଶେ ମୋ ଧନ ଗଲେଟିରେ ।'' ଇତ୍ୟାଦି

ବିରହିଣୀ ନାୟିକାର ଅନୁଚିନ୍ତ। ଭାବ ବିକାଶ ଲାଗି ବସନ୍ତ ରାଗର ସ୍ୱର-ରଚନା ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଉପଯୁକ୍ତ । ଷଡ଼କ, ଗାନ୍ଧାର, ମଧ୍ୟମ, ଧୈବତ ଓ ନିଷାଦସ୍ୱର ସମ୍ପର୍କରେ ରାଗଟି ଦାସ୍ୟ, ସଖ୍ୟ ଓ ମଧୁର ରସ ବିୟାରରେ ସମର୍ଥ । ପୁଣି ଓଡ଼ିଶୀ ସଂଗୀତ-ଗାୟନ ଧର୍ମରେ ଷଡ଼କ-ମଧ୍ୟମର ଉଚ୍ଚାରଣକାଳୀନ ଅଖଣ୍ଡ ସ୍ୱର-ପ୍ରକାଶ ରୀତି (ମୀଡ଼) ରାଗଟିକୁ ମଧୁରୁ ମଧୁରତର କରିଦିଏ । ଅନୁରାଗ, ଆତ୍ନୋହର୍ଗ ବା ଆତ୍ନନିବେଦନ ଦାସ୍ୟଭାବର ପରିପାକ । ଶ୍ରୀମତୀ ଆତ୍ନନିବେଦିତା । ଏହି ନିବେଦନର ଅନ୍ତରାଳରେ ଭକ୍ତିମୟୀ ମହାଭାବ, ରସରାଜଙ୍କର ସଖି – ଦାସୀ – ସେବିକା । ପୁଣି ଏହି ମହାଭାବମୟୀଙ୍କ ସେବାବଳରେ ରସରାଜ ତାଙ୍କର ଏକାନ୍ତ ଅନୁଗତ । ରାଗ ବସନ୍ତ ଏହି ରସର ଦ୍ୟୋତକ । ଆରୋହୀ – ପଞ୍ଚମ-ବର୍ଜିତ । ଅବରୋହ କାଳରେ ଶୁଦ୍ଧ ଓ ତୀବ୍ର-ଦୁଇ ମଧ୍ୟମ ସ୍ୱର-ସଂଚାର ମଧୁର ରସକୁ ସ୍ମଷ୍ଟତର କରିଦିଏ । ଅଧୁନା ପ୍ରଚଳିତ ରାଗ ରୀତିରେ ଅବରୋହଣ ବେଳେ ପଞ୍ଚମ ବ୍ୟବହୃତ ହେଉଅଛି । ଏତ୍ଦ୍ୱାରା ରସ-ବିରୋଧୀତା ଭୟ ଦୂରେଥାଉ ବଙ୍କ ତାହା ରସ ପରିପୋଷକତାର ସହାୟକ ।

ଟିକିଏ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଦୃଷିରେ ଅନୁଧାନ କଲେ ବାରିହୋଇପଡ଼େ ଯେ ଏହିଠାରେ ପ୍ରିୟକନ ପ୍ରତି ବିଶେଷ ଅନୁରାଗ ହେତୁ ଈର୍ଷା ଦ୍ୱିଗୁଣିତ ହୋଇ ଉଠିଛି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ହୃଦୟରେ । ଠିକ୍ ପ୍ରଣୟ ଅଭିମାନିନୀ ଦେହୀ କୀବନରେ ଯାହା ସହକ ସମ୍ପବ, ଦେବୀ ପକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ସେହି ରୀତିର ଚିତ୍ର ଥାପିଦେଇଛନ୍ତି ମହାକବି ।

ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସର୍ଗ ତୁଳନାରେ ସପ୍ତମ ସର୍ଗଟିରେ ଅଧିକ ସଂଖ୍ୟକ ଅର୍ଥାତ୍ ଚାରିଗୋଟି ଗୀତ ଖଞ୍ଜି କବି ଯଥାକୁମେ ମାଳବ, ବସନ୍ତ, ଗୁର୍ଜରୀ ଏବଂ ସର୍ବଶେଷରେ ଦେଶବରାଡ଼ୀ ଇତ୍ୟାଦି ରାଗମାନଙ୍କ ସୁରଣରେ ନାୟକ ନାଗର ନାରାୟଣଙ୍କ ଧୃଷ୍ଟତା ହେତୁ ବିରହତାପିତା ବିପ୍ରଲବ୍ଧା ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ବିଳାପ, ପରିତାପ, ଈର୍ଷା ଏଙ ଅଧୀରତା ଭାବମାନ ଫୁଟାଇ ସହ୍ଦୟର ଚିଉ ଉଦ୍ବେଳିତ କରି ପକାଇଛନ୍ତି ।

ସପ୍ତମ ସର୍ଗାରୟର ପ୍ରଥମ ଗୀତ ରଚନାକାଳରେ ମାଳବ ରାଗର ମଧୂମୂର୍ଚ୍ଚନା ମଧ୍ୟରେ ମହାକବି ବାସନ୍ତୀକ ବ୍ରକବନରେ ଦର୍ଶନ କରିଛନ୍ତି ପ୍ରଦୋଷର ଚନ୍ଦ୍ରୋଦୟ ଆଉ ଶୁଣିଛନ୍ତି ମାଧବ ବିଧୂର। ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର 'ବିରଚିତ ବିବିଧ ବିଳାପ' ।

ବିରହିଣୀର ସନ୍ଦେହସିକ୍ତ କଳ୍ପନା-ନୟନ ଏତେବେଳେ ଦେଖିଛି – ''କାପି ମଧୁରିପୁଣା ବିଳସତି ଯୁବତୀରଧ୍କଗୁଣା'' । ତାଙ୍କଠାରୁ ଅଧିକ ଗୁଣବତୀ କେଉଁ ଯୁବତୀ-ହୃଦୟବଲୁଭଙ୍କ ସହିତ ପ୍ରେମୋନୃତା ।

ତହୁଁ ରାଗ ବସନ୍ତ ପ୍ରୀତି ନିକୁଞ୍ଜରେ ଅନୁପ୍ରବେଶ କରି ମୁକୁଳାଇ ଦେଇଛି ସୁ-ଚିକ୍କଣ କେଶପାଶ ବିପ୍ରଲବ୍ଧା ନାୟିକାଙ୍କର, ଖସିପଡ଼ିଛି ସଯତ୍ନ-ସକଡ଼ା, ବାସନ୍ତୀକ-ସୁରଭୀ-ସୁମନ ଝରା । ଷଡ଼ଜ ମଧ୍ୟମକୁ ସଙ୍ଗକରି ମିଳନୋହଣ୍ଠିତା ନାୟିକାର କେତେ ମଧୁର ସ୍ୱପଭରା ଆଶା ନବ ମୁକୁଳିତ ସବୁଳିମାର ନିଃଶ୍ରେଶୀରେ ଆରୋହଣ କଲା । କିନ୍ତୁ ପରମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ନାୟକର କଣ୍ଟଳାଳ ବଳି ଯାଆନ୍ତେ ପୁଣି ତାର ଆଶାଭଗ୍ନ-ମନ ଝାଉଁଳା କଳିକା ପରି ହେଲା ଧରାମୁଖୀ । ପାଣ୍ଟର ଦିଶିଲା ଗଣ୍ଟ-ମଣ୍ଟଳ । ଏତେବେଳେ ଷଡ଼ଜ ଓ ଶୂଦ୍ଧ ମଧ୍ୟମ ସ୍ୱର ମଧ୍ୟ ସ୍ଥଳରେ ମଧ୍ୟମ ସ୍ୱରର ତୀବ୍ରତ୍ୱ ସହସା ପ୍ରତିଭାତ ହୋଇ ଭୟ ଓ ନିରାଶରେ ଶିହରାଇ ଦେଲା ଆଶାର ଆନ୍ୟଉନ୍କଳା ହୃଦୟସ୍ଥଳୀ । ତହୁଁ ବଲ୍ଲଭ ମିଳନର ନୈରାଶ୍ୟରେ ବିପ୍ରଲବ୍ଧା ନାୟିକା ହୋଇପଡ଼ିଲେ ଉହଣ୍ଠା-ମାନସୀ ।

କାଗିଛି ମନରେ ନାନା ସନ୍ଦେହ । ବଳିପଡ଼ିଛି ଶୃଙ୍ଗୀର ସମ୍ଭୋଗଇଚ୍ଛା । କଳ୍ପନା ନୟନ ଦେଖିଛି:–

''ମୃଗମଦ ତିଳଙ୍କ ଲିଖତି ସପୁଲଙ୍କ

ମୃଗମିଦ ରଜନୀକରେ ।।"

- ନାୟକ, ନାୟିକାର ଚନ୍ଦ୍ରମାବଦନରେ ଶଶ-ଲାଞ୍ଚନ ଭଳି ମଦନୋଦୀପକ କୟୁରୀ ତିଳକ ଅଙ୍କିତ କରି ଦେଉଅଛନ୍ତି ।

ମଳିନ ପଡ଼ିଛି ଧନୀର ଆଶା-ଉହାହ । ଆଖି ଆଗରେ ଘେରି ଆସିଛି ବିଷାଦର କୃଷ ଯବନୀକା । କୋମଳ ରୁଷଭ, କୋମଳ ଧୈବତ ଓ ତୀବ୍ର ମଧ୍ୟମ ଘେନି ତଉତ୍ ରସ ବିକାଶର ସହାୟକ ହୋଇ କବିକଣ୍ଠ ମଣ୍ତନ କରିଛି ବାସନ୍ତୀ ଚନ୍ଦ୍ରାଙ୍କିତ ଶୃଙ୍ଗୀର ବର୍ଦ୍ଧନୀ ରାଗ– ଗୁର୍ଜରୀ ।

ସାଧରଣୀ କାମକ ରୀତି ତ ନୁହେ । ଅପ୍ରାକୃତିକ ପ୍ରେମକନିତ ରତି–ଲାଳସୀ ବିରହିଶୀର ହୃଦୟ ଉତ୍କଣ୍ଠାରେ – ମନୋବେଦନାର ବିଦୀର୍ଷ ହୋଇପଡ଼ୁଛି । କହିଛନ୍ତ ଶ୍ରୀମତୀ – ''ନ ହେଲା ନାହିଁ, ନ ଆସିଲେ ନାହିଁ – ମୋର ଏଇ ଶ୍ୟାମ ମିଳନ ପିଆସୀ ଅନ୍ତର ଡୁଚ୍ଛ ପିଷରୁ ଅନ୍ତର ହୋଇ ଛାଏଁ ଛାଏଁ ପ୍ରିୟ ମିଳନରେ ଅଭିସାର କରିବ ।''

''ଉହଣାର୍ଭଭରାବିବସ୍ଟଟଦିଙ ଚେତଃ ସଫ ଯାସ୍ୟତି ।''

'ସ୍କେରାନନା ଚାରୁ ବିଲୋଳ ନେତ୍ର।' ରାଧିକାଙ୍କର ବିଗତ ମଧୁସ୍କୃତି ବେଳକୁବେଳ କେତେ କଳ୍ପନା ଚେତାଇ ଦେଇଛି ମନରେ ତାଙ୍କର । କେତେବେଳେ ଈର୍ଷା, କେତେବେଳେ ଅଭିମାନ, କେତେବେଳେ କାତରତା, ଉଦାସୀନତା, ବିରହ ଓ ଦୁଃଖଶୋକରେ ଅଧୀର। ହୋଇପଡ଼ିଛନ୍ତି ପ୍ରୀତିବତୀ ଶ୍ରୀମତୀ ।

ଗୁଜରୀ ରାଗର ସହଯୋଗ ପରେ ପରେ କେବଳ କୋମଳ ରୁଷଭ, କୋମଳ ଧୈବତ ଓ ତୀବ୍ର ମଧ୍ୟମସ୍ୱର ବ୍ୟବହାରରେ ମହାକବିଙ୍କର ରସ ଚିତ୍ରଶର ତୃପ୍ତି ଘଟି ନାହିଁ । ସେ ଏହି ସ୍ୱରମାନଙ୍କ ସହିତ କୋମଳ ନିଷାଦକୁ ସଙ୍ଗୀ କରି ଦେଶବରାଡ଼ୀ ରାଗକୁ ଇପ୍ସିତ ରସ ପ୍ରସାର ଲାଗି ଗ୍ରହଣ କରିଅଛନ୍ତି । ଏହି ରାଗର ଉପଯୋଗରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ କଳ୍ପନା ନୟନର ଆଲେଖ୍ୟ ରଚନା କରି ମହାକବି ଭାଷା ଯୋଗାଇଛନ୍ତି:—

''ଅନିଳ ତରଳ କୁବଳୟ ନୟନେନ ତପତି ନ ସା କିଶଳୟ ଶୟନେନ ସଖି, ଯା ରମିତା ବନମାଳିନା ।।''

''ବାଧାଂବିଧେହି ମଳୟାନିକ ପଞ୍ଚବାଣ

ପୁଣି ଉହଣ୍ଠିତାର ଶେଷ ନିବେଦନରେ ମଳୟ ଓ ପଞ୍ଚବାଣକୁ କଣା କରାଇଛନ୍ତି:-

ପ୍ରାଣାନ୍ ଗୃହାଣ ନ ଗୃହଂ ପୁନ୍ରାଶ୍ରୟିଷ୍ୟେ ।।'' ବିରହୋହଣ୍ଡ ଯାମିନୀ ଅତି ଦୁଃଖରେ ବିତିଛି ଏହି ସପୃମ ସର୍ଗରେ । ତହୁଁ ବିଷ ମଣିଛନ୍ତି ଜୀବନକୁ ଶ୍ୟାମ ବିହୁନରେ ରାଧ୍କା । ମଳୟ, ମଦନ, ଯମୁନା – ସମସଙ୍କ ନିକଟରେ ମରଣର-ଶରଣ ଭିକ୍ଷା ମାଗିଛନ୍ତି ସେ, ବିରହବିଦଗ୍ଧ ତନୁର କ୍ୱାଳା ପ୍ରଶମନ ଲାଗି । ଉପଗତ ପ୍ରେମତପସ୍ୟାର ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟାୟ । ପ୍ରାଚୀ ଦିଗ୍ବଳୟରେ ନବ ଅରୁଣ-ଡିଳକ ମଣ୍ଡିତ ଭାଲରେ ଦରହସା ଦେଲେ ନାଗରୀ ଉଷା । ଏଡିକିବେଳେ ଖଣ୍ଡିତା ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର 'କୁଞ୍ଜଦ୍ୱାରରେ ଦର୍ଶନ ଦେଲେ, 'ବିଲକ୍ଷ୍ୟ ଳକ୍ଷ୍ମୀପତି' । ଦେଖିଲେ ସେ ରାଧ୍କା ଦୂର୍ଜୟମାନିନୀ; ଲକ୍ଷ୍ମୀପତି ବିଷାଦିତ – ବିସ୍ମିତ । ଧୃଷ୍ଟ ନାୟକ ଭଣିଛନ୍ତି ବହୁ ବିନୟବାଣୀ । ଉଉରରେ ଶୁଣିଛନ୍ତି ସେ:-

''ହରିହରି ଯାହି, ମାଧବ ଯାହି, କେଶବ ମାବଦ କୈତବ ବାଙ୍ H''

''ଚେତି ରାତି ନବ ତରୁଣ ବରଣ ତବ ଅଳସ ନୟନ ପରାକାଶେ, ଦରମୁକୁଳିତ ଗତି, କେ ରମଣୀ ପୁତି, ଗୁରୁ ଅନୁରାଗ ବିକାଶେ ।।''

କାଳୋଚିତ ତଥା – ପାତ୍ରୋଚିତ ରସପ୍ରସାରୀ ଭୈରବୀ ରାଗକୁ ବାଛିଛନ୍ତି କବି ଅଷ୍ଟମ ସର୍ଗର ଏହି ଗୀତିକାରେ । ନାରଦୀୟ ଚତ୍ୱାରିଂଚ୍ଛତ୍ ରାଗ ନିରୂପଣ ଗ୍ରନ୍ଥକାର ଏହି ରାଗର ଭାବରୂପ କଳ୍ପନା କରି କହିଛନ୍ତି–

> "ସ୍ପଟିକରଚିତ ପୀଠେ ରମ୍ୟ କୈଳାଶ ଶୃଙ୍ଗେ ବିକଚ କମଳ ପତ୍ରୈରର୍ଚ୍ଚୟନ୍ତି ମହେଶଂ କରଧୃତ ଘନବାଦ୍ୟା ପୀତବର୍ଣ୍ଣାୟତାକ୍ଷୀ ସ୍ତକବିଭିରିୟମୁକ୍ତା ଭୈରବୀ ଭୈରବ ସ୍ତୀ ।"

ଉହଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥ ''ସଙ୍ଗୀତ ମୁକ୍ତାବଳୀ'' ରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ଶ୍ଲୋକଟି ଧୃତ ହୋଇଅଛି । ଆହୁରି କୁହାଯାଇଅଛି-

ଚନ୍ଦ୍ର ପ୍ରଭା ଚାରୁମୁଖୀ ସୁନେତା

ବିଦ୍ୟାଧରୀ ନୃତ୍ୟକଳାଂ ବହନ୍ତୀ

ପିକସ୍ପରାଽତୀବ ମନୋହରାଙ୍ଗୀ

ସା ଭୈରବୀୟଂ କଥିତା ମୁନିହ୍ରୈଃ ।।''

ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣକାର ଏହାକୁ ଓଡ଼ବ ଜାତୀୟ ରାଗ ମଧ୍ୟରେ ଠାବ ଦେଇଛନ୍ତି । ସେ ଭୈରବୀକୁ – 'ନାରଦ ଭୈରବୀ' ବୋଲି ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛନ୍ତି ।

''ସରୋବରସ୍ଥେ ସ୍ମୃଟିକସ୍ୟ ମଣ୍ଡପେ'

ସରୋରୁହିଃ ଶଙ୍କରମର୍ଚ୍ଚୟନ୍ତୀ ।

ତାଳ ପ୍ରୟୋଗୈଃ ପ୍ରତିବନ୍ଧ ଗୀତା

ଗୌରୀତନୁ ର୍ନାରଦଭୈରବୀୟମ୍ ।।''

ବିଭିନ୍ନ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଭୈରବୀ ରାଗର ଧ୍ୟାନ ମୂର୍ତ୍ତି ଭିନ୍ନ ରଚନାର ରୂପ ଘେନି ବର୍ଷିତ ହୋଇଥିଲେ ହେଁ ସବୁଗୁଡ଼ିକ ସମାନ ଭାବ ବ୍ୟଞ୍ଜକ । ଉଚ୍ଚଳରେ ଏହା ଏକ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଜନପ୍ରିୟ ରାଗିଣୀ । ଏହି ରାଗର ଉପଯୋଗରେ ମହାକବିଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅଷ୍ଟମ ସର୍ଗରେ ଗାଇଛନ୍ତି-

''ରଜନୀଜନିତଗୁରୁଜାଗରରାଗକଷାୟିତମଳସନିମେଙ୍ପ''

ଏହା ଅରୁଶୋଦୟ କାଳର ଘଟଣା I

ଗତ ନିଶାର ଗୁରୁ କାଗରଣ କନିତ ଅଳସ ପୀଡ଼ାରେ ଶଠ ନାୟକଙ୍କ ଅରୁଣବରଣ ନୟନଯୁଗଳ ମୁଦିମୁଦି ହୋଇଆଧୁଛି... ଇତ୍ୟାଦି ଇତ୍ୟାଦି ।

ରାଗିଣୀ ଭୈରବୀର ଏହା ହିଁ ଗାୟନ କାଳ । ଏହାକୁ ଔଡ଼ବ ଶ୍ରେଣୀରେ ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣକାର ସ୍ଥାନ ଦେଇ ଲେଖିଛନ୍ତି:-

''ଭୈରବୀଽପି ରି-ପୋଳଝିତଃ

ଧ-ଗୃହଂଶୋ ମଧ୍ୟମାନ୍ତୋ

ଗେୟାମଙ୍ଗଳ କର୍ମାଣୀ ।''

ସଙ୍ଗୀତ ମୁକ୍ତାବଳୀରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ଶ୍ଲୋକଟି ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଉହଳୀୟ ପ୍ରଚଳିତ ମତରେ, ଭୈରବୀ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜାତୀୟା । ଏହା ସ୍ୱୟଂ ଏକ ସ୍ୱତନ୍ତ ମେଳ । ରଷଭ, ଗାନ୍ଧାର, ଧୈତବ ଓ ନିଷାଦ ସ୍ତରମାନ କୋମଳ ।

ବାଦୀ - ମଧ୍ୟମ

ସ୍ୟାଦୀ - ଷଡକ

ମତାନ୍ତରେ ବାଦୀ – ଧୈତବ

ସମ୍ବାଦୀ - ଗାନ୍ଧାର

ସମୟ - ପାତଃକାଳ

ରସ – ଶୃଙ୍ଗାର

ଆରୋହ –ସମୂର୍ଣ

ଅବରୋହ - ''

ପୁଣି ଉତ୍କଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ଶାଷ୍ତମତେ ମଧ୍ୟ କେହି କେହି ରଷଭ ଓ ପଞ୍ଚମସ୍ପର ବର୍ଳିତ ଏବଂ ମଧ୍ୟମ-ଷଡ଼ଜ ବାଦୀ ସମ୍ଭାଦୀରେ ଏହି ରାଗଟି ଗାଉଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ଏ ରୀତିରେ,

ଆରୋହ – ସା ଜ୍ଞା ମା ଦ୍ଧା ନ୍ନି ସି । ଅବରୋହ – ସା ନି ଦ୍ଧା ମା ଜ୍ଞା ସା

ଅର୍ଥାତ୍ ହିନ୍ଦୁସ୍ଥାନୀ ପଦ୍ଧତିର ମାଲକୋଷ ରାଗ ସାମ୍ୟ । କର୍ଣାଟକୀ ପଦ୍ଧତିରେ ଭୈରବୀ ରାଗ ଗଠନ ଭିନ୍ନ ରୂପ ।

ବିପ୍ରଲୟ ରସ ଭୈରବୀ ରାଗ ସହାୟତାରେ ଫୁଟାଇ ମହାକବି ଜୟଦେବ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ଅଭିମାନ ବଚନ ଶୁଣାଇଛନ୍ତି ବିଲକ୍ଷଲକ୍ଷ୍ମୀପତିଙ୍କୁ ।

> "ଉଳ୍ଲଂଘ୍ୟ ସମୟଂ ଯସ୍ୟାଃ ପ୍ରେୟାନଦ୍ୟୋପଭୋଗବାନ୍ ଭୋଗଲକ୍ଷ୍ମାଙ୍କିତଃ ପ୍ରାତରାଗଚ୍ଛେତ୍ ସା ହି ଖଣ୍ଡିତ। ।"

ଅଥବା - ''ପାର୍ଶ୍ୱମେତି ପ୍ରିୟୋ ଯସ୍ୟା ଅନ୍ୟ ସଂଭୋଗଚିହୃତଃ ସା ଖଣ୍ଡିତେତି କଥିତା ଧୀରେଁରୀର୍ଷ୍ୟାକଷାୟିତା ।'' (ସା:ଦ:)

କଣ୍ଟକାଳ ବଳିଯିବା ହେତୁ ଏବଂ ଶରୀରରେ ଅନ୍ୟ ନାୟିକାର ସମ୍ଭୋଗ ଚିହ୍ନ ଦେଖି ଏତେବେଳେ ଶ୍ରୀମତୀ ଖଣିତା ନାୟିକା । କୁଞ୍ଜ ଦ୍ୱାରରେ ଉପଗତ ଶଠନାଗର ଶ୍ୟାମ । ଫୁଟି ଫୁଟି ଆସିଛି ପୂର୍ବନଭ-ପଟରେ ଅରୁଣ ରଙ୍ଗରାଗ । ତାକ ଦେଇଛି କୋଇଲି – କଳଳପାତି – ପ୍ରଭାତି ଡଗରା । ସାରା ରଳନୀ ନାୟକ ପଥ ଅପେକ୍ଷମାଣା ରାଈଙ୍କର ଅଭିମାନଭରା ଭାଷା ହେଲା:–

> 'ଯାହି ମାଧ୍ବ, ଯାହି କେଶବ' – ଅନ୍ତର ହୁଅ କୁଞାରୁ । 'ମାବଦ କୈତବ ବାଙ' – ଭଣାଭଷି କରି କଥା କହ ନାହିଁ ।

ଏହିଠାରେ ନାଟ୍ୟ ଭାଷାରେ କଥ୍ତ ଭୂତ ଭବିଷ୍ୟତ୍ ବିଷୟବୟୁର ଅଂଗସୂଚକ ଅନ୍ୟତମ ବିଷ୍କୁୟକ ରୂପକ ଅଷ୍ଟମ ସର୍ଗର ସମାପ୍ତି ଘଟିଛି ।

ଏତେ ଭକ୍ତି, ଏତେ ଭାବର କଅଣ ଏଇହେଲା ପରିଣତି ? ମଉଳାମନ ତଳେ ଚେଇଁ ଉଠିଛି ବିଦ୍ରୋହ । ପ୍ରଗାଡ଼ ପ୍ରେମର ତୃଙ୍ଗ ଲହରୀ ବିପରୀତ ପବନ ଗତିରେ ଭାଙ୍ଗିପଡ଼ିଛି । ଗତିରୋଧ ହୋଇଛି ସରଳା ପ୍ରେମିକାର ।

''ଅହେରିବ ଗତିଃ ପ୍ରେମଃ ସୃଭାବକୁଟିଳା ଭବେତ୍ ।।''

(ଶ୍ରୀରୂପଗୋସ୍ୱାମୀ)

- ସଖୀମାନେ ବହୁମତେ ବୂଝାଇଛନି । କିନ୍ତୁ ସୁବେଶ-ସଜିତା ମିଳନପ୍ରତୀକ୍ଷମାଣା ଶ୍ୟାମବିରହବିଦଗ୍ଧା ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କ କୁଞାରେ ସଙ୍କେତ କାଳ ଅତୀତ କରି, ଅପର ବ୍ରଳାଙ୍ଗନାର ପ୍ରଣୟଜନିତ ବିବିଧ ବିକାର ସଚନା ଅଙ୍ଗରେ ଦହନ କରି ପଭାତରେ ଦର୍ଶନ ଦେଲେ ବହବଲ୍ଭ ନାଗର ନଟବର ।

ମାନଭଙ୍ଗଲାଗି ପ୍ରିୟ ସହଚରୀ କେତେମତେ ଅନୁନୟ କରିଛନ୍ତି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ । ତଥାପି କୋପିନୀର କୋପଶାନ୍ତ ହେଲା ନାହିଁ ।

''ଚାଟୁକାରମପି ପ୍ରାଣନାଥଂ ଦୋଷାଦପାସ୍ୟ ଯା ପଣ୍ଟାଭାପମବାପ୍ଲୋତି କଳହାନ୍ତରିତା ତୁ ସା ।'' (ସାହିତ୍ୟ ଦର୍ପଣ) ସଖୀମାନେ କହୁଛନ୍ତି –

> ''ମାଧବେ ମାକୁରୁ ମାନିନି ମାନମୟେ । ହରିରଭିସରତି ବହତି ମଧୁ ପବନେ କିମପରମଧିକ ସୁଙ୍ଖ ସଖି ଭବନେ ।''

ଏହି କୟଦେବୀ ରଚନାର ପ୍ରତିଧ୍ୱନି ଶୁଣାଇଛନ୍ତି ଉକ୍ତକବି ପିଣ୍ଡିକ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ-

"ମାନିନୀ ରତନ ଧନି, ମାନ ତେକ ଏଣିକି ଆନନ୍ଦଦାୟୀ ଆନଦେ ଭଚ୍ଚ ବେନୁପାଣିକି । କରୁଛି ଦୟିନୀ ରାଧେ, ଧରୁଛି ତୋ ପାଣିକି ସେ ଶ୍ୟାମନାଗର ଦୋଷ ଫିଙ୍ଗିଦିଅ ପାଣିକି । ଯାହାପାଇଁ ମୁରୁଛିଲୁ କୁଳଶୀଳ ଶ୍ରେଣୀକି ଜାଣ ଜାଣ ମଣି ତାକ ପର ପରି ଗଣିକି ?" (ବସନ୍ତ ରାସ)

କଳହାନ୍ତରୀତା ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ମାନଭଙ୍ଗର ତିଳେ ହେଲେ ଲକ୍ଷଣ ସୁଦ୍ଧା ଦେଖାଗଲା ନାହିଁ, ସଖୀମାନଙ୍କର ଏହିପରି ନାନାରୂପ ଅନୁନୟରେ । ମାନୋପଶମ ଚିତ୍ରାରେ ମୁକ୍ତ ମୁଗ୍ଧ ।

ସଖୀ ମୁଖବାଣୀରେ ସ୍ଥଳକାଳପାତ୍ରୋଚିତ ଯଥାବିହିତ ରସ-ବିକାଶ ଲାଗି ମହାକବି ଆଶ୍ରୟ ନେଇଛନ୍ତି 'ରାମକ୍ରୀ' ବା 'ରାମକିରୀ' ରାଗର ।

ରାଗମାଳାକାର ଏହି ରାଗର ରସମୂର୍ତ୍ତି ବର୍ତ୍ତନା କରି କହିଛନ୍ତି-''ପୂର୍ଶେନ୍ଦ୍ରାସ୍ୟା ସୁମୁକ୍ତାମଣିତରଳଗଳା ନୀଳବଙ୍ଗଦଧାନା କୁର୍ପାଙ୍ଘ ରକ୍ତବର୍ଙ୍ଘ କରଚରଣଯୁଗେ କଙ୍କଣେ ନୂପୃରୌ ଚ । ରାମକ୍ରୀ ଚଞ୍ଚଳାକ୍ଷୀ ବିମଳତରଗିରଂ ଚା ରଟନ୍ତୀ ବିଦଗ୍ଧା ଶୃଙ୍ଗାରାଡ଼୍ୟା ତ୍ରିଷଡ଼୍କା ତ୍ୱନଲଗତିଗନୀ ରାଜତେ ସର୍ବଦୈବ ।।'' ନାଟ୍ୟମନୋରମା ଗ୍ରନ୍ଥକର୍ଭାଙ୍କ ବର୍ଷନାନୁସାରେ:-

''ପ୍ରତପ୍ତଚାମୀକରଚାରୁବର୍ଣ୍। କର୍ଣାବଙସଂ ବିମଳଂ ବହନ୍ତୀ ପୌଷ୍ପଧନୁଃ ପୌଷ୍ପଶରଂ ଦଧାନା ଚଦ୍ରାନନା ରାମକିରୀ ପ୍ରଦିଷ୍ଟା ।'' ଉଭୟ ବର୍ଣ୍ଣନା ପାୟ ସମାନ ରସ-ଧର୍ମୀ ।

ଭଭୟ ବଶନା ପ୍ରାୟ ସମାନ ରସ-ଧମୀ । ଓଡ଼ବ-(ବକୁ) ସମୂର୍ଣ ରାମକିରୀ ରାଗଟିର

ଆରୋହୀ – ସା ରୀ ଗା ପା ଦ୍ଧା ସା

ଅବରୋହୀ – ସାଁ ନି ଦ୍ଧା ପା ତ୍ନା ଗା ତ୍ନା ଗା ରୀ ସା । ଏହିପରି ଧରାଯାଇଥାଏ । ଭଉରାଙ୍ଗ ପ୍ରଧାନ ରାଗ । କେହି କେହି ଦୁଇ

ମଧ୍ୟମର ମଧ୍ୟ ପ୍ରୟୋଗ କରନ୍ତି । ବାଦୀ - ପଞ୍ଚମ, ଫବାଦୀ-ଷଡ଼କ ।

ପ୍ରାୟ ସପ୍ତଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରଥମ ଦଶକ ମଧ୍ୟରେ ରାଗମାନଙ୍କର ଧ୍ୟାନ ମୂର୍ତ୍ତି ବିଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ରଚିତ ହୁଏ । ପଞିତ ଦାମୋଦର ମିଶ୍ର ପ୍ରଣୀତ (ପ୍ରାୟ ୧୬୨୫ଖ୍ରୀ:) ସଙ୍ଗୀତ ଦାମୋଦର ଗ୍ରନ୍ଥଟି ବହୁଳ ପ୍ରଚାର ଘଟିଛି ଓଡ଼ିଶାରେ । ସଂଗୃହୀତ ସଟୀକ ଓ ସଚିତ୍ର ଖଣ୍ଡିଏ କରାଜୀର୍ଷ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ୍ଦ ପୋଥିର ପରିଶିଷ୍ଟରେ ଏହି ରାଗର ଧ୍ୟାନ ମୂର୍ଭିଗୁଡ଼ିକ ବର୍ଷିଳ ଭାବେ ଅଙ୍କିତ ହୋଇଅଛି । ଟୀକା ଲେଖକ ସ୍ୱୟଂ ଚିତ୍ରଶିଳ୍ପୀ । ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି-

ବୀରେନ୍ଦ୍ରସ୍ୟ ମୁକୁନ୍ଦ ସିନ୍ଧୁର ପତେ– ର୍ଦୀନୈକ ବନ୍ଧୋର୍ନତ

ତ୍ରିଂଶେଽକେ ପ୍ରତିପଭିଥୋ

ଗୁରୁକନ୍ୟା'ଗତେ ଭାସ୍କରେ ।

ଟୀକା ପୁଉଳିକାନ୍ତିଙ ବିଲିଖିଙ

ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦକଂ

କାବ୍ୟ ଚାରୁ ଧନଂକୟାଖ୍ୟ ଧରଣୀ-

ଦେବେ ନ ପକ୍ଷେଃସିତେ ।।

ଐତିହାସିକ କାଳ ସ୍ଥିରୀକରଣ ଅନୁସାରେ ଏ ପୋଥ୍ର ଲେଖନ କାଳ ୧୬୮୪ ବୋଲି ଧରାଯାଉଅଛି । ଏହାପରେ ୧୭୧୩ ଖ୍ରୀଷାବ୍ଦରେ ରାଗ ଚିତ୍ର ଅଙ୍କିତ ଆଉ ଖଣିଏ ପୋଥ୍ (ମୋ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ) ଆୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସଂଗୃହୀତ ହୋଇପାରିଛି । ଏଥ୍ରୁ ସ୍ପଷ୍ଟ ପ୍ରମାଣିତ ହୁଏ ସେ ରାଗ ଧ୍ୟାନ ମୂର୍ଭିର ଚିତ୍ରାଙ୍କନ କୃତିରେ ଉହଳୀୟ ଶିଳ୍ପୀ ସର୍ବପ୍ରଥମ କିୟା ରାଜସ୍ଥାନୀ (ପଟ୍ଟବ୍ୟୁ ଉପରେ ଚିତ୍ରିତ) ରାଗମୂର୍ଭି ଚିତ୍ରଶର ସମସମାୟିକ ବା କିଛିକାଳ ପୂର୍ବରେ ଏହି ପୋଥ୍ ଚିତ୍ରଗୁଡ଼ିକ ଅଙ୍କିତ । ତେଣୁ ଉହଳର ଭରତ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ପ୍ରକୃତି ଅନୁସାରେ ସ୍ୱତନ୍ତ ସଙ୍ଗୀତ ଧାରା (ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତ) ବହୁତ କାଳରୁ ସୁଦ୍ଧା ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା । ଏହା ନିଃସହେହ ।

ଷୋଡ଼ଷ ଶତାବ୍ଦୀ ପୂର୍ବରୁ ରାଗ ଧାନଗୁଡ଼ିକ କଳ୍ପିତ ହୋଇଥିବା ସୁନିଷ୍ଟିତ । ତାହା ନୋହିଥିଲେ ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ରାଗଧାନ ଶ୍ଲୋକମାନ ଲୋକଲୋଚନକୁ ଆସନ୍ତା କିପରି ? ସୟବତଃ ଏକାଦଶ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତକ ବେଳକୁ ଏହି ଧାନ ମୂର୍ଭିଗୁଡ଼ିକ ସୁପରିକଳ୍ପିତ ହୋଇସାରିଥିଲା ।

ରାଗ ଧ୍ୟାନ ମୂର୍ତ୍ତିଗୁଡ଼ିକୁ ରାଗର ଭାବ ପ୍ରକାଶକ ମୂର୍ତ୍ତି ବୋଲି ବିଚାରିବା ବିଧେୟ । ମହାକବି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଯେଉଁ ଯେଉଁ ସ୍ଥଳରେ, ପାତ୍ର ଏଙ୍କ ରସ ଅନୁକୂଳକ ରାଗମାନ ବ୍ୟବହାର କରିଅଛନ୍ତି, ତାହାର ବିଷଦ ଆଲୋଚନା ଏହି ଧାରଣାର ସମର୍ଥକ ।

ଧ୍ୟାନମୂର୍ତ୍ତି ଭିନ୍ନ ରାଗମାନଙ୍କର ପ୍ରକାଶକାଳ ସ୍ଥିରୀକୃତ । ସ୍ୱରମାନଙ୍କର ବର୍ତ୍ତ ଆଧୁନିକ ବୈଜ୍ଞାନିକମାନଙ୍କଦ୍ୱାର। ମଧ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ।

ଆଲୋଚନା କରାଯାଉଥିବା ଭୈରବୀ ରାଗରେ ରଷଭ, ଗାନ୍ଧାର, ଧୈବତ ଓ ନିଷାଦ ସ୍ୱରମାନ କୋମଳ । ଏଗୁଡ଼ିକର ବର୍ଣ ସୟନ୍ଧେ ବିଚାର କରିବାକୁ ଗଲେ ଅରୁଣୋଦୟର କିଞ୍ଚତ୍ ପୂର୍ବକାଳୀନ ପ୍ରକୃତି (ଆକାଶ) ର ବର୍ଣ ସହିତ ସମାନ ବୋଲି ବୁଝାଯାଏ । ଅଷ୍ଟମ ସର୍ଗରେ ଭୈରବୀ ରାଗରେ ଅତି ପ୍ରତ୍ୟୁଷରୁ ଧୂର୍ର ନାୟକଙ୍କ କୁଞ୍ଜ ପ୍ରବେଶ ଦର୍ଶାଯାଇଅଛି । ତହିଁପରେ ନବମ ସର୍ଗରେ ସଖୀମାନଙ୍କର ପ୍ରବୋଧ ବାଣୀ ବା ଖଣିତାନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ଶ୍ୟାମ ଅନୁରାଗିଣୀ ହେବାକୁ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନା ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି । ରାମକିରୀ ରାଗରେ ଦୁଇଟିଯାକ ରାଗର ଧାନ ମୂର୍ଭି ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇଅଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ କାଳ ବିଚାରରୁ ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ରଷଭ ଏବଂ ଧୈବତ ସ୍ୱର ଦୁଇଟି କୋମଳ ପ୍ରାକୃତିକ ହୋଇ ଅରୁଣୋଦୟ ବା ସାମାନ୍ୟ ପରବର୍ତ୍ତିକାଳର

ବର୍ଣ୍ଣଳ ପ୍ରକୃତିର ସାମ୍ୟ ବୋଲି ବୁଝାଯାଉଅଛି । ମାନବର ଚିଉବୃଭି ପ୍ରକୃତିର ଗତିରୀତି ଅନୁସାରେ ପରିଚାଳିତ । ଘଟଣା ପରମ୍ପରା ମଧ୍ୟ ସେହିପରି କାଳରେ ଫ୍ରପଟିତ । ଏ ସବୁ ଦିଗ ବିଚାରକୁ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ରାଗ ନିର୍ବାଚନ କବିଙ୍କର ସଙ୍ଗୀତଶାସ୍ତ୍ର ପ୍ରବୀଣତାର ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ପରିଚାୟକ ।

ଅଷ୍ଟମ ଏବଂ ନବମ ସର୍ଗ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଗୀତରେ ସମ୍ପର୍ଷ ହୋଇଅଛି । ଅଷ୍ଟମ ସର୍ଗ ବର୍ଷିତ ବିଷୟବସ୍ତୁ ହେଲା ଖଣିତା ନାୟିକା ସମୀପରେ ଧୂର୍ତ୍ତ ବା ଶଠ ନାୟକ ଉଗବତ । ଏହା ଅତି ପ୍ରତ୍ୟୁଷ କାଳର ଘଟଣା । ନାୟିକାର ଅନୁଗ୍ରହ ଲାଭରୁ ବଞ୍ଚତହୋଇ ମନଦୃଃଖରେ ବାହୁଡ଼ିଗଲେ ନାୟକ । ନବମ ସର୍ଗରେ ସହଚରୀଗଣ ନାୟିକାର ମନ ଭୁଲାଇବାର ଚେଷ୍ଟା କରୁଛନ୍ତି; ନାୟକ ପ୍ରତି ନାୟିକାର ପ୍ରୀତି ଆକର୍ଷଣ କରାଉଛନ୍ତି । ଘଟଣା ପ୍ରତ୍ୟୁଷ-ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳର ।

ପ୍ରଥମ ଅବସ୍ଥାର ରସ ପ୍ରକାଶ ଲାଗି ଘେନା ଯାଇଅଛି ଭୈରବୀ ଓ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଘଟଣାର ରସସିଦ୍ଧି ଘଟିଛି ରାମକିରୀ ରାଗରେ ।

ସ୍ୱର ଏବଂ ଶ୍ରୁତିର ରସ ପ୍ରସାରକ ଦକ୍ଷତ। ସର୍ବବାଦୀ ସମ୍ମତ । ମୂର୍ଚ୍ଛନାର ସ୍ୱର ବ୍ୟୁତ୍କ୍ରମ ଘେନି ଘଟିଅଛି ରାଗର ସୃଷ୍ଟି । ସ୍ୱର ଏବଂ ସ୍ୱର ମଧ୍ୟସ୍ଥିତ ଶ୍ରୁତି ସହଯୋଗରେ ବାଦୀ – ସଂବାଦୀ ଇତ୍ୟାଦିର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ପ୍ରକାଶରେ ରସ ସିଦ୍ଧି ଘଟେ । ଏହି ବିଚାର ନିର୍ଭରରେ ଭାରତୀୟ ବିଜ୍ଞ ସଙ୍ଗୀତ ସ୍ୱରୀମନେ ରାଗର ଧାନ ମୂର୍ତ୍ତି କଳନା କରିଯାଇଅଛନ୍ତି । ମନର କଳନା ଭାଷାରେ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଅଛି, ଛଯୋମୟ ଶ୍ଲୋକାକାରରେ । ଶିଳ୍ପୀ ମନର-ଭାଷାକୁ ମୂର୍ତ୍ତିମନ୍ତ କରି ରୂପଦାନ କରିଛନ୍ତି ଚିତ୍ର ତୁଳିକା ବା ଲେଖନ ମୁନରେ ।

ସ୍ୱର ସଂବାଦର ବିଶେଷତ୍ ଘେନି କବିଙ୍କ ଇସ୍ପିତ ରସ ପ୍ରକାଶର ସମୁପଯୁକ୍ତ ରାଗ ସଂଯୋଜନା ଘଟିଛି । ନବମ ସର୍ଗର ଶେଷ ଗୀତଟିରେ ଏହି ରାଗର ଉପଯୋଗ କରି ସଖୀ ବୁଝାଇ ସୁଝାଇ ଶେଷରେ କହିଛନ୍ତି—

> ହରିରୂପଯାତୁ ବଦତୁ ବହୁ ମଧୁରମ୍ କିମିତି କରୋଷି ହୃଦୟମତି ଦିଧୂରମ୍ ?

ଅଞ୍ଚାଚଳଚୂଳ ଅଭିମୁଖୀ ହେଲେ ସବିତା । ବିଲୟ ଲଭି ଆସୁଛି ତାଙ୍କର ପ୍ରଚଣ୍ଡ କିରଣ ପ୍ରଭା । ପ୍ରିୟ ସହତରୀଗଣଙ୍କର ଅନୁନୟ ବଚନରେ କଳହାନ୍ତରୀତ କୋପିନୀ ରାଈଙ୍କର ରୋଷାଗ୍ନି କ୍ରମେ ପ୍ରଶମିତ ହୋଇ ଆସିଛି ପ୍ରଦୋଷ ପ୍ରକୃତିର ଶୀତଳତା ସହିତ । ଏଡିକିବେଳେ ପ୍ରୌଢ଼ାମାନବତୀ ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ କୁଞ୍ଜରେ ଉପଗତ ଅନୁକୂଳ ନାୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ । ଲାକଭର। ଶ୍ରୀମୁଖ ତୋଳି ସଖୀମାନଙ୍କୁ ଟିକିଏ ଆଡ଼ ଆଖିରେ ଅନାଇଁ ଦୀର୍ଘନିଃଶ୍ୱାସ ପକାଉଛନ୍ତି ଶ୍ରୀମତୀ, – ଦେଖିଲେ ନଟନାଗର । ରସିକରାଜ ଅବସ୍ଥା ଅନୁମାନ କରି ଆନନ୍ଦ-ପୂଲକ ଚିଉରେ ଅଥଚ ସଭୟ ଚରଣ ଚାଳନାରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇ ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ଆତୁସମର୍ପଣପୂର୍ବକ କହିଲେ:-

''ପ୍ରିୟେ ଚାରୁଶୀଳେ

ମୁଞ୍ଚମୟି ମାନମନିଦାନମ୍ ।"

'ସତ୍ୱେ ବାଙ' – ମୁଁ ସେହି-ଡୁମେ ହିଁ ମୁଁ – ଏହି ଭାବରେ ବିମୁଗ୍ଧ। ମହାଭାବମୟୀ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କ ଚରଣତଳେ ମାନଭିକ୍ଷା କରିଛନ୍ତି ରସରାଜ ଗୋବିନ୍ଦ । ଏ ଭିକ୍ଷା ଅନ୍ୟ କିଛି ନୁହେ; ଶକ୍ତି ନିକଟରେ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କର ଆତୁସମର୍ପଣ ।

ଦିନେ ଶ୍ୟାମ ବିରହ ପାଗଳିନୀ ରାଧା-

''ମୁହୁରବଲୋକିତ ମଶନ ଲୀଳା ମଧ୍ୟରିପ୍ରହମିତି ଭାବନଶୀଳା !''

ଏହି ରୀତିରେ ବିଚାରିଥିଲେ - 'ସ ଏବାଙ୍

ମୁଁ ତୁମେ - ତୁମେ ମୁଁ ।

ଏହି ଭାବହେତୁ ସ୍ୱୟଂ ଗୋବିହ ଏବେ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କର ଶରଣାପନ୍ନ । ମହାକବି ତାଙ୍କର ଆତ୍ନନିବେଦନ ଭାବ ଭାଷାରେ ସ୍ୱର ରସାଣିତ କରିବାକୁ ଯାଇ 'ଦେଶବରାଡ଼ୀ' ରାଗର ଉପଯୋଗ କରିଛନ୍ତି । ପୁଣି ଏହି ସ୍ୱର ଲୀଳାୟୀତ ଭାଷା ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ସରସ ମଧୂର ଅଷ୍ଟତାଳି ବା ଆଠତାଳି ତାଳରେ । ତାଳଟି କେବଳ ଉହଳ ସଙ୍ଗୀତ ପଦ୍ଧତିରେ ସୃତନ୍ତ ବ୍ୟବହୃତ ।

ମଧିର ଶୃଙ୍ଗାର ଏବଂ କରୁଣ ରସ ପରିବେଷଣ ପକ୍ଷେ ପ୍ରୋକ୍ତ ରାଗ ଏବଂ ତାଳ କେହି କାହାରିକୁ ଉଣା ସମର୍ଥ ନୁହନ୍ତି । ମହାକବି ଏ ଦୁହିଁଙ୍କୁ ଭରସା କରି ରସମୟୀ ଶ୍ରୀ ରାଧିକାଙ୍କୁ ରସରାଜଙ୍କର ବିନୀତ ଚାଟୁବାଣୀ ଶୁଣାଇଦାକୁ ଯାଇ ଲେଖିଛନ୍ତି-

''କ୍ୱଳତିମୟି ଦାରୁଣୋ ମଦନ କଦନାନ<mark>ଳୋ</mark> ହରତୁ ତଦୁପା<mark>ହିତ ବିକା</mark>ରମ୍'' । – ଏତିକିରେ ଶେଷ ହୋଇ ନାହିଁ । ଭାବମୟୀଙ୍କର ଶ୍ରୀଚରଣ ତଳେ ଅବହେଳାରେ ଲୁଟିଯାଇଛି ଭକ୍ତପ୍ରାଣ ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କର–

''ଚହୁକଚାରୁ ମୟୁର ଶିଖ୍ୟକ ମ୍ୟଳ

ବଳୟିତ କେଶମ୍'' ।

ଭକ୍ତାଧୀନ ମାଧବ ଏହି ରାଗ ଡାଳରେ କବିଙ୍କର ପୋଥୀ ଲେଖନୀ ପବିତ୍ର କରି ସ୍ୱୟଂ ଶ୍ରୀକରରେ ଲେଖି ପାଠ କରୁଛନ୍ତି:-

''ସ୍କର ଗରଳଖୟଙ ମମଶିରଶିମୟଙ ଦେହି ପଦପଲ୍କବ ମୁଦାରମ୍ ।''

ଏହି ଉଚ୍ଚଳୀୟ ପରମ୍ପରାର ଅନୁସରଣରେ ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ 'ମଦାଳସା' କାବ୍ୟ ରଚୟିତା ଭକ୍ତପାଣ କବି ନରେନ୍ଦ୍ର ସରସ ସରଳ ଭାଷାରେ ଗାଇଲେ–

''ସୁଳ ସରସିଜ ପାଦ ସୁନ୍ଦର ପ୍ରିୟେ ମଣ୍ଡନ କର ମୋର ଶିର ବୋଲି ରସିକନାଗର ଯଦୃରେ ପାଦ ଧରବେ କମଳ କରରେ ।''.....

ସେତେବେଳେ 'ରାକାଶଶିଶୋଭନା ଗତଘନା' ବାସନ୍ତିକ ମଧୁର ଯାମିନୀ । ତଟ ବିପୀନ ବିହାରୀ ରସିକ ଶ୍ୟାମନାଗରଙ୍କର ଏ ଦଶା ଦେଖି ସୁନୀଳ ଯମୁନା ବକ୍ଷ ସମବେଦନାରେ ଥରି ଉଠିଲା । ନିତି ନିତି ଯେଉଁ ମୋହନ ବେଣୁ ସ୍ୱନ ଶୁଣି କଦ୍ୟ ତରୁବର ନିଜକୁ ପରମ ସୌଭାଗ୍ୟବାନ୍ ମଣୁଥିଲା, ସେ ବେଣୁ ଆଜି ଆଉ ଶ୍ୟାମକରରେ ଶୋଭୁ ନାହିଁ; ଧରା ଧୂଳିରେ ଲୋଟି ମାନମୟୀଙ୍କ ଚରଣ ତଳରେ ଶରଣ ଭିକ୍ଷାକରି ଅନ୍ତର ଭାଷାରେ କହୁଛି ।

''ଭାବମୟୀ ଆଉ କାହିଁକି ଏ ଗୁରୁମାନ ? କାହାଠାରେ ଏ ଅଭିମାନ ? –ଅଭିମାନିନୀ; ସଦୟ ହୁଅ ।

ଚରଣ ତଳେ ପରା

''ଅନୁଗ୍ରହାୟ ଭୂତାନାଂ ମାନୁଷଂ ଦେହ ମାଶ୍ରିତଃ

imes imes imes କୃଷ୍ଣପୁ ଭଗବାନ ସ୍ୱx''

- କ୍ଷମା ଭିକ୍ଷାର୍ଥୀ ?

ଆଉ କି ଏ ଗୁରୁମାନ ଶୋଭାପାଏ ଦେବି ?

ଅଶ୍ରୁଶିଶିର ଝରା ଗହଳ ପତ୍ର ପୁଷ୍ପବେଷ୍ଟନୀ ଠେଲି କୁଞ୍ଜ କୁଟୀ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କଲା ଦରଦୀ ବସନ୍ତ ଚନ୍ଦ୍ରମା । ଶତ ଦୀପାବଳୀ ଜାଳି ମାନିନୀ ରାଧିକାଙ୍କ ନିରାଜନାକରି ଥର ଥର କଣ୍ଠରେ ସତେ ସେ ନିବେଦନ କଲା–

''ଚରଣ ତଳେ ତବ ଶରଣ ମାଗେ

ବରକବନ ବନଚାରୀ ରେ,

କେକୀ ଝାଲର ଲୋଟେ ଭୂତଳ

ମାନ ତେଜ ତୁ ଗୋରୀ ରେ ।''

ସେ କାଳରେ କୁଞ୍ଜ ଭବନରେ ଉପସ୍ଥିତା ଲଳିତା, ବିଶାଖା ପ୍ରଭୃତି ସେହି ବ୍ରକବନିତା ଗଣ–

> '' ଯା ଦୃଷ୍ତକ୍ୟ ସ୍ୱଳନମ୍ ଆର୍ଯ୍ୟପଥ ଚ ହିତ୍। ଭେକୁମୁ୍କୁନ୍ଦ-ପଦବୀ ଶ୍ରତିଭିବିମୃଗ୍ୟାମ୍''

> > (ଭାଗବତ -୧୦ ମ)

- ଯେଉଁମାନେ ଅବଲୀଳା କ୍ରମେ ସ୍ପଳନ ଓ ଆର୍ଯ୍ୟ ପରମ୍ପରାକୁ କଳାଞ୍ଜଳି ତୋଳି ଦେଇପାରିଛନ୍ତି, ସକଳ ଶୁତି ଯାହାଙ୍କର ଅନ୍ୱେଷଣ କରେ; ଯେଉଁମାନେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଚରଣ ସେବା ପରାୟଣା, ଗୀତାବାକ୍ୟରେ କଙ୍ଗମ ପ୍ରତିମାରୂପେ ଅଭିହିତ ପ୍ରୀତିଭକ୍ତିର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟମୟ ମୂର୍ଭି, ଭାବବିହ୍ୱଳା ସେହି ଗୋପବାଳାମାନେ କ୍ଷମା ଭିଖାରି ବ୍ରଳବନ୍ଧୁଙ୍କ ସହିତ କଣ୍ଠ ମିଳାଇ କୃତାଞ୍ଜଳୀପୁଟରେ ଚାରୁମାନବତୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ମାନଭଞ୍ଜନ ଲାଗି ବିନୀତ ନିବେଦନ କଲେ ।

ରାଧାମାଧବ ମିଳନମନାସିନୀ ମୁଗ୍ଧା ବ୍ରକବନିତାଗଣଙ୍କ ପ୍ରାଣର ରସୋକ୍କଳ ଭାବକୁ ଅଙ୍ଗେ ଅଙ୍ଗେ ଅନୁଭବ କରି ମହାକବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଅନୁସରଣରେ ଭକ୍ତକବି ଗୋପାଳକୃଷ୍ଣ ଏହି କାଳରେ ଗୋପୀଭାବାପନୁ ହୋଇ ଗାଇଛନ୍ତି-

> ''ଏଥରକ ଶ୍ୟାମ ଦୋଷ କର କ୍ଷମା ରେ ପଦତଳେ ପଡ଼ି ଯାଉଛନ୍ତି ସଢ଼ି ତୋଳ ହେଲେ ଶ୍ରୀମୁଖ ଚହ୍ମମାରେ''।

ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ବହୁ ଅନୁନୟ ପରେ ଗୁରୁମାନବତୀଙ୍କର ମାନଭଞ୍ଜନ ସହିତ ଦଶମ ସର୍ଗ ସମାପ୍ତ କରିଛନ୍ତି ମହାକବି । ପର ପ୍ରଦୋଷ । ଘେରି ଆସିଛି ଅନ୍ଧକାର । ବେତସ କୁଞ୍ଜରେ ନାଗରବର ଚାହିଁ ବସିଛନ୍ତି ପ୍ରେମମୟୀଙ୍କ ଶୁଭାଗମନକୁ । ବିରହମାନ ଲଘୁହେବା ପରେ ସଖୀମାନେ ରସବତୀଙ୍କ କୁଞ୍ଜ-ବିହାର ସମୁଚିତ ବେଶ ବଢ଼ାଇ କହିଲେ- ''ସୁବଦନୀ ! ପାଶୋରି ଦିଅ ମନରୁ ମାନ । କାମଦେବଙ୍କର ଚାରଣ ରୂପୀ କୋକିଳକୁଳ କି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଘୋଷଣା କରୁଛନ୍ତି, ଶୁଣ । ବିରାଗ ତ୍ୟାଗ କର । ଆଉ ବିଳୟ ନ କରି ଅଭିସାର କର କୁଞ୍ଜ ଭବନକୁ-

ଅନୁଭବୀ କବିଙ୍କର ଏ ବାଣୀ ଅକ୍ଷରେ ଅକ୍ଷରେ ସତ୍ୟ ସିନା ! ଆତ୍କସର୍ବସ୍ପ-ତ୍ୟାଗିନୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କନର୍ମୁସଖୀ ଗୋପାଙ୍ଗନାଗଣ ରାଧା-ମାଧବ ମିଳନ ସଂଦର୍ଶନଜନିତ ସୁଖ ଲାଭ ଆଶାରେ ପୁଲକିତା ।

> ''ଅତ୍ନନୋଃପଧିଙ୍କ ପ୍ରେମ କୁର୍ଦ୍ଧନ ନାନ୍ୟାନ୍ୟମଚ୍ଛଳମ୍ ବିଶ୍ରୟିଶୀ ବୟୋବେଶାଦିଭିସ୍କଲ୍ୟା ସଖୀମତା ।''

- ଅକପଟରେ ଯେ ନିକଠାରୁ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ଅଧିକ ପ୍ରେମ କରନ୍ତି, ଯେ ବିଶ୍ୱାସିନୀ, ଯାହାଙ୍କ ବୟସ ଓ ବେଶାଦି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ସହିତ ସମାନ ସେହି 'ସଖୀ' ମାନଙ୍କର । ମନବନରେ ନବ ବସନ୍ତର ହିଲ୍ଲୋଳ ନାଚିଉଠୁଛି । ମହାକବି . ଗୋପୀମାନଙ୍କର ଏହି ଆନନ୍ଦ ବିହ୍କଳିତ ମଧୁର କୋମଳ କାନ୍ତ ପଦାବଳୀକୁ ବାସନ୍ତୀକ ରସ ରସାଣିତ କରିଛନ୍ତି, ରାଗ ବସନ୍ତର ସାହଚର୍ଯ୍ୟରେ । ରାଗଟି ଶୃଙ୍ଗାର ରସ-ପୋଷକ । ସଙ୍ଗୀତ ସମୟସାର କର୍ତ୍ତା ପାର୍ଶ୍ୱଦେବ (ଜୈନ) ଏହି ରାଗର ପରିଚୟ ଦେଇ ଲେଖିଲେ:-

''ମାର୍ଗ ହିନ୍ଦୋଳ ରାଗାଂଗ ହିନ୍ଦୋଳେ ବେଡ଼ି ସଂଗି (କ୍ଷି) ତଃ । ଅଂଶନ୍ୟାସେ ଗ୍ରହେ ଷଡ଼୍କ ୟସ୍ୟତାରେ ତୁ ମଧ୍ୟମଃ ।। (୧୫) ଷଡ଼୍କସ୍ୱରୋ ଭବେନ୍ମନ୍ଦ୍ରେ ତୋଡ଼ିତୋ ରିଧ ବର୍ଜିତଃ ! ସମୟୋଃ କମ୍ପିତ୍ରୈବ

ଶୃଙ୍ଗୀରେ ବିନିଯୁଜ୍ୟତେ । (୧୬)

ଅୟମେବ ବସନ୍ତାଖ୍ୟଃ

ପୋ୍ରୋ ରାଗବିଚୟଣୈଃ ।"

ପୁଣି ରାଗମାଳାକାର ପୁଷରିକ କହତି:ଜାତୋ ହିନ୍ଦୋଳ ମେଳେ ସ୍ୱର ସକଳଯୁତଃ ସତ୍ରିକଣ୍ଟ ପ୍ରଭାତେ ସ୍ୱରାମେ କ୍ରୀଡ଼ମାନୋ ନବଦଳକୁସୁମାମୋହଲୁବ୍ଧାଳି ବୃଦଃ । ତାମ୍ଭୁଲାସ୍ୟୋତି ଗୌରୋରତିପତି ସଦୃଶୋ ରକ୍ତବସ୍ତଣ୍ଟ ସାଦୈ ଯୋଷିଦ୍ଧିଃ ସର୍ବବାଦ୍ୟାରବରଭସମହଦ୍ ଭାସ୍ୟ ଯୁକ୍ତୌ ବସତଃ'' ।

(ଏଥି ପୂର୍ବେ ବସନ୍ତ ରାଗ ସୟଦ୍ଧେ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଅଛି ।) ଏହାପରେ ବ୍ରକବାଳାଗଣ ମାନମୃଦୁ ଅଭିସାରିକା ରାସେଶ୍ୱରୀଙ୍କୁ ଘନ ତମାଳଦଳ ଅନ୍ଧାରିତ ବନପଥରେ ପହୁଷ ମଣାଇଁ କୃଷାଭିସାର କରାଇ ସଂକେତ କୁଞ୍ଜ ନିକଟରେ ପହୁଞ୍ଚାଇ ଦେଇ କହିଲେ-

> 'ପ୍ରବିଶ ରାଧେ, ମାଧବ-ସମୀପମିହ ବିଳସ ରତି-ରଭସ ହସିତ ବଦନେ ।'

ସଖୀ ବଚନ ବର୍ଷିତ ଏହି ସଙ୍ଗୀତଟିର ରସ ଓ କାଳ ବିବେଚନାରେ 'ଦେଶବରାତୀ' ରାଗ ନିର୍ବାଚନ କରିଛନ୍ତି ମହାକବି ।

ସଙ୍କେତ କୁଞ୍ଜରେ ପଥ ଚାହିଁ ବସି ରହିଛନ୍ତି ଉତ୍କଣ୍ଠମନା - ''ରାଧାଧର-ସୁଧାପାନ-ଶାଳିନେ-ବନମାଳିନେ-'' ରସିକରାଜ ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର । ତଥାପି ମିଳନ-ସନ୍ଦେହୀ ବିରହ-ବ୍ୟାକୁଳ ମନ ତାଙ୍କର କହୁଛି-

> ''କ୍ଷମ୍ୟତାମପରଂ କଦାପି ତବେଦୃଶଂ ନ କରୋମି ଦେହି ସୁନ୍ଦରି ଦର୍ଶନଂ ମମ ମନ୍ନଥେନ ଦୁନୋମି ।''

ଛଳ ନୟନ ଯୁଗଳ ଦେଖୁଛି:-ପ୍ରାସାଦେ ସା ପଥି ଚ ସା ପୂର୍ବତଃ ସା ପୂରଃ ସା ପର୍ଯ୍ୟଙ୍କେ ସା ଦିଶି ଦିଶି ଚ ସା ତଦ୍ବିୟୋଗାତୁରସ୍ୟ । ଙ୍କଚେତଃ ପ୍ରକୃତିରପରା ନାଞିତେ କାଃପ ସା ସା ସା ସା ସା ଗା ଜଗତି ସକଳେ କୋଃୟମତ୍ତ୍ୱିତବାଦଃ''। ଅହାତ୍ ପ୍ରାସାଦରେ ରାଧା, ପଥେ ପଥେ ରାଧା, ସମ୍ମୁଖରେ ରାଧା, ପଣ୍ଟାଦେଶରେ ରାଧା, ପଲଙ୍କରେ ରାଧା – ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରେ ସେହି ରସମୟୀ ରାଧା ରୂପ ଦେଖୁଛନ୍ତି ଗୋବିନ୍ଦ । ବିଚାରୁଛନ୍ତି –''ରେ ଚିଉ ! ତୋ'ର କଅଣ ଆଉ କିଛି 'ପ୍ରକୃତି' ନାହିଁ ? ସାରା ଜଗତରେ ସର୍ବତ୍ର କେବଳ ସେହି ରାଧା-ରାଧା-ରାଧା, ଦେଖୁଅଛୁ ? ରାଧା ବିନା କଅଣ ଦ୍ୱିତୀୟ କେହି ନାହିଁ ?

ଠିକ୍ ଏହି କାଳରେ ଶୁଭୁଛି ସଲାକ ଚରଣ ଚାଳନର କମନୂପୁର ନିକୂଣ । ଗୋବିନ୍ଦ ବର୍ତ୍ତମାନ ସାନନ୍ଦ ।

ତା'ପରେ-

''ସା ଦଦର୍ଶ ଗ୍ରହର୍ଷ-ବଙ୍ଗବଦ ବଦନମନଙ୍ଗ-ବିକାଶମ୍''

ଏ ମିଳନ ମାଧୁରୀକୁ ଭାଷା, ଛନ୍ଦ, ସ୍ୱର ଓ ତାଳନିବଦ୍ଧ କରି ରସମୂର୍ତ୍ତି ଭାବରେ ସଙ୍ଗୀତ ରଚନା କରିଛନ୍ତି ଭକ୍ତ ଜୟଦେବ 'ବରାଡ଼ୀ' ରାଗରେ ।

ବରାଡ଼ୀ ଉତ୍କଳ ସଙ୍ଗୀତ ପଦ୍ଧତି-ପ୍ରଚଳିତ ମେଳମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଅନ୍ୟତମ । ରାଗର ସ୍ୱର ବିଚାରରେ ଏହାର ଗାୟନ କାଳ – ରାତ୍ରି ଏଙ ରସ – ଶୃଙ୍ଗୀର । ଏଣୁ ରାଗ ମନୋନୟନ ଯଥାର୍ଥ ଅଟେ । ଏଥିପୂର୍ବେ ଏହି ରାଗ ସୟଦ୍ଧେ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଅଛି ।

ମହାକବି ଏହି ରାଗ ଉପଯୋଗର ମିଳନମହୋସବ ବର୍ଣ୍ଣନା ସହ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଏକାଦଶ ସର୍ଗ ସମାପ୍ତ କରୁଛନ୍ତି ।

ସଖୀ ବଚନ ଶୁଣି ସରମ ଚରଣ ଚାଳି କୁଞ୍ଜପ୍ରବେଶ କଲେ ଶ୍ରୀମତୀ । ଅଧର କୋଣରେ ସନ୍ତୋଷ ସୂଚିତ ଦର ହାସରେଖା ଲେଖାଇ ବ୍ରଳନାଗରୀ ସଖୀଗଣ ଅପସରି ଯାଇଛନ୍ତି ନିକୁଞ୍ଜ ନିଳୟ ଦ୍ୱାରରୁ । ଚତୁର୍ଥ ପ୍ରହର ରାତ୍ରି । – ''ନାରାୟଣ (ନାରୀମାନଙ୍କର ଆଶ୍ରୟ) ହେଲେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଏକାନ୍ତ ତୁମର ଅନୁଗତ । ଭାବମୟୀ ରାଧେ ! –

''ନବଦଳ ଶେଜପରେ ରଖ ସୁନ୍ଦରି ! ଚରଣକମଳ ତବ ଆଜି । ପାଉ ପରାଭବ ହେରି ପଦବରନ.

ଯାଉ ମନ ଗରଚ ଭାଳି ।।''-

# ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ

- ବିନୀତ ନିବେଦନ କଣାଇଲେ ଅନକୂଳ ନାୟକ ରସିକ ନଟବର । ମନମୋହନଙ୍କ ଏହି ମନ କଥାକୁ ମହାକବି କଳ୍ପନାର ଭାଷାରେ ରୂପଦାନ କରିଛନ୍ତି । ସ୍ୱର, ଛନ୍ଦ, ଅଳଙ୍କାର ମଷିତ ହୋଇ ଉକୁଟି ଉଠିଛି ଏହି ଭାବ-ସଙ୍ଗୀତଟି 'ବିଭାସ' ରାଗର ରସ ମୂର୍ଚ୍ଛନାରେ ।

ରାଗଟିର ଭାବରୂପ ସୟବେ ସଙ୍ଗୀତଶାସ୍ତକାରମାନେ କହିଛନ୍ତି:-

''ସ୍ୱଚ୍ଛନ୍ଦ ସମ୍ମାନିତ ପୁଷ୍ପରାଗଃ (ଚାପଃ)

ପ୍ରିୟାଧରସ୍ୱାଦ ସୁଧାଭିତ୍ୱଃ

ପର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ମଧ୍ୟାସ୍ୟ କ୍ତୋପବେଶୋ

ବିଭାସ ରାଗଃ କିଳ ହେମ ଗୌରଃ ।।''

ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଏହି ରାଗର ଭାବରୂପ ବର୍ଶନା କରି 'ରାଗମାଳା' ଗ୍ରନ୍ଥକାର କହନ୍ତି-

''ଗୌରାଙ୍ଗଃ ପଙ୍କଜାକ୍ଷ୍ୟଃ ସୁଶବର ବସନୋ

ଭାଲ କାଶ୍ରୀର ବିହ

ମତ୍ରୀସଗ୍ଭୂଷ୍ୟକଣ୍ଠୟତୁରବରଗିରଂ

କୀରମଧାପୟନ୍ୟଃ ।

ମେଳେ ତାତସ୍ୟ କାତସ୍କୃଧିକ ପ୍ରଥମଭଃ

ସତ୍ତିକୋଽପଃ ଶଠୋଽସୌ

ସ୍କେଚ୍ଚାଗାମୀ ପ୍ରଭାତେ ବଦତି ଚ ଦଇତା

ଶୀ ବିଭାସାଖ୍ୟ ରାଗଃ ।।"

ରାଗ-ରୂପ ବର୍ଣ୍ନା କବିଙ୍କ ରଚିତ ଗୀତଭାବର ଏକାନ୍ତ ଅନୁକୂଳ । ଓଡ଼ିଶୀ ପଦ୍ଧତିର ଗୌରୀ ମେଳରୁ ଏହି ରାଗଟି ସଂଜାତ । ଏହାର ରୂଷଭ ଓ ଥୈବତ ସ୍ୱର ଦୁଇଟି କୋମଳ ।

ଆରୋହୀରେ ଏହା ଓଡ଼ବ ହେତୁ ମଧ୍ୟମ ଓ ନିଷାଦ ସ୍ୱର ଦୁଇଟି ବର୍ଚ୍ଚିତ । ଅବରୋହ କାଳରେ ରାଗଟି ସମ୍ପୂର୍ଷ ।

ବାଦୀସ୍ୱର – ଗାନ୍ଧାର

ସମ୍ଭାଦୀ ସ୍ପର - ପଞ୍ଚମ

କାହାରି କାହାରି ମତରେ –

ବାଦୀ - ପଞ୍ଚମ

ସୟାଦୀ - ଗାନ୍ଧାର

ରସ - ଶାନ୍ତ, ଶୃଙ୍ଗାର

ସମୟ - ଚତ୍ହୀ ପୁହର ରାତି ।

ମତାନ୍ତରେ, ଉଷା ବା ଅରୁଶୋଦୟ କାଳ I

ଆରୋହ - ସା ରୀ ଗା ମା ଦ୍ଧା ସା

ଅବରୋହ – ସା ନିଦ୍ଧା ପା ମା ଗା ରୀ ସା ।

କେହି କେହି ଏହି ରାଗରେ ତୀକ୍ର ମଧ୍ୟମର ବ୍ୟବହାର ସିଦ୍ଧ ବୋଲି ମତ ଦିଅନ୍ତି । ଏ ରୀତିରେ ଅହରୋହ କାଳରେ ଶୁଦ୍ଧ ମଧ୍ୟମ ସ୍ଥଳରେ ତୀକ୍ର ମଧ୍ୟମ ଲାଗେ ଏଙ୍କ ରାଗଟିକୁ ଏ ରୂପରେ ବରାଡ଼ୀ ମେଳର ବୋଲି ଧରିବାକୁ ହୁଏ ।

ହୃଦୟ ପ୍ରକାଶ ମତେ - (୯୯ ଶ୍ଲୋକ)

''ଔଡ଼ୁବୋ ମନିହୀନତ୍ୱାତ୍ ବିଭାସୋ ଗାଦିରିଷ୍ୟତେ । ଗ ପ ଧ ସ – ଧ ପ ମ ରି ଗ ରି ସ ।''

ହ୍ଦୟ କୌତ୍କ ମତେ - (୧୮ ଶ୍ରୋକ)

ପ ଧୌ ନି ସୌ ନି ଧ ପ ମାଃ ଗ ରି ସାଃ କଥିତାଃ ସ୍ୱରାଃ ଭାସମାନୋ ବିଭାସୌଽସୌ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣୋ ଭୁବି ଭାସତେ ।

ପଧନିସ – ନିଧପମଗାରିସ।

ବିଭାସ ରାଗ ଉପଯୋଗରେ ନିକୁଞ୍ଜ ମିଳନ-ମାଧୁରୀ ବର୍ତ୍ତନା ଶେଷ କରି କବି କହିଛନ୍ତି--

'ମଧୁରିପୁଙ୍କର ପ୍ରମୋଦଦାୟୀ ଏହି ସଙ୍ଗୀତ ରସିକଜନ ଚିଉକୁ ଗୋବିନ୍ଦ ରତିରସ ଆସାଦନ ଜନିତ ଆନନ୍ଦରେ ଆମୋଦିତ କର ।

ଏହାପରେ ଦ୍ୱାଦଶ ବା ଅନ୍ତିମ ସର୍ଗର ଶେଷ ସଙ୍ଗୀତରେ ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି, କୁଞ୍ଜ ଭଙ୍ଗର ଚାରୁଚିତ୍ର-ମାଧୁର୍ଯ୍ୟାବଳୀ । କୁଞ୍ଜ ଭଙ୍ଗର କାଳ ପ୍ରଭାତ । ମିଳନାନ୍ତରେ ରତି ରସ ଅବସନ୍ନା ବିକଳବେଶବସନା ରସବତୀ ଶ୍ରୀମତୀ ରସିକ ଶେଖରଙ୍କୁ ଅନୁନୟକରି କହିଛନ୍ତି ତାଙ୍କର ବେଶ ରଚନା କରିଦେବା ଲାଗି । ମହାକବି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ମନ ଭାଷାକୁ ସଯତ୍ନ ସଳଡ଼ା କରି 'ରାମକିରୀ' ରାଗରସରେ ଗାଇଛନ୍ତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତିକାବ୍ୟର ଉପାନ୍ତ ସଙ୍ଗୀତଟି ।

''କୁରୁ ଯଦୁନନ୍ଦନ ଚନ୍ଦନଶିଶିରତରେଣ

କରେଣ ପୟୋଧରେ

ମ୍ଗମଦପତ୍କମତ୍ ମନୋଭାବ ମଙ୍ଗଳ

କଳସ ସହୋଦରେ ।''

ଆମର ଅମର କବି ପଞ୍ଚିତ ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ କବିସୂର୍ଯ୍ୟ କିଶୋର ଚନ୍ଦ୍ରାନନ ଚମ୍ପୁରେ ଏହି ପରିସ୍ଥିତି ବର୍ତ୍ତନାବେଳେ ଜୟଦେବୀ କାବ୍ୟ ଅନୁକୃତିରେ ଗାଇଛନ୍ତି:-

ଲୀଳାନିଧ୍ ହେ !

ଲାଜେ ମୁଁ ଗଲିଟି ସଢ଼ି !

ଲୁଚାଇଛ କାହିଁ ଶ୍ୟାମ ହେ,

ଦିଅ ମୋ ଲାଗି-ଶାଢ଼ୀ ।।୦ । ।

ଲଭିଥିବ ଭୂରୁ ମଧ୍ୟ ତିଳକ

ଲେଖିଦିଅ ଦାଷେ ନ ଦେଖୁ ଲୋକ । ...ଇତ୍ୟାଦି ।।

ଆତ୍ନସମପ୍ଣ କରିଥିଲେ ଯେଉଁ ନାରାୟଣ, ତାଙ୍କରି ଚରଣରେ ଆତ୍ନିବେଦିତା ଅଭିମାନିନୀ ରାଧିକା କବିରବିଙ୍କ ଭାଷାରେ କହିଛନ୍ତି-

ଲସିବି ଯେବେ ପାଇ ନିହା ଦାଉ

ଲାଗିଲି ଆପଣଙ୍କୁ କେହି ଆଉ ?

ଭକ୍ତ-ଭଗବାନ, ଶକ୍ତି-ଶକ୍ତିମାନ ଦୁଇ ଏଙ ଏକ, ଏକ ଏଙ ଦୁଇ-'ସଏବାହ' । --

ଏହି ପରମ ବାସୁଦେବତତ୍ତ୍ୱର ଚରମ ରସ-ତାମରସ ବିକଶି ଉଠିଛି ରାମକିରୀ ରାଗର ପ୍ରଭୂତ ସ୍ୱର ସୟିଧାନ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟରେ ।

ସ୍ୱରର ଆବଶ୍ୟକତା ରସ ସିଦ୍ଧି ଲାଗି । ରାଗର ସୃଷ୍ଟି ସ୍ୱର ସମାବେଶ ଘେନି । ସଙ୍ଗୀତ ଅଙ୍ଗରେ ରାଗ ଆଦ୍ମପ୍ରକାଶ କରେ । ତେଣୁ ସଙ୍ଗୀତର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ରସିକ ଚିଉରେ ରସ ସଂଚାରଣ । ବିଷୟ ବର୍ଣ୍ଣନରେ ତତ୍ଭାବ ଭାବିତ ରସ ବିକାଶ ଲାଗି ବିଶେଷ ରାଗ ମନୋନୟନ କରିପାରନ୍ତି କେବଳ କୁଶଳ-ସଙ୍ଗୀତଞ୍ଜ । ସଙ୍ଗୀତଞ୍ଜ ଗାୟକ ନ ହୋଇ ସଙ୍ଗୀତ (ବାଣୀ) ରଚନାର ପ୍ରୟାସୀ ହେଲେ, ଅନେକ ସମୟରେ ଗାୟନ (ସଂଗୀତ) ଉପଯୋଗୀ ଶବ୍ଦ ଯୋଜନାରେ ଅସଂଗତି ଘଟିଥାଏ ।

ଗୀତିକାବ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରସ-ରାଗ-ଭାଷା – କାହିଁରେ ହେଲେ ଆଦୌ ଦୀନ ନୁହେଁ । ଏଥିରୁ ସହଜରେ ଦୃଢ଼ଧାରଣା ଜନ୍ନେ ଯେ ଜୟଦେବ ରାଧାମାଧବଙ୍କ ଆଶୀର୍ବାଦ ଘେନି ରସିକ-ସଙ୍ଗୀତଙ୍କ-ମହାକବି ।

ଆଦିମ ସଂଷ୍କୃତି ଛାନ୍ଦ ବୃଭରେ ରସ ସୃଷି ଅଭିପ୍ରାୟ ଘେନି ସ୍ୱରତାଳର ଯାଦୁକରୀ ସଂଯୋଗ ଘଟିଛି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ । ସଂଷ୍କୃତ କାବ୍ୟରେ ଏହି ଅଭିନବ କୃତିତ୍ୱର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ ରୂପେ ଜୟଦେବ ପ୍ରଥମ ଏବଂ ଶେଷ ସଫଳ ସାଧକ !

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସଙ୍ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଯମକ ଏବଂ ଅନୁପ୍ରାସ ଘେନି ରସ ମୁଖର । ଏହାର ଏକମାତ୍ର ଦର୍ପଣ ଛାୟା ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ଓଡ଼ିଶାର ଛାନ୍ଦକାରମାନଙ୍କ ସରସ ରଚନାରେ । ଅନୁଧାନ କଲେ ଅକ୍ଟେଶରେ ଅବଧାନକୁ ଆସିବ ଯେ ଯମକ ଅନୁପ୍ରାସ ଇତ୍ୟାଦି ଗୁମ୍ଫନ ସତେ ଯେପରି ଓଡ଼ିଆ କବିର ସହକ ଶିଷ୍ଟ-ସଂବେଦନା । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକରେ ରସାନୁସାରୀ ରାଗତାଳ ମଧ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରି ଦେଇଅଛନ୍ତି ସ୍ୱୟଂ ମହାକବି । ପ୍ରକାଶିତ ବିଶିଷ୍ଟ ପୁୟକ ଏବଂ ଅପ୍ରକାଶିତ ତାଳପତ୍ର ପୋଥ୍ମାନଙ୍କରେ ଏହି ରାଗ ତାଳ ନାମୋଲ୍ଲେଖର ବିଶେଷ ପାର୍ଥକ୍ୟ ପ୍ରାୟ ଦୃଷ୍ଟି ହୁଏ ନାହିଁ ।

ଭାଷା, ଭାବ, ସ୍ର, ରସ, ଯମକ, ଅନୁପ୍ରାସ ଏବଂ ସର୍ବୋପରି ରାଧାଗୋବିନ୍ଦ କେଳି ବର୍ଣ୍ଣନାତ୍ୱକୀ ସରସ ସରଳ ସୁଲଳିତ-ରାଗ-ସଂଗୀତ ସମାବେଶ ହେତୁ ମୁର୍ଖ ପଣିତ ନିର୍ବିଶେଷରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସର୍ବତ୍ର ସତତ ସମାଦୃତ । ଏହି ଲୋଭରେ କବିଙ୍କୁ ସ୍ୱଦେଶୀୟ ବା ସ୍ୱସ୍ଥାନୀୟ ବୋଲି ପ୍ରଦେଶ ବିଶେଷରେ ଅଯଥା ଅପପ୍ରଚାରର ଏକ ବିଚିତ୍ର ଅଜୀର୍ଣ୍ଣତା-ଦୁଃଖଦାୟକ ପରିସ୍ଥିତି ସୃଷ୍ଟି ଘଟିଅଛି ।

ପୂର୍ବେ କୁହାଯାଇଛି ଯେ, ଯଥାବିହିତ ରସ ସୃଷ୍ଟି ଲାଗି କବି ତାଙ୍କ ରଚିତ ସଙ୍ଗୀତରେ ରାଗ ତାଳ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରିଯାଇଛନ୍ତି । କେତେକ ସ୍ଥଳରେ ଇଚ୍ଛାନୁରୂପ ରାଗ ତାଳର ନାମୋଲ୍ଲେଖ ଅଧୁନା ପ୍ରକାଶିତ କେତେକ ପୁଞ୍ଜରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଏଥିରେ ଆପରି ଉଠନ୍ତା ନାହିଁ, ଯଦି ଏବଂ ବିଧ ଅଭିନବ ରାଗତାଳ ନିର୍ବାଚନା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ସେହି ସଙ୍ଗୀତମାନଙ୍କ ରସ ସିଦ୍ଧି ପକ୍ଷେ ଯଥାର୍ଥରେ ଉପଯୁକ୍ତ ବିବେଚିତ ହୁଅନ୍ତା । ଏ ସୟନ୍ଧରେ ଗୀତ ଗୋବିହର ସ୍ୱରଲିପି ସଂବଳିତ କେତୋଟି ପ୍ରକାଶିତ ପୁଞ୍ଜ (ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ନୁହେ) ପ୍ରଣୀଧାନଯୋଗ୍ୟ ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ରୁତିର ରସ ସୃଷ୍ଟିରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଅଛି । ତେଣୁ ରାଗର କୌଣସି ସ୍ୱର ଅଯଥା ଘନ କମ୍ପିତଭାବେ ଉଚ୍ଚାରିତ ହେଲେ ସେହି ସ୍ୱରର ରସ-ରକ୍ଷା ସୟବ ହୁଏ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତ-ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ରାଗର ସ୍ୱରମାନଙ୍କର ଏ ପ୍ରକାର କ୍ଞମ୍ନନ ପ୍ରକାଶ କବିଙ୍କ ଇପ୍ସିତ ଭାବର ଅନୁକୂଳ ନୁହେ କିୟା ନିକର ଗାୟନ ସୁବିଧା ଲାଗି କବିଙ୍କ ମୂଳ ରଚନାରେ ମନ ଇଛା କୌଣସି ଶବ୍ଦର ସଂଯୋଗ ଅଥବା ବିଯୋଗ ଆଦୌ ଗୌରବାବହ ନୁହେ । କେତେକ କର୍ଣ୍ଣାଟକ ପଦ୍ଧତିର ଗାୟକଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରୋକ୍ତ ଉଭ୍ୟବିଧ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ମିଳେ ।

ପୁଣି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ରାଗତାଳର ଉପଯୋଗ ନ କରି ବଙ୍ଗରେ ସାଧାରଣତଃ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ କୀର୍ତ୍ତନାଙ୍ଗରେ ଗୀତ ହେଉଥିବାର ଶୁଣାଯାଏ । ଏତଦ୍ୱାରା କବିଙ୍କ ସଙ୍ଗୀତ ରସଦୋଷରେ କଳୁଷିତ ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ କବିଙ୍କୁ ଯଥା ସମ୍ମାନିତ କରାଯାଉଅଛି ବୋଲି କହିହେବ ନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଭାଷା ସଂଷ୍କୃତ । ଏହାର ଛନ୍ଦରେ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ଅକ୍ଷରଗୁଡ଼ିକ ଗୁରୁଲପୁ ମାତ୍ର। ଘେନି ରଚିତ । ଗାୟନ କାଳରେ ପ୍ରାକୃତ ଶନ୍ଦ ଭଳି ଉଚ୍ଚାରଣ ଦ୍ୱାରା ସ୍ୱର, ଅର୍ଥ ଓ ରସବୋଧରେ ବିକୃତି ଘଟିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । କୀର୍ତ୍ତନ ରୀତି, ଅଯଥା ସ୍ୱର କମ୍ପନ ପ୍ରଥା ଛନ୍ଦ ଅନୁସରଣ ନ କରି ପଦାକ୍ଷର ବିଭାଗୀକରଣ ଏବଂ ଯଥାଇଛା ରାଗ ତାଳରେ ଗାୟନ ଗୀତି, ରଚନା ତଥା ରଚୟୀତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଅସମ୍ମାନ ପ୍ରଦର୍ଶକ ବୋଲି କୁହାଯାଇପାରେ ।

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସଂଗୀତ-ପ୍ରାଣ କାବ୍ୟ, ତେଣୁ କବି ନିଦ୍ଦିଷ ରସ-ରାଗ ପ୍ରତି ସର୍ବଥା ବିଜ୍ଞ-ଦୃଷ୍ଟିପାତ ଅତୀବ ସ୍ୱହଣୀୟ ।

ଉତ୍କଳୀୟ (ଉଡ୍ର-ପ୍ରବୃତ୍ତି) ପରମ୍ପରା ଗାୟନ ଶୈଳୀରେ ଶ୍ରୀଗୀତ-ଗୋବିନ୍ଦର ସଂଗୀତ ପରିବେଷଣ ଯେ କେତେଦୂର କବିଙ୍କର ଅଭିପ୍ରେଡ ରସାନୁକୂଳକ ତାହା ରସିକ-ଭାବୁଳ-ଗ୍ରାହକ ଶ୍ରୋତାମାତ୍ରେ ସହଳରେ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରିବେ ।

## ତାଳ-ସଂପାଦନା

ସମଗ୍ର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଚବିଶ ଗୋଟି ଗୀତ ଲାଗି ନିମ୍ନଲିଖିତ ପାଞ୍ଚଗୋଟି ତାଳ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଅଛି । ଯଥା:-

(୧) ଯତି, (୨) ରୂପକ, (୩) ନିଃସାରୀ, (୪) ଏକତାଳି, (୫) ଅଷ୍ତାଳ । ଏଥିମଧ୍ୟରୁ ଯତି, ନିଃସାରୀ ଏବଂ ଅଷ୍ଟତାଳି ସୟବ୍ଧେ ଯତ୍କିଞ୍ଚ ଆଲୋଚନା ଆବଶ୍ୟକ ମନେହୁଏ । କାରଣ ଏହି ତାଳଗୁଡ଼ିକ କେବଳ ଉହଳ ପରମ୍ପରାର ବ୍ୟବହାର ପ୍ରତୀକ । ମହାକବି ଜୟଦେବଙ୍କ ସମୟ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରଥମ ଦଶକ ବୋଲି ଧରାଯାଇଅଛି । ସେ ସମୟରୁ ଯେଉଁ ରାଗ ଏବଂ ତାଳ ତାଙ୍କର ଜନ୍ମଭୂମିରେ ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା, କବି ତାହାର ଉପଯୋଗ କରିଥିବା ସ୍ୱାଭାବିକ ।

ସଙ୍ଗୀତ ରତ୍ନାକର ପ୍ରଣେତ। ସଙ୍ଗୀତସୂରୀ ସାର୍ଚ୍ଚଦେବଙ୍କ ସମୟ ଦଶମ ଏକାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ ବୋଲି ଐତିହାସିକମାନଙ୍କର ମତ । ଏହା ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତର ବିଶିଷ୍ଟ ପ୍ରାମାଣିକ ଗ୍ରନ୍ଥରପେ ସମ୍ମାନିତ । ଗ୍ରନ୍ଥଟି ମହାମୁନି ଭରତ ପ୍ରଣୀତ ନାଟ୍ୟଶାସ୍ତ ଭିଭିରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ପ୍ରୋକ୍ତ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ସ୍ୱତନ୍ତ 'ଯତି' ନାମକ ତାଳର ସ୍ପଷ୍ଟ ଉଲ୍ଲେଖ ନ ଥିଲେ ହେଁ ପ୍ରଥମ ଖଣ୍ଡ ତାଳାଧ୍ୟାୟରେ 'ବଣ୍ଠଯତି' ନାମକ ଗୋଟିଏ ତାଳର ନାମୋଲ୍ଲେଖ ଅଛି । ଯଥା :-

''ଲୌ ଦୌ ବର୍ଣ୍ଣଯତିର୍ଭବେତ୍''

(୩୦୦ ଶ୍ଲୋକ)

ସାଙ୍କେତିକ ଚିହ୍ନ ଅନୁସାରେ '୧୧୦୦' ବର୍ଷ ଯତି ଅର୍ଥାତ୍ ଲଘୁ ମାତ୍ରା ଦୁଇଗୋଟି (୪ +୪) ଏଙ୍କ ଦୁତ ମାତ୍ରା ଦୁଇଗୋଟି (୨ +୨) । ଏହିରୂପେ ୪ + ୪ + ୨ + ୨ ବିଭାଗ ଘେନି ତାଳଟିର ମାତ୍ରା ସଂଖ୍ୟା ୧୨ ।

ଏକାଡ ଉତ୍କଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥ ଯଥା – ଗୀତ ପ୍ରକାଶ, ସଂକଳ୍ପ ଲତା, ସଂ,ନାରାୟଣ,ସଂ,ସରଣୀ, ନାଟ୍ୟ ମନୋରମା, ସଂ, କୌମୁଦୀ ପ୍ରଭୃତି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଯତି ତାଳର ବର୍ଷନା ରହିଅଛି । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥ କିୟା ଭାରତରେ ଆଧୁନିକ ପ୍ରଚଳିତ ହିନ୍ଦୁସ୍ଥାନୀ ବା କର୍ଷାଟକୀ ସଙ୍ଗୀତ ପଦ୍ଧତିରେ ଏହାର ନାମୋଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ ।

ଅବଧି ଫଗୃହୀତ ଉତ୍କମୟ ସଙ୍ଗୀତ ଶାସ୍ତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗୀତ ପ୍ରକାଶ ହିଁ ସର୍ବମାନ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତ ନିର୍ଦ୍ଦେଶକ ରୂପେ ଗୃହୀତ । ତତ୍ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟ ଗ୍ରନ୍ଥକାର ଗୀତ ପ୍ରକାଶର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ପ୍ରତିଧ୍ୱନି ମୁଖର । ନିମ୍ନରେ ଯତିତାଳ ସୟବ୍ଧେ ଗୀତ ପ୍ରକାଶର ଉଲ୍ଲେଖ ଉଦ୍ଧୃତ କରାଯାଉଅଛି । ଗୀତ ପ୍ରକାଶର କାଳ ୧୫୪୫ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦ ବୋଲି ସ୍ଥିରୀକୃତ ।

''ଲଘୃଦ୍ୱନ୍ଦା ଦୁତଦ୍ୱନ୍ଦ ଯତିଃ । ସା ତ୍ରିପୁଟାନ୍ତରା ଶୁଦ୍ଧାଚ ଦ୍ୱିବିଧା । ତ୍ରିପୁଟୟାଳ ବିଶେଷୋଽଭର ପାଦ ମଧେ ଯସ୍ୟା ସ୍ୟାଭଥା ।'' – ତତ୍ର ତ୍ରିପୁଟାନ୍ତରାଯତିର୍ଯଥା :-

ମହାର ରାଗେଣ:-

''ମୁଞ୍ଚମାନିନି ମାନ ତିମିରଂ ମୁଖ ସୁଧାକରମୃଜ୍ୱଳଂ କୁରୁ କୃଶୋଦରି ବିରହ ଦହନୋ ଦହତୁ ନ ହି ମମ ମାନସଂ । ଅତ୍ର ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ମାତ୍ରୋହୋନ୍ତର ଖଣ୍ଡଃ । ବ୍ୱାଦଶ ମାତ୍ରଃ ପ୍ରାନ୍ତାବାନ୍ତର ଖଣ୍ଡଃ । ସପ୍ତମ ମାତ୍ରାୟଂ ଭଙ୍ଗି । (ଭଙ୍ଗୀ – ଗୀତେ ଭଙ୍ଗୀ ବିଶେଷଙ୍କିରୀଷଦ୍ ବିଶ୍ରାନ୍ତିରୁଚ୍ୟତେ ।

(ସଂ: ନା:)

ଗୀତ ପ୍ରକାଶର ପରବର୍ତ୍ତି ରଚିତ ସଙ୍ଗୀତ କଳ୍ପଲତା (୧୬୨୦) ଗ୍ରନ୍ଥକାର ଲେଖିଛନ୍ତି-

''ଯତି ଲୌଦୁଦ୍ୟିଂ ଚୈବ ସା ଭବେତ୍ ତ୍ରିପୁଟାନ୍ତରା ।''

ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ, ସଙ୍ଗୀତ ସରଣୀ ପ୍ରଭୃତି ଉତ୍କମୟ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଯତି ତାଳର ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି । ସଙ୍ଗୀତ ସରଣୀ, ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣର ପରବର୍ତ୍ତି ଗ୍ରନ୍ଥ । ଲେଖକ କବିରତ୍ନ ନାରାୟଣ ମିଶ୍ରେ, ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ କର୍ତ୍ତା ଗଳପତି ନାରାୟଣଙ୍କ ଗୁରୁ କବିରତ୍ନ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ମିଶ୍ରଙ୍କ ପୁତ୍ର । ସରଣୀକାର ଯତି ତାଳ ସୟବ୍ଧେ ଲେଖିଛନ୍ତି: –

''ଲଘୁ ଦ୍ୱନ୍ଦାଦ୍ରୁତ ଦ୍ୱନ୍ଦ ଯତିରିତ୍ୟୁଚ୍ୟତୈ ବୁଧିଃ ଦ୍ୱିବିଧା ସାଭବେଳୁଦ୍ଧା ତଥା ସା ତ୍ରିପୁଟାନ୍ତର। ।।''

ତଥା ଶୁଦ୍ଧୟା ଉଦାହରଣଂ ଯଥା: -

'ଅସ୍ନୃତ୍ ପିତୃଚରଣାନାଂ କବିରତ୍ନ ପୂରୁଷୋଭମ ମିଶ୍ରାଣାଂ' 'କାଳିନ୍ଦୀ କର୍ଷଣ' ପ୍ରବଦ୍ଧେ ଦକ୍ଷିଣ ଶ୍ରୀରାଗେଣ–

> 'ଗୋକୁଳଗତ ରୋହିଣୀସୁତ ବୃନ୍ଦାବିପିନି ଗମନୁଆ କୁନ୍ଦରଦ ଚିରହାସ ସୁନ୍ଦର କାମିନୀ ମନ ଲୋଭନୁଆ ।।୦ । ତ୍ରିପୁଟାୟା ଉଦାହରଣ ଯଥା ମମ 'ଉଷାଭିଳାଷ' ପ୍ରବଦ୍ଧେ ଧନାଶ୍ରୀ

ରାଗେଣ-

'ନବୀନ ମଞ୍ଜୁଳ କଞ୍ଜ ଲୋଚନ ନିଖିଳ ଭୀତି ମୋଚନ ରେ । ......ହୃଦୟ ନନ୍ଦନ ନନ୍ଦ ଗୃହ କୃତ ବାସରେ ।'' ଉତ୍କାୟ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେବଳ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ସଙ୍ଗୀତ ରତ୍ନାକର ଧୃତ ବର୍ତ୍ତଯତି ତାଳର ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି । ଯଥା:– ''ଲୌ ଦୌ ବର୍ତ୍ତଯତୈ ।''

ଏହିପରି ଗ୍ରନ୍ଥ ପ୍ରମାଣମାନଙ୍କ ଭିନ୍ନ କବିସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ରଚିତ ଗୀତରେ ମଧ୍ୟ ଯତି ତାଳର ବ୍ୟବହାର ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ । ଯଥା: –

> ରାଗ, ପୁନ୍ନାଗ-ଯତିତାଳ ଆସ ଆସ ସଖି, ଯିବା ବାସକୁ ଗୋ ।୦।।

ଆଉ ରହିଲେ ଏ ବନେ – ଆସତୀ ବୋଲିଟି କନେ

ଅବଶ୍ୟ କରିବେ ପରିହାସକୁ ଗୋ ।୧।। ଆୟ ଅବସ୍ଥା ସଜନି, ଆଗରେ ରଖି ପଦ୍କିନୀ

ଅଧରେ ଧରିଛି ଦରହାସକୁ ଗୋ । ୨ ।

ଆର୍ଭି କହେ ଜଗଦେବ ଆଉ କି ସତେ ଆସିବ

ଅଭିନବ କୁଞ୍ଜବନ ରାସକୁ ଗୋ ।୩।।

#### ୨ – ନିଃସାରୀ

ଦ୍ୱିତୀୟ ଆଲୋଚ୍ୟ ତାଳଟିର ନାମ ନିଃସାରୀ । ସରଣୀ ଗ୍ରନ୍ଥାକାରଙ୍କ ମତରେ–

''ନିଃସାର, ନିଃସାରୁ, ନିଃସାରୁକ ଇତି ତ୍ରିବିଧ ପାଠେଷୁ ନିଃସାରଃ ସିଦ୍ଧଃ ।'' ଗୀତ ପ୍ରକାଶ ମତେ ଏହା ଦ୍ୱାଦଶ ମାତ୍ରିକ ତାଳ ! ଯଥା – ହୁତଦ୍ୱଦାତ୍ ଲଘୁ ଦୃନ୍ଦମ୍' = ୨ + ୨ + ୪ + ୪ = ୧୨ ମାତ୍ରା ।

ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ, ନାଟ୍ୟମନୋରଥା ଏଙ ସଙ୍ଗୀତ ସରଣୀମତେ ''ସବିରାମ ଦୃତ ଦୃଦାନୁସାରୌ ତୁ ଲଘୁ ଦୃୟମ୍''

ଅର୍ଥାତ୍ ଦ୍ରୁତ + ବିରାମ + ଦ୍ରୁତ + ବିରାମ + ଲଘୁ + ଲଘୁ = ୨ +୧ +୨ +୧, +୪ +୪ = ୧୪ ମାତ୍ରାର ତାଳ ।

ଏ ସୟବ୍ଧେ ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣକାର ମତଦେଇ କହିଛନ୍ତି-

''ଅତ୍ର ଷଡ଼ଲଘ୍ୱକ୍ଷରୋଚାରଣ କାଳେ ମାତ୍ରେତି କେଚିତ୍ । ଅତ୍ର ଦ୍ରୁତଦ୍ୱହାତ୍ ଲଘୁଦ୍ୱଦିତ ଗୀତ ପ୍ରକାଶକାରଃ । କିନ୍ତୁ ସବିରାମଙ୍ ଦ୍ରତୁଦ୍ୱନ୍ଦସ୍ୟ ବହୁ ସମ୍ମତମ୍ ।''

ପୁଣି ସେହି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଲେଖାଅଛି ଯେ ''× × × ସପ୍ତସ୍ୟାତା ନିସାରୁକା'' – ଅର୍ଥାତ୍ ନିସାରୁ ତାଳ ସାତ ପ୍ରକାରରେ ପ୍ରଚଳିତ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରଚଳିତି ମତେ ନିସାରୁ ୩ +୩ =୬ ମାତ୍ରାର ତାଳ । ସଙ୍ଗୀତ ରତ୍ନାକର ମତେ ପ୍ରକାର ଭେଦରେ ଅନ୍ୟତମ ନିଃସାରୁ ତାଳ ଏହିପରି ମଧ୍ୟ ଛଅ ମାତ୍ରିକ ବୋଲି କଥିତ । ଏହାର ନାମ ଚଣ୍ଡ ନିଃସାରୁ ବା କ୍ରୀଡ଼ା ଚଣ୍ଡ ନିଃସାରୁ ।

ଯଥା - ''କ୍ରୀଡା ଦୁତୌ ବିରାମାରୌ ଚଷନିଃସାରୁକଣ, ସା''

ସଙ୍ଗୀତ ବୃଡ଼ମଣି ଗୁନୁ ମତରେ - ନିଃସାରୁଙ୍କ (କଃ)

ଅମୁମେବ ବଦତ୍ୟନ୍ୟୋତାଳଂ ବଦ୍ଧାପଣାଭିଦଂ (ଧର)

ତ୍ରିମାତ୍ରିଙ୍କ (ବଃ) ପୁନଃ କୈଷିତ୍ ଅୟମେବ ପ୍ରକୀର୍ଭିତଃ । (ପୃ-୨०)

ନିଃସାରୁ ତାଳର ଗୀତ ଓଡ଼ିଶାରେ ସର୍ବତ୍ର ପ୍ରଚଳିତ । ଏହାର ବହୁ ଉଦାହରଣ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇପାରେ । ଏଥିରୁ ସହକରେ ଅନୁମିତ ହେବ ଯେ କେବଳ କୟଦେବଙ୍କ କାଳ ଏକାଦଶ୍-ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରୁ ନୂହେଁ, ପରବର୍ତ୍ତୀ ଶତାବ୍ଦୀଠାରୁ ଅବଧ୍ ମଧ୍ୟ ନିଃସାରୀ ତାଳର ସଙ୍ଗୀତ ଓଡ଼ିଶାର ପୁରପଲ୍ଲୀରେ ବହୁଳ ପ୍ରଚଳିତ ।

ଗୀତ ପ୍ରକାଶ, ସଙ୍ଗୀତ କଳ୍ପଲତା ତଥା ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ପ୍ରଭୃତି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଏହିପରି ଉଦାହରଣ ଗୀତର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ମିଳେ । ପରବର୍ତ୍ତୀ ସଙ୍ଗୀତ ସରଣୀ ଗ୍ରନ୍ଥ -ଧୃତ, ନିଃସାରୀ ତାଳ ଗୀତ ଯଥା:-

> ଅଇ ଅଇ ଦଶରଥ ନନ୍ଦନ କୌଶଲ୍ୟା ହୃଦ୍ୟ ସୁଚନ୍ଦନ ମନ୍ଦୋଦିତ ହାସ-ମୁଖରେ । ତରୁମୃଗପତି ବିହିତା ନନ୍ଦନ ସୁରଭୁସୁର ବିରଚିତ ବନ୍ଦନ ନିନ୍ଦିତ ନିଳ ନପ ସୁଖରେ । ୦ । ଇତ୍ୟାଦି ।

ଏହିପରି ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପୁରାତନ ଗ୍ରନ୍ଥ ଲିଖିତ ବହୁ ଗୀତର ଉଦାହରଣ ଦେଇ ଆଲୋଚନାର କଳେବର ବୃଦ୍ଧି ନ କରି କବିସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ରଚନା (୧୮ଶ/୧୯ଶ ଶତାବ୍ଦୀ) ରୁ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ଗୀତ ଉଦ୍ଧ୍ର କରାଯାଉଅଛି-

ରାଗ-ତୋଡ଼ି କଙ୍ଗଲା । ତାଳ - ନିଃସାରୀ । ଟାଳିଲା କେ ମୋ ସୁଖ ମୂଳକୁ

ଚନ୍ଦ୍ରମୁଖ ରସି ରହିଲେ କାହା ପାଶେ ।୦ ।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

ଟାଣି ଦେଇ ମୋ ମତି – ଆନ ରାମାରେ ପ୍ରୀତି

କଲେ ଶୀ କଗଦେବ ଭାଷେ ।୪ ।

ଓଡ଼ିଶାର ଘରେ ଘରେ ପରିଚିତ ସଙ୍ଗୀତ ସାଗରର ପଞ୍ଚମ ତରଙ୍ଗ ୩୪୦ ପୃଷ୍ଠାରେ ପ୍ରକାଶିତ ସ୍ୱର୍ଗତ ସ୍ୱନାମଧନ୍ୟ କବି ହରିଚନ୍ଦନଙ୍କ ରଚିତ-

''ସଖୀ ଆରେ ଆସିବେ ବୋଲି କାନ୍ତ

ନଇଲେ ଏ ଭବନେ ।''

-ଗୀତଟି ବହୁ ଗାୟକଙ୍କ କଣ୍ଠରୁ ଶୁଣାଯାଏ । ଗୀତଟିର ତାଳ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ -ନିଃସାରୀ' ।

ଓଡ଼ିଶାରେ 'ସଙ୍ଗୀତ ଦାମୋଦର' ଏକ ସୁପରିଚିତ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥ । ପଷିତ ଦାମୋଦର ନିଃସାରୁ ତାଳର ପରିଚୟ ଦେଇ ଲେଖିଛନ୍ତି-

''ଦ୍ରୁତଦ୍ୱନ୍ଦ ବିରାମାଙ୍ଗ ତାଳେ ନିଃସାରୁକେମତଃ ।''

ଟୀକାକାର କୁହନ୍ତି ହୁତ + ବିରାମ ଏବଂ ହୁତ + ବିରାମ = १ + ୧, ୨ + ୧ ଏହି ରୀତିରେ ନିଃସାରୁ ତାଳ ନିଷ୍ପାଦିତ । ଓଡ଼ିଶୀ ଦେଶ ଭାଷାରେ ଏହାର ନାମ 'ଝୁଲା' । ଓଡ଼ିଶାର ଅଗଣନ ପଲ୍ଲୀଗୀତ ମଧ୍ୟ ଏହି ତାଳରେ ନିୟନ୍ତତି । ଯେପରି –

''ବାସ ଧାନ କେରୀ କେରୀ, କାଇଫୁଲ ବାସ ଧାନ କେରୀ କେରୀ । କଣ ଦେଇଥିଲୁ ଦୂତୀଆ ଓଷାକୁ, ଭାର ଆଣି ଗଲି ଫେରି''।

''ହର୍ଷୋତ୍କର୍ଷପ୍ରଦଶ୍ୱାରୋବୀରେ ନିଃସାରତାଳତଃ'' ।

(ସଂ: ରହାକର ୧/୩୨୬)

ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରୋକ୍ତ ରସମାନଙ୍କର ପ୍ରସାର କ୍ଷେତ୍ରରେ ନିଃସାରୀତାଳ ବ୍ୟବହୃତ ହୁଏ । ସ୍ଥୁଳତଃ ନିଃସାରୀ ସାଧାରଣତଃ ଉଚ୍ଚଳରେ ତୈମାତ୍ରିକ ତାଳରୂପେ ଯୁଗ-ଯୁଗାବଧ୍ ପ୍ରଚଳିତ ହୋଇଆସୁଅଛି । କେବଳ ଉଚ୍ଚଳ ଭିନ୍ନ ପ୍ରଦେଶାନ୍ତରର ବ୍ୟବହୃତ ତାଳମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ 'ନିଃସାରୀ' ର ନାମ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶୁଣାଯାଏ ନାହିଁ ।

#### ୩– ଅଷତାଳି

ଇତିପୂର୍ବରୁ ଏହି ତାଳ ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଅନ୍ୟତ୍ର କେତେକ ବିଷୟ କୁହାଯାଇଅଛି । ଉହଳରେ ଏହି ତାଳର କଥିତ ପ୍ରାକୃତ ନାମ 'ଆଠତାଳି' । ଏହି ତାଳରେ ଅଗଣିତ ସଙ୍ଗୀତ ଏ ପ୍ରଦେଶରେ ପ୍ରଚଳିତ ଏବଂ ଏହା ଉହଳବାସୀଙ୍କର ପ୍ରିୟତମ ତାଳ । ଏପରିକି ପଲ୍ଲୀ ଅଞ୍ଚଳରେ ସୁଦ୍ଧା ଏହି ତାଳର ସମାଦର ଯଥେଷ । ଆଠତାଳି ତାଳନାମ ଭାରତୀୟ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତ ପଦ୍ଧତିରେ ଅଲଭ୍ୟ । ଏପରି ଗୋଟିଏ ସ୍ଥଳରେ ପ୍ରସ୍ୱନ ବା ଝୁଙ୍କ୍ ସହିତ ତାଳାରୟ ଘଟେ ଯେ, ଯାହା ଓଡ଼ିଶୀ ସଙ୍ଗୀତ ଗାୟନଶୈଳୀର ଏକାଛ ବିଶେଷତ୍ୱ । ତାଳଟି ଶୃଙ୍ଗୀର ଓ କରୁଣ ରସ ପ୍ରକାଶ ପକ୍ଷେ ସମୁପଯୁକ୍ତ । ଏହି ତାଳ ଘେନି କବି ଜୟଦେବ ଓ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' (ବଙ୍ଗଳା -୯୮ ପୃଷ୍ଠା) ପୁୟକରେ ମନ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରଶିଧାନଯୋଗ୍ୟ । (ଅନ୍ୟତ୍ର ଏହାର ଆଲୋଚନା ଦେଖକୁ)

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଯେଉଁ ପାଞ୍ଚଗୋଟି ତାଳ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଅଛି ସେଗୁଡ଼ିକ ଉହଳୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ତାଳମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବର୍ଷିତ । ପାଞ୍ଚଗୋଟି ତାଳ ମଧ୍ୟରୁ ତିନିଗୋଟି ତାଳର ନାମ ହିନ୍ଦୁସ୍ଥାନୀ ବା କର୍ଷାଟକ ପଦ୍ଧତିରେ ପ୍ରଚଳିତ ତାଳମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ଉହଳ ପ୍ରତିବେଶୀ ବଙ୍ଗ ପ୍ରଦେଶରେ କୌଣସି ସ୍ୱତସ୍ତ ଶାସ୍ତୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ବା ତାଳର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନା ନ ଥିବା ସ୍ଥଳେ ଆଲୋଚିତ ତାଳ ସୟଦ୍ଧେ ବିଚାର ଆଦୌ ଉତ୍ଥାପିତ ହୋଇ ନ ପାରେ । ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରୀତ୍ତ ଭାଗରେ କୀର୍ତ୍ତନାଙ୍ଗର କେତେକ ଅଭିନବ ତାଳ ବଙ୍ଗଳାରେ ପ୍ରଚଳିତ । ଉହଳରେ ନବ ତାଳ ପ୍ରଚଳନର ଚିର ପ୍ରସିଦ୍ଧ ରହିଛି । ତେଣୁ କୁହାଯାଇଅଛି:-

''ଆଦିର୍ଯିତି ନିଃସାରୁୟାଡ଼ଡ଼ ତାଳସ୍ତିପୁଟୟଥା ରୂପକୋ ଝମ୍ମକୋମଣ୍ଠ ଏକତାଳିତି କୀର୍ତ୍ତିତା ।।'' (ଗୀତ ପ୍ରକାଶ, ନାରାୟଣ, କଳ୍ପଲତା ଇତ୍ୟାଦି) ମତାନ୍ତରେ ଦଶତାଳର ଉଲ୍ଲେଖ ମଧ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ;

ଯଥା:-

ଆଦିର୍ଯିତି ନିଃସାରିଷ ମଣ୍ଟ-ଝମ୍ମକ-ରୂପକାଃ ତ୍ରିପୁଟୋହ୍ୟତ୍ତତାଳଷ୍ଟେକତାଳୀ ତତଃପରମ୍ । କୁଡ୍କ ତାଳସ୍ୟ କଥ୍ତା ଦଶଧେତି ମୁନୀଶ୍ୱରିଃ ।। (ନାଟ୍ୟ-ମନୋରମା) ଗୀତ ପ୍ରକାଶକାର ମଧ୍ୟ କହିଛନ୍ତି:
"କେଚିତ୍ କୁଡ଼କୋପ୍ପାଙ୍ ଚାତ୍ର ଭାଷତେ – ନ ସର୍ବେ''
ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣକାର ମଧ୍ୟ ତହୁପ ମତ ପୋଷଣ କରି ଲେଖିଛନ୍ତି ।
କର୍ଶାଟକ ପଦ୍ଧତିରେ ସପ୍ତତାଳ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ; ଯଥା: –

"ଧୁବମଠ୍ୟ ରୂପକଣ୍ଟ ଝମ୍ମାତ୍ରିପୁଟ ଏବ ଚ

ଅଟ୍ଟତାଳୈକତାଳୟ ସପ୍ତତାଳାଃ ପ୍ରକୀର୍ଭିତାଃ ।।''

ଏହି ସପ୍ତକାଳ ମଧ୍ୟରେ ନିଃସାରୀ, ଯତି ଏଙ ଅଷ୍ଟତାଳି ବା ଆଠତାଳିର ନାମୋଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ବ୍ୟବହୃତ ଅନ୍ୟ ଦୁଇଟି ତାଳ, ରୂପକ ଏବଂ ଏକତାଳି ସୟକ୍ଷେ ବିଚାର କରାଯାଉ ।

ରୂପକ ତାଳ ଓଡ଼ିଶୀ, ହିନ୍ଦୁସ୍ଥାନୀ ତଥା କର୍ଣାଟକ ସଙ୍ଗୀତ ପଦ୍ଧତିର ସ୍ୱୀକୃତ । ହିନ୍ଦୁସ୍ଥାନୀ ପଦ୍ଧତିରେ ରୂପକ ସାଧାରଣତଃ ସାତମାତ୍ରା । କର୍ଣାଟକୀ ରାତିରେ ତାଳର ପଞ୍ଚଳାତି ବିଭାଗ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଛଅ ମାତ୍ରା ବା ଛଅ ଅକ୍ଷରରେ ରୂପକ (ଚତୁରସ୍ର ଜାତି) ବିଶେଷ ଭାବରେ ବ୍ୟବହୃତ ହେଉଅଛି । ଓଡ଼ିଶୀ ରୀତିର ରୂପକ ତାଳ ବାର ମାତ୍ରା (୬+୬) ଏବଂ ଚଉଦ ମାତ୍ରା (୭ +୭) ଦୁଇ ରୀତି ପ୍ରଚଳନର ଉଲ୍ଲେଖ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ, ଗୀତ ପ୍ରକାଶ ମତେ । ଭେଦ ମାତ୍ରା ଧରାଯିବାବେଳେ ଏହାକୁ ଯତି ଲଗୁ ବୋଲି କୁହାଯାଇଅଛି ।

ପରବର୍ତ୍ତୀ ସଙ୍ଗୀତଗୁନ୍ଥ ସଙ୍ଗୀତ ନାରାୟଣ ମତେ:-

''ରୂପକେ ତୁ ଦ୍ୱାବିଂଶଭିମାିତାଭିଃ କଥ୍ତୋଦଳଃ ।।''

ସଙ୍ଗୀତ କୌମୁଦୀ ମତେ: -

ରୂପକେ ଗୌଲୌ = ୬ + ୬ ।।

(ଗୁରୁ + ଗୁରୁ + ଲଘୁ + ଲଘୁ ) = ୪ + ୪ + ୨ + ୨ = ୧୨ ମାତ୍ରା

ବର୍ତ୍ତମାନ କିନ୍ତୁ ଯତି ଲଗ୍ନ ରୂପେ ସାତ ମାତ୍ରିକ ରୂପକ ତାଳ ଓଡ଼ିଶାରେ ବହୁଳ ପ୍ରଚଳିତ ହେଉଥିବାର ଦେଖାଯାଏ ।

ଏକତାଳି (ହିନ୍ଦୁସ୍ଥାନୀ ପଦ୍ଧତିର) ବାର ମାତ୍ରିକା ତାଳ ରୂପେ ଓଡ଼ିଶାରେ ପ୍ରକଚିତ ନୁହେଁ ।

# ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ

ବିପୂଳା, ଚହ୍ରିକା ଓ ରାମା – ଏପରି ତିନିପ୍ରକାର ଭେଦରେ ଏକତାଳିର ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି ଓଡ଼ିଶାର ସଙ୍ଗୀତ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ।

କିନ୍ତୁ 'ଏକତାଳେ ଲଘୁସ୍କୃତଃ' ରୀତି ଧରାଯାଇ ଚାରିମାତାରେ ଏହା ସାଧାରଣତଃ ପ୍ରଚଳିତ ହେଉଅଛି ।

ସଙ୍ଗୀତ-ପ୍ରଧାନ ଗୀତିକାବ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ମୁଖ୍ୟାଙ୍ଗ ରାଗ, ତାଳ ଏଙ ନୃତ୍ୟ ସୟଦ୍ଧେ ଯତ୍କିଞ୍ଚ ଆଲୋଚନାର ଉପଙ୍ଘହାରରେ ଦୁଇ ପଦ ବକ୍ତବ୍ୟ:-

ପରିବର୍ତ୍ତନ ହିଁ ସୃଷ୍ଟିର ଧର୍ମ । ନିୟତ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘେନି ପ୍ରଚଳିତ ରୀତିର ସୂଷ୍ମ ସୂତ୍ର ଧରି ପରମ୍ପରା ଅନୁମିତ ହୁଏ । ଏହା ସର୍ବବାଦୀସମ୍ମତ । ମହାମୁନି ଭରତ ଭାରତର ବିଭିନ୍ନ ଅଞ୍ଚଳରେ ଯେଉଁ ବେଶ, ଭାଷା, ରୁଚି ଓ ରୀତିନୀତି ଇତ୍ୟାଦି ତାଙ୍କ ସମୟରେ ପ୍ରଚିଳିତ ଥିଲା ତାହାକୁ ଅନୁମାନ କରି ଚତୁର୍ଦିଗ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି । ଏଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରତ୍ୟେକେ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ପନ୍ତାନୁଗାମୀ ।

ଉତ୍କୀୟ କଳବାୟୁ, ରୀତିନୀତି ଓ ସାମାକିକ ଚଳଣି ଇତ୍ୟାଦି ସ୍ୱତନ୍ତ ପ୍ରବୃତ୍ତି ପରିଚାଳିତ ହେବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ଉତ୍କଳର ସ୍ଥାପତ୍ୟ, କଳାଚିତ୍ର, ଫଗୀତ, ସାହିତ୍ୟ, ରଚନା ଏଙ୍ ପ୍ରକାଶ ଶୈଳୀରେ ଓଡ଼ିଶୀ ସ୍ୱତନ୍ତତା ଏଙ୍ ବିଶେଷତ୍ୱ ସ୍ପୃଷ୍ଟ । କାଳଚକ୍ର ପ୍ରଭାବରେ ବର୍ତ୍ତମାନର କ୍ଷୀଣାବସ୍ଥା ଏଗୁଡ଼ିକର ଏକଦା ଗୌରବୋଜ୍ସଳ ଐତିହ୍ୟର ବିଚାର କରିବାକ୍ ହେବ ।

ଏହି ପରିପ୍ରେକ୍ଷୀରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗୀତର ବ୍ୟବହୃତ ରାଗ ତାଳର ଆଲୋଚନା ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇ ଓଡ଼ିଶୀ ପରମ୍ପର। ସହିତ ତାହାର କେତେଦୂର ନିବିଡ଼ ସଂପର୍କ ବା ଐକାନ୍ତିକତା ରହିଅଛି, ତାହା ସହୃଦୟ ରସିକଳନଙ୍କର ସହଳ ଅନୁମେୟ ।

ଓଡ଼ିଶାର ଛାନ୍ଦ, ଚୌପଦୀ ଏଙ ଚୌତିଶା ଜୟଦେବୀ ରଚନାଶୈଳୀ, ଅନୁପ୍ରାସ ଏଙ ଦୀର୍ଘ ପଦାବଳୀର ଅପୂର୍ବ ମୁଦ୍ରାଙ୍କନ ।

ଏଣୁ ସଙ୍ଗୀତ ତଥା ସାହିତ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ପରମ୍ପର। ସୂତ୍ରରେ କୟଦେବଙ୍କ ଉତ୍କମୟତ୍ୱ ଘେନି ପ୍ରତିବେଶୀ ପକ୍ଷର ଅଯଥା ଦାବୀ ଉପସ୍ଥାପନା କିଉଳି ବିଜ୍ଞତାର ପରିଚାୟକ, ତାହା ନିରପକ୍ଷେ ଗୁଣିଜନଙ୍କ ବିଚାର୍ଯ୍ୟ ।

# ରସନୃତ୍ୟ

''ନୃତ୍ୟତି ଯୁବତିଜନେନ ସମଂ....'' ''ରାସେ ହରିମିହ ବିହିତ ବିଳାସମ୍ ।''

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରୀତି ମହାକାବ୍ୟର ବିଷୟବସ୍ତୁ ହେଲା ବସନ୍ତରାସ ଲୀଳାବର୍ଣ୍ଣନ । ରାସନୃତ୍ୟରୁ ଗ୍ରନ୍ଥାରୟ ଘଟିଛି । ତେଣୁ ନୃତ୍ୟ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥର କେବଳ ଶୀର୍ଷାଙ୍ଗ ବୋଲି ଧରା ନ ଗଲେ ହେଁ ଏହା ଯେ ବିଶିଷ୍ଟ ଅଙ୍ଗ ଏ କଥା ଅବିଙ୍ଘବାଦିତ ସତ୍ୟ । ମହାକାବ୍ୟଟି ମୁଖ୍ୟାଙ୍ଗ ହିଁ ସଙ୍ଗୀତ । ''ଗୀତ ବାଦିତ୍ର ନୃତ୍ୟାଣାମ୍'' – ସଙ୍ଗୀତର ଏହି ତିନିଗୋଟି ବିଭାଗ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରାସ-ଗୌରବ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ନୃତ୍ୟକୁ ରାସକ୍ରୀଡ଼ା କୁହାଯାଏ ।

''ନୃତ୍ୟଗୀତଚୂୟନାଲିଙ୍ଗନାଦିନାଂ ସମୁହୋ ରାସ, ତନ୍କୟୀ ଯା କ୍ରୀଡ଼ା ସା ରାସକ୍ରୀଡ଼ା ।''

(ବିଶ୍ୱନାଥ)

ଏହି ରାସକ୍ରୀଡ଼ାର କୁଶୀଲବଗଣ ହେଲେ: – ନାୟକ – ନାଗର ଶ୍ରୀକୃଷ, ନାୟିକା – ରସବତୀ ରାଧିକା, ସହଚାରିଣୀ – ପ୍ରେମିକା ବ୍ରକବାଳାଗଣ । କାଳ – ବସନ୍ତ ରାତ୍ରି ଶୁକୁପକ୍ଷ । ସ୍ଥାନ – ଯମୁନା ପୁଳିନ ।

ନିଶୀଥ କାଳରେ ଗୋପକୂଳବଧୂ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସହିତ ମଧୁର ବୃଦ୍ଦାବନରେ ମିଳିତା ହେଉଥିଲେ ।

> ''ତଂ ବାର୍ଯ୍ୟମାଣାଃ ପତିଭିଃ ଭ୍ରାତୃଭିର୍ମାତୃଭିୟଥା କୃଷଂ ଗୋପାଙ୍ଗନା ରାତ୍ରୌ ମୃଗୟତେ ରତିପ୍ରିୟାଃ ।।''

ଶ୍ରୀକୃଷ ଆହ୍ୱାନ ଏଡ଼ି ନ ପାରି ପତି, ଭ୍ରାତା, ମାତା ପ୍ରଭୃତିଙ୍କର ବାରଣ ନ ମାନି ସେମାନେ (ଗୋପବଧୂ) ରାତ୍ରରେ ତାହାଙ୍କ (ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ) ସହିତ ରାସପ୍ଲଳୀରେ ମିଳିତ ହୁଅନ୍ତି । କେବଳ ଗୋଟିଏ ରାତ୍ରିରେ ନୁହେଁ – ''ସଚନ୍ଦ୍ରାସୁ ନିଶାସୁ'' – ବହୁ ରାତ୍ର ଏହି ଲୀଳା ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୁଏ ।

> ''ଯୁବତୀର୍ଗୋପକନ୍ୟାଣ୍ଟ ରାତ୍ରୌ ସଂକାଲ୍ୟ କାଳବିତ୍ କୈଶୋରଙ୍କ ମାନୟନ୍ ବୈ ସହ ତାଭିର୍ମୁମୋଦ ହ ।।''

> > (ହରିବଂଶ-୨୦)

କିଶୋର ଶ୍ରୀକୃଷ ଯୁବତୀ ଏବଂ କୁମାରୀ ଗୋପକନ୍ୟାଙ୍କ ସହିତ ନିଶୀଥ କାଳରେ ଆମୋଦ ଆହାଦରେ ମାତି ରହୁଥିଲେ । ଏହି ଆମୋଦପ୍ରମୋଦ ଗୋଷୀନୃତ୍ୟଯୋଗେ ଉପଭୋଗ କରୁଥିଲେ ।

''ଗୋପୀନାଂ ମଣ୍ଡଳୀନୃତ୍ୟବହୋ ହଲୁୀସଙ୍କ ବିଦୃଃ ।।''

(ନୀଳକଣ୍ଠ)

ଗୋପୀମଣ୍ଡଳୀ ସହିତ ଏହି ମିଳିତ ନୃତ୍ୟ ହଲ୍ଲୀସକ ନାମରେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ । ନଟବର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏ ନୃତ୍ୟର ଏକମାତ୍ର ନାୟକ ।

''ନର୍ତ୍ତକୀଭିରନେକାଭିମ୍ୟଳେ ବିଚରିଷୁଭିଃ

ଯତ୍ରୈକୋ ନୃତ୍ୟତି ନଟୋ ତଦ୍ବୈ ହଲ୍ଲୀସଙ୍କ ବିଦୁଃ ।''

(ବୃହରୋଷିଣୀ)

ହରିବଂଶରେ ରାସ ବା ରାସକ୍ରୀଡ଼ା କିୟା ରାଧାନାମର ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ପୁରାଣରେ ରାସ ପରିବର୍ତ୍ତେ 'ହଲ୍ଲୀସ' ବୋଲି କୁହାଯାଇଅଛି ।

(ଖିଳପର୍ବ)

ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଶ୍ରୀକୃଷ 'ରମଣ' ଏବଂ ଗୋପୀଗଣ 'ରମଣୀ' । ହରିବଂଶ, ବ୍ରହ୍ମପୁରାଣ, ବିଷ୍ପୁପୁରାଣରେ କିୟା ଭାଗବତରେ 'ରାଧା' ନାମ ନାହିଁ ।

ବ୍ରହ୍ନ ପୁରାଣ ବର୍ଷିତ ମତେ ରାସମଣ୍ଡଳରୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ସହସାଅନ୍ତହିତ ହୁଅତେ ଗୋପୀମାନେ ତାଙ୍କୁ ଅନ୍ୱେଷଣ କଲେ ।

ବିଷୁପୁରାରଣମତେ ଏହି ଅନ୍ୱେଷଣନିରତା ଗୋପୀଗଣ ବୃଦାବନ ବନରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ପଦଚିହ୍ନସହିତ କେହି 'ସୁକୃତକାରିଣୀ' ଙ୍କର ପଦଚିହ୍ନ ଆବିଷାର କଲେ ।

ଭାଗବତମତରେ ଏହି ଗୋପୀ (ପୂର୍ବୋକ୍ତ ସୁକୃତକାରିଣୀ) ନିକର ଗର୍ବଗୌରବହେତୁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପରିତ୍ୟକ୍ତା ହୋଇ ବିଳାପ କରୁଥିବାବେଳେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନ୍ୱେଷଣରେ ଯାଇଥିବା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗୋପୀମାନେ ତାଙ୍କୁ ଭେଟିଲେ । ତହୁଁ ସମୟେ ଯମୁନା କୂଳରେ ସମବେତ ସ୍ତୁତି ପାଠ କଲେ; କିନ୍ତୁ ଏ କୃଷ-ପରିତ୍ୟକ୍ତା ଗୋପୀଟି କିଏ ? ତାହାଙ୍କର ନାମୋଲେଖ ଭାଗବତରେ ନାହିଁ ।

ବ୍ରହ୍ନବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣରେ ବସନ୍ତରାସର ସୂଚନା ମିଳେ ଏଙ ଏହା 'କାମାୟନ' ପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟ । ଏହି ଗ୍ରନୁରେ ଦେଖାଯାଏ ରାଧା-କୃଷଙ୍କର ବିବାହ-ବର୍ଶନା । ପଦୁପୁରାଣରେ ରାଧାଙ୍କର ନାମୋଲେଖ ଅଛି; କିନ୍ତୁ ଏ ଗ୍ରନ୍ଥର ରାଧା ଭାବମୟୀ କୃଷ୍ଣବଲ୍ଲଭା ଦେବୀ । ସ୍ୱୟଂ ନାରଦ ଏହାଙ୍କର ଦର୍ଶନପ୍ରତ୍ୟାଶୀ । (ପାତାଳ ଖଣ୍ଡ – ୪୦ଅଧ୍ୟାୟ)

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଲୋକ ''ମେଘୈମେଦୁରମୟରମ୍.....'' ରଚନା ପଠନରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ କବିରାଜ ଜୟଦେବ ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣକୁ ଅନୁସରଣ କରିଅଛନ୍ତି । ଉକ୍ତ ପୁରାଣର ପଞ୍ଚଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ, ଶ୍ରୀକୃଷ ଜନ୍ମଖଣ୍ଡ ଏହାର ସୂଚନା ଦିଏ ।

> ''ଏକଦା କୃଷସହିତୋ ନନ୍ଦୋ ବୃନ୍ଦାବନଂ ଯଯୌ ତତ୍ରୋପବନଭାଣୀରେ ଚାରୟାମାସ ଗୋ-କୁଳମ୍ ।''

ପୁଣି, -

''ଚକାରମାୟୟା କସ୍ନାତ୍ ମେଘାଚ୍ଛନ୍ନ' ନଭୋ ମୁନେ ।'' ଟୀକାକାର ଧରଣୀଧରଙ୍କ ଭାଷାରେ –

''ମାୟା ରଚିଲେ ଦେବ ମାୟାଧର

୍ଦ୍ର ମେଘ ଆସି ଆଚ୍ଚାଦିଲା ଅୟର ।''

କବି ଜୟଦେବ ଏହି ପୁରାଣର ଆଦର୍ଶ ଗ୍ରହଣ କରି ରଚନା କରିଛଞି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ବସନ୍ତ ରାସରେ ରାସେଶ୍ୱରୀ ରାଧା ମଧ୍ୟ ଏହି ପୁରାଣ-କଳ୍ପଣା । ସେହି ରାଧ୍କା ଏବଂ ବ୍ରକ୍ତବାଳାମାନଙ୍କୁ ଘେନି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ପ୍ରମୋଦଲୀଳାଜନିତ ହଲ୍ଲୀସକ ନୃତ୍ୟ ରାସକ୍ରୀଡ଼ାର୍ପେ ପୃଥ୍ତ ।

ଓଡ଼ିଶାର ସଙ୍ଗୀତ-ଶାସକାରମାନେ ଏହି ନୃତ୍ୟର ବର୍ଶନା କରିଅଛତି । ଏହା ଗୋଷୀ ବା ମଣଳୀ ନୃତ୍ୟ । ଓଡ଼ିଶାର ବିଭିନ୍ନ ସୁ।ନରେ ଯୁଗଯୁଗାବଧ୍ ପବିତ୍ରଭାବରେ ଅନୁଷିତ 'ରାସ'ରେ ଏହି ନୃତ୍ୟ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ହୋଇଆସୁଛି ।

ଲଳିତ ପଦାବଳୀ ଏଙ ରସଭାବର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଲୋଭରେ ଜୟଦେବଙ୍କୁ ବଙ୍ଗବାସୀ ବୋଲି ଦାବୀ ଉପସ୍ଥାପିତ ହେଉଛି, ଅଥଚ ସେଠାରେ ମହାକବିଙ୍କ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଅନୁସରଣରେ ବସନ୍ତରାସ ଆନୁଷାନିକଭାବେ ପ୍ରଦର୍ଶିତ, ପ୍ରଚାରିତ ବା ପ୍ରତିପାଳିତ ହେଉଥିବାର ପ୍ରମାଣ କାହିଁ ? ଅଧିକ କାଳ ନ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଓଡ଼ିଶାରେ ପଞ୍ଚଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ନିଷିତଭାବେ ବସନ୍ତରାସ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ହେଉଥିବାର ପ୍ରମାଣଭାବ ନାହିଁ । ରାସପ୍ରତି ସର୍ବସାଧାରଣର ସମାଦର ଦେଖି ଏହି ଶତାବ୍ଦୀର

ଶେଷଭାଗରେ ଭକ୍ତକବି ପିଶିକ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନ ରଚନା କଲେ ବସନ୍ତରାସ । ଅବଧି ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନଙ୍କ ରାସ ଉତ୍କଳର ରାସ ଅନୁଷାନମାନଙ୍କରେ ଗୀତ ହେଉଅଛି ଏଙ୍କ ତହିଁ ସହିତ ହଲ୍ଲୀସକ ବା ମଣ୍ଡଳୀ ନୃତ୍ୟ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ହେଉଅଛି ।

ଆଜି ମଧ୍ୟ ଗଞ୍ଜାମରେ ବହୁକନସମାଦୃତ ରାଧାପ୍ରେମଲୀଳା ଅଭିନୟ ମଧ୍ୟରେ ଏହି ରୀତିର ମଣ୍ଡଳୀ ନୃତ୍ୟ ଦର୍ଶକଜନର ମନ ହରଣ କରେ ।

(ଗଞ୍ଜାମର ହିଞ୍ଜୁଳିକାଟୁ ଗ୍ରାମର ଆନୁଷାନିକଭାବେ ଅଭିନୀତ ରାଧାପ୍ରେମଲୀଳାଭିନୟରେ ଏହି ପ୍ରକାର ଗୋଷୀନୃତ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟବ୍ୟ)

## ବାଚଃ ପଲ୍ଲବୟତି...

ଭାରତୀୟ କବି, ମହାକବି ପରମ୍ପରାରେ ନିଜର କବିପ୍ରସିଦ୍ଧ ପ୍ରଖ୍ୟାପନ-ରୀତି ବିରଳ ନୁହେଁ । ଜୟଦେବ ମଧ୍ୟ ସେ ଧାରା ଅନୁସରଣ କରିଥିବାର ପ୍ରମାଣ ରହିଛି; କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ସେମାନଙ୍କ ପୂର୍ବତନ କବି ପଶ୍ଚିତମାନଙ୍କର ନିନ୍ଦା ଗାୟନ କରି ନିଜର ପ୍ରୌଢ଼ୀ ପ୍ରକାଶ କରିଥିବା ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ କାହିଁ ହେଲେ ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ ।

କୟଦେବ ଶ୍ରୀରାଧାମାଧବ-ଚରଣାଶ୍ରିତ ମହାକବି । ''କୃଷୟୁ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱୟଂ'' – ତାଙ୍କ ଅନ୍ତରର ମୂଳମନ୍ତ । ସେ ଗାଇଛନ୍ତି ''ବାସୁଦେବ-ରତିକେଳି-କଥା ।'' ପଞ୍ଚତନ୍ତ (ଅହିର୍ବୁଦ୍ଧା ସଂହିତା) ଅନୁସାରେ ବାସୁଦେବ ହିଁ ମାଧବ, କେଶବ ଏବଂ ନାରାୟଣ । ମହାକବି ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟରେ ମାଧବ, କେଶବ ('ଯାହି ମାଧବ, ଯାହି କେଶବ' ଇତ୍ୟାଦି) ଏବଂ ନାରାୟଣ (ନାରାୟଣମନୁଗତମନୁଭଜ...) ପ୍ରଭୃତି ଶବ୍ଦ ସୁଳବିଶେଷରେ ପ୍ରୟୋଗ କରିଛନ୍ତି । ସେ ପରମ ବିଷୁଭକ୍ତ – ବୈଷବ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ଚତୁର୍ଥ ଖ୍ଲୋକଟି କିନ୍ତୁ ବୈଷବୀ ରୀତିର ପରିପନ୍ଥୀଭାବଦ୍ୟୋତକ । ରାଗରୋଷ ନାହିଁ, ଅଳଙ୍କାର ନାହିଁ, ପରଶ୍ରୀକାତରତା ବା ପରନିଦ୍ଧା ରଟନାର ଲେଶ ଗନ୍ଧ ନାହିଁ ବୈଷବର । ''ତୃଣାଦପି ସୁନୀଚେନ ତରୁରେବ ସହିଷୁତା'' ହେଲା ବୈଷବର ଲକ୍ଷଣ । ସହନଶୀଳତାର ଚରମ ନିଦର୍ଶନ ଯେଉଁଠାରେ ପ୍ରତିରକ୍ତବିଦ୍ୱରେ ଭରି ରହିଛି – ବୈଷବର ପ୍ରତିଷ୍ଠା, ବୈଷବର ସମ୍ମାନ, ବୈଷବର ପ୍ରାଣ ସେହିଠାରେ ହିଁ ପୂଜ୍ୟ – ଅଭିବଦ୍ଦନୀୟ ।

ବୈଷବ-ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ମଧ୍ୟରେ ଜୟଦେବଙ୍କ ଆସନ ଅତ୍ୟନ୍ତ ସନ୍ନାନିତ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ''ଇନ୍ଦୁ'' ଟୀକାକାର କହନ୍ତି – ''ଜୟଦେବ କବି ବୈଷବ-ସମ୍ପଦାୟମେଁ ଏକ ଐସେ ଉତ୍ତମ ପୁରୁଷ ହୁଏ ହେଁ କି ସମ୍ପଦାୟକେ ମଧ୍ୟାବସ୍ଥାମେଁ ଇନ୍କା ନାମ ମୁଖ୍ୟରୂପ ସେ ଲିଖାଗୟା ହେଁ; ଯଥା:--

> ''ବିଷୁସ୍ୱାମୀ ସମାରଭ୍ୟା ଜୟଦେବାଦି ମଧ୍ୟଗା । ଶୀମଦ୍ବଲୁଭପର୍ଯ୍ୟତଃ ସ୍ତମୋ ଗୁରୁ ପରମ୍ପରାମ୍ ।।''

ଏହି ପରମ ବୈଷ୍ପବ ମହାକବି ଜୟଦେବ ନିଜର ପ୍ରୌଡ଼ୀ ପ୍ରକାଶ କରିବାକୁ ଯାଇ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଷିତ କବିମାନଙ୍କର ନିନ୍ଦା ଗାୟନ କରିଥିବା କେବଳ ଭାରତୀୟ ପରମ୍ପରାବିରୋଧୀ ତ ନୁହେଁ; ବରଂ ଅସୟବରୁ ବଳି ଅସୟବ ।

ଉପରୁ ଦେଖିଲେ ହୁଏତ ଶ୍ଲୋକବର୍ଷିତ କବିମାନଙ୍କର ଏହା ଗୁଣ ପ୍ରଖ୍ୟାପନ ବୋଲି କେହି କହିପାରନ୍ତି; ମାତ୍ର ତାହାର ଭିତରର ଅର୍ଥ ସେହି କବିମାନଙ୍କର ନିନ୍ଦାବାଦ, ଯାହା ଜୟଦେବଙ୍କପରି ପରମ ବୈଷବଙ୍କ ପକ୍ଷେ ଲେଖିଥିବା ଏକାନ୍ତ ଅବିଶାସ୍ୟ ।

ଅବଧ୍ ପ୍ରାପ୍ତ ଟୀକାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସର୍ବପୁରାତନ ଏଙ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ସର୍ବପ୍ରଥମ ଟୀକା (ଉଦୟନକୃତ ''ଭାବବିଭାବିନୀ' ଟୀକା) ଅଲଭ୍ୟ ହୋଇଥିବା ପ୍ରଯୁକ୍ତେ ମୂଳ ଟୀକାରୂପେ ସମ୍ମାନିତ ପଞିତ ନାରାୟଣ ଦାଶଙ୍କର 'ସର୍ବାଙ୍ଗସୁହରୀ ଟୀକା' କୁ ସାହିତ୍ୟଦର୍ପଣ ଏଙ୍କ କାବ୍ୟ ପ୍ରକାଶ ଦୀପିକା ଆଦି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ସମ୍ମାନ ସହ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇଅଛି । ଏହି ଟୀକାର ରଚନାକାଳ ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ଶତାହ୍ଦୀର ପ୍ରଥମ ପାଦ । ଏହା ଉତ୍କଳ ନରପତି ମହାରାଜ ୨ୟ ନରସିଂହ ଦେବଙ୍କର ରାଜତ୍ବ

ସର୍ବାଙ୍ଗସୁନ୍ଦରୀ ଟୀକାରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ୪ଥି ଶ୍ଲୋକଟିର ଅର୍ଥାଂଶ ଉଦ୍ଧୃତ କରାଯାଉଅଛି ।

''ବାଚଃ ପଲ୍ଲବୟତ୍ୟୁମାପତିଧର.....କବି କ୍ଷାପତିଃ ।।''

ଟୀକା – ''ଉମାପତିଧରନାମା ସାନ୍ଧିବିଗ୍ରହକୋ ବାଚଃ ପଲୁବୟତି ବିଷାରୟତି ଇତ୍ୟର୍ଥଃ । ଏତେନ ଅସ୍ୟ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଶକ୍ତିଦର୍ଶିତା । ନିନ୍ଦା ତୁ ପଲୁବଗ୍ରାହିଣୀ ସ୍ୟାତ୍ । ଯଦୁଙ୍ଗ –

> ''ପଲ୍ଲବଗ୍ରାହୀ ପାଷିତ୍ୟ କ୍ରୟଂ କ୍ରୀଙ ଚ ମୈଥୁନଂ ଭୋଜନଂ ଚ ପରାୟଙ ତ୍ରିସ୍ତଃ ଫୁସଃ ବିଡ଼ୟନାଃ ।'' ଇତି

"ଶରଣଃ ଶ୍ଲାଘ୍ୟୋ ଦୂରୁହ ହୁତେଃ ଇତି । ଦୂରୁହେ ପ୍ରମେୟେ ସମସ୍ୟାନୌ ହୁତେ ଶୀଘ୍ରତ୍ୱେ ଶ୍ଲାଘ୍ୟୋ ହୁତ କବି ଇତ୍ୟାର୍ଥଃ । ନିନ୍ଦା ତୁ ଦୁରୁହ ହୁତ ଏହ ଶ୍ୟ୍ୟାଘ୍ୟୋ ନନାତ୍ରେବ ଧାରଣାତ୍ ବେଦ୍ୟା । ଶୃଙ୍ଗାରୋଉର ସତ୍ ପ୍ରମେୟ ରଚନୈଃ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ସ୍ୱର୍ଦ୍ଧୀ କୋଃପିନଃ ବିଶ୍ରୁତ ଇତି । ଶୃଙ୍ଗାରପ୍ରଧାନ ସତ୍ପ୍ରମେୟ ଗ୍ରଚନାୟାମାଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଃ ସ୍ମର୍ଦ୍ଧୀତୁ ଅଭିଭବନ୍ତ କୋଃପିନ ଶକ୍ତଃ ଇତ୍ୟର୍ଥଃ । ଅତ୍ରାପି ଅବଧାରଣେନ ରସାନ୍ତରାଭିପ୍ରାୟ ନିନ୍ଦା ଜ୍ଞେୟା । ଶ୍ରୁତିଧରୋ ଧୋୟୀ କବି ଷ୍ମୁପାତିରିତି । ଧୋୟୀନାମା କବିରାଜଃ ଶ୍ରୁତଧରତୟା ହେୟୋପାଦେୟ ବୁଦ୍ଧିରହିତତ୍ୱାତ୍ ପଶୁତ୍ୱାପରେଃ ଯଦୁଙ୍ଗ ଉଦୀରିତାହର୍ଥ – ପଶୁନାଃପି ଗୁହ୍ୟତେ, ହୟାୟ ନାଗାଣ୍ଟ ବହନ୍ତି ଚୋଦିତାଃ । ଅନୁକ୍ରମବ୍ୟୁହତି ପଣ୍ଡିତୋଜନଃ ପରେଙ୍ଗିତ ଜ୍ଞାନଫଳାହି (ନି) ବୁଦ୍ଧୟଃ ଇତି । ଅତଏବ ତେ ଗିରାଂ ସନ୍ଦର୍ଭଂ ଗ୍ରନ୍ଥବିଶେଷଂ ନ ଜାନିତେ । କୟହିଁ ଜାନାତୀତ୍ୟାହ ଜୟଦେବ ଏବେତି ।।"

ଶ୍ଲୋକଟିରେ ଚାରିଜଣ କବିଙ୍କର ନିନ୍ଦା ଗାୟନ କରି ନିଜର ଖ୍ୟାତି ବ୍ୟାଖ୍ୟାନ ଜୟଦେବଙ୍କ ଭଳି ବୈଷବ ମହାଜନଙ୍କ ପକ୍ଷେ ସର୍ବଥା ଅସୟବ ।

ଆଉ ଗୋଟିଏ ଦିଗ ବିଚାରରେ ଖ୍ଲୋକରେ କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ ଶୃଙ୍ଗାର-ରଚନାରେ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଙ୍କ ସମକକ୍ଷ କେହି ନାହିଁ; ଅଥଚ ଶୃଙ୍ଗାର ରସ ହିଁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ପୂରିରହିଛି ଏଙ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସର୍ବମାନ୍ୟ ଚିରସମାଦୃତ ରସରଚନା । ମହାକବି କୟଦେବ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଙ୍କୁ ଅପ୍ରତିଦ୍ୱନ୍ଦୀ ଶୃଙ୍ଗାର-ରଚନାକାରୀ ବୋଲି ଲେଖିଥିବା ସୟବ କିପରି ?

ନାନା ଦିଗରୁ ବିଚାର କଲେ ଦେଖାଯିବ ଯେ ଶ୍ଲୋକଟି କାହାରି ଚତୁରଫଯୋକନା, ଯାହା ଅସମର୍ଥ ଚତୁରତା ବୋଲି ପରିଗଣିତ ହେବା ସମୁଚିତ ।

ଶ୍ଲୋକଟିରେ ଚାରିକଣ କୃତି ପଞିତ କବିଙ୍କର ନାମୋଲ୍ଲେଖ ଅଛି; ଯଥା – ଭମାପତିଧର, ଶରଣ, ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ଏବଂ ଧୋୟୀ ।

ଆଲୋଚିତ ଶ୍ଲୋକଟିରେ ଏହିମାନଙ୍କ ନାମ ସହିତ କବି ଜୟଦେବଙ୍କ ନାମର ଉଲ୍ଲେଖ ଥିବାରୁ ଜୟଦେବଙ୍କୁ ବଙ୍ଗ ନୃପତି ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ରାଜସଭାର କବି ବୋଲି ଦାବି କରାଯାଉଅଛି ।

ଏହି ଦାବି ସପକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ପ୍ରୟର-ଲିପି ପ୍ରମାଣରୂପେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି । ପ୍ରୟର-ଲିପି ପାଠ ଯଥା-''ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଣ ଶରଣୋ ଜୟଦେବ ଉମାପତି କବିରାଜୟ ରହାନି ସମିତୌ ଲକ୍ଷଣସ୍ୟ ଚ ।''

ମହାରାଜ ଲକ୍ଷ୍ମଣସ୍ନେକ ଦେହାନ୍ତ ହେବାର ତିନି ଶତ ବର୍ଷପରେ ରୂପ, ସନାତନ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଦୁହେଁ ନବଦ୍ୱୀପରେ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ମହାରାଜାଙ୍କ ସଭାଗୃହର ଦ୍ୱାରଦେଶରେ ଏ ଲିପି ପ୍ରଥମେ ଆବିଷାର କଲେ । ପୂଣି ଏହି ଦୁଇ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କ ସ୍ୱର୍ଗବାସ ହେବାର ଚାରିଶହ ବର୍ଷପରେ ଏହି ଆବିଷ୍କୃତ ବଙ୍ଗୀୟମାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ପୁନରାବିଷ୍କୃତ ହେଲା । ଏହି ନବାବିଷ୍କୃତି ତଥ୍ୟ ପ୍ରତିଷାରେ ମହାକବି ଜୟଦେବ ମହାରାଜ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ରାଜସଭାର ଅନ୍ୟତମ ରତ୍ନ ବୋଲି ବିଜ୍ଞବରମାନେ ଉଦ୍ଭଟ ଚିହାର ଆରୟ କରିଦେଲେ ।

ବିଶ୍ୱକୋଷ ଅବିଧାନକର୍ତ୍ତା ଲେଖିଲେ:-

"  $\times$   $\times$   $\times$  ଅଥ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ନାମ ନୃପତି-ସମୟେ କୟଦେବସ୍ୟ କବିରାଜପତିଷ୍ଠା $\dots$ ।"

ଏହାଙ୍କ ମତରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାର ଜୟଦେବ ହିଁ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ସଭାର କବି । ଥାଇପାରନ୍ତି ଜୟଦେବନାମା କେହି କବି ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ରାଜସଭାରେ; କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାର ଯେ ସେହି ଜୟଦେବ ଏହାର ନିଦର୍ଶନ ପ୍ରୋକ୍ତ ଅଭିଧାନକର୍ଭା ଉପସ୍ଥାପିତ କରିପାରି ନାହାନ୍ତି । ଜୟଦେବ ତ ଜଣେ ନଥିଲେ – ଜୟଦେବ ନାମା ବହୁ କବି ଥିଲେ; ଯଥା –

- ( ୧ ) କୌଣ୍ଡିନ୍ୟ ଗୋତ୍ରୀୟ ମହାଦେବ ଓ ସୁମିତ୍ରାଙ୍କ ପୁତ୍ର 'ପ୍ରସନ୍ନ ରାଘବ ନାଟକ'କର୍ଭା ଜୟଦେବ । ଏ ମଧ୍ୟ 'ଚଦ୍ରାଲୋକ' ନାମକ ଅଳଙ୍କାର ଗ୍ରନ୍ଥପୁଣେତା ଅଟନ୍ତି ।
  - (୨) 'ତ୍ରିପୁରାସୁଦରୀ ଞୋତ୍ର' ରଚୟିତାଙ୍କ ନାମ ଜୟଦେବ ।
  - (୩) 'ନ୍ୟାୟମଞ୍ଜରୀସାର' ପ୍ରଣେତା କ୍ୟଦେବ ।
  - (४) 'ଗଙ୍ଗାଷ୍ଟକ କାବ୍ୟ'ର କବି ଜୟଦେବ ।
  - (୫) 'ରସାମୃତ' ବୈଦ୍ୟଶାସ୍ତପ୍ରଣେତା ଜୟଦେବ ।
  - (୬) 'ଈଶତତ୍ତ୍ୱ ବ୍ୟାକରଣ' କର୍ଭା ଜୟଦେବ ।
  - (୭) 'ଅଳଙ୍କାରଶତକ' ରଚୟିତା ଜୟଦେବ ।
  - (୮) 'ପୀୟୁଷ ଲହରୀ' କର୍ଭା ଜୟଦେବ...ଇତ୍ୟାଦି ଇତ୍ୟାଦି ।

ଏଥିମଧ୍ୟରୁ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ସଭାକବି କୟଦେବଙ୍କୁ 'ପ୍ରସନ୍ନ ରାଘବ ନାଟକ' କର୍ଭା କୟଦେବ ବୋଲି ଧରିନେବା ହିଁ ସମୀଚୀନ ହେବ । ଏହି କବି କୟଦେବ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ସମୟର କବି ବୋଲି 'ସୁକ୍ତି ମୁକ୍ତାବଳୀ' -ରଚୟିତା କାଶ୍ମୀରର କବି ଭଗଦଉ କହ୍ଲଣ ୧୧୭୯ ଶକାବ୍ଦ ବା ୧୨୫୮ ଖ୍ରୀଷାବ୍ଦରେ ଲେଖିଅଛନ୍ତି । ଖ୍ରୀ: ୧୪୦୫-୧୪୩୫ ମଧ୍ୟର ବିଶ୍ୱନାଥ କବିରାକକୃତ ସାହିତ୍ୟଦର୍ପଣରେ 'ପ୍ରସନ୍ନ ରାଘବ'ର ଉଦ୍ଧୃତି ସ୍ଥାନ ପାଇଅଛି । ଲୋକରେ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥଟିର ପ୍ରକାଶନ କାଳ ୧୮୦୦ ଖ୍ରୀଷାବ୍ଦର ପ୍ରାନ୍ତ ଭାଗ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରଚନାକାଳ କିନ୍ତୁ ୧୧୫୦ ଖ୍ରୀଷାବ୍ଦ । ଏହି କାଳ-କଳନାକୁ ବରଂ ଆଉ କିଛି ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ବୋଲି ମଧ୍ୟ ଧରାଯାଇପାରେ ।

ପ୍ରୋକ୍ତ କୟଦେବ କବି (ପ୍ରସନ୍ନ ରାଘବପ୍ରଣେତା) ଚନ୍ଦ୍ରାଲୋକ ନାମକ ଅଳଙ୍କାର ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପ୍ରଣେତା ମଧ୍ୟ । ଏହାଙ୍କର ଉପାଧ୍ ଥିଲା 'ପୀୟୃଷ ବର୍ଷା' ଚନ୍ଦ୍ରାଲୋକ ଗୁନୁରେ ଲେଖାଅଛି:-

"ପ୍ରୀୟୂଷ ବର୍ଷପ୍ରଭଙ୍କ ଚନ୍ଦ୍ରାଲୋକମନୋହରମ୍ ସଦା ନିଧାନମାସାଦ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧୟା ବିବୁଧାମୁଦାମ୍ । ଜୟନ୍ତି ଯାଜକ ଶ୍ରୀମନ୍ନହାଦେବାଙ୍ଗ ଜନ୍ନନଃ ସ୍ୱକ୍ତ ପୀୟଷବର୍ଷସ୍ୟ ଜୟଦେବକବେର୍ଗିରଃ ।"

୧୨୫୮ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାଦ୍ଧ ପୂର୍ବରୁ ୧୧୭୦-୯୪ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାଦ୍ଦ ବେଳକୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ଟୀକା ଲେଖାସରିଥିଲା ଉଦୟନାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଦ୍ୱାରା, ଗଙ୍ଗଙ୍କଶୀୟ ନରପତି ୨ୟ ରାଜଦେବଙ୍କ ରାଜତ୍ୱକାଳରୁ । ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ପ୍ରାୟ ଏହି ରାଜଦେବଙ୍କ ସମସାମୟିକ ବଙ୍ଗର ନରପତି । ତେଣୁ ସୂକ୍ତି ମୁକ୍ତାବଳୀର ବର୍ତ୍ତିତ କାଳ କଳନା ସତ୍ୟ ବୋଲି ସହକରେ ପ୍ରତୀତ ହୁଏ । ଅତଏବ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ରାଜତ୍ୱକାଳରେ ନାଟକତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟ ନୂହେ ।

ଶ୍ଲୋକବର୍ଷିତ ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଚାରିଜଣ କବିଙ୍କ ସୟନ୍ଧେ ଟିକିଏ ଆଲୋଚନା କରାଯାଉ ।

#### ୧- ଜମାପତିଧର

କବି ଉମାପତିଧରଙ୍କୁ ମହାରାଜ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ସଭାକବି ପଷିତ ବୋଲି କୁହାଯାଇଅଛି । ତେଣୁ ପ୍ରଥମେ ବଙ୍ଗର ଶେଷ ସେନାଙ୍ଶୀୟ ସ୍ୱାଧୀନ ନରପତି ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ କାଳକଳନା ଆବଶ୍ୟକ ମନେହୁଏ । ଏହି କାଳକଳନାସୟହେ ମତମତାନ୍ତର ଅନେକ । 'ସଦୁକ୍ତି କର୍ଣାମୃତ' ଗ୍ରନୁଲିଖିତ କାଳ ହିଁ ଏହାର ଏକମାତ୍ର ବିଶିଷ ପ୍ରମାଣ ।

ସଦୁକ୍ତି କର୍ଣାମୃତ ଗ୍ରନ୍ଥକାର ପଷିତ ଶ୍ରୀଧର ଦାସ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ଆଶ୍ରିତ କବି । ସେ ପ୍ରୋକ୍ତ ଗ୍ରନ୍ଥ ଶେଷରେ ଲେଖିଛନ୍ତି-

''ଶାକେ୍ଃତ୍ର ସପ୍ତଟିଶତ୍ୟଧ୍କ ଶତୋପେତ ଦଶଶତେ'' ଏ ସମୟକୁ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ରାଜତ୍ୱ ଚଳିଥିଲା-

''ଶ୍ରୀମଲକ୍ଷ୍ମଣସେନକ୍ଷିଡିପସ୍ୟ ତତ୍ରୈକବିଂଶେଽଦେ ।'' ସେଦିନ ହୋଇଥିଲା-''ସବିତ୍ର୍ଗତ୍ୟା ଫାଲଗୁନ ବିଶେଷୁ.....''

ଏଥ୍ରୁ ପ୍ରମାଣିତ ହେଉଅଛି ଯେ ୧୧୨୭ ଶକାଦ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଚଳିତ (?) ୨୭ ଅଦ, ଫାଲ୍ଗୁନ (ସୌରମାନ) ଦି ୨୦ନରେ ପଣିତ ଶ୍ରୀଧର ଦାସ ସଦୁକ୍ତି କର୍ଣାମୃତ ଗ୍ରନୁ ରଚନା ଶେଷ କଲେ ।

୧୧୨୭ ଶକାବ୍ଦ ହେଉଛି ୧୨୦୫ ଖ୍ରୀଷାଦ୍ଦ । ଏତେବେଳକୁ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ କୋଡ଼ିଏ ବର୍ଷ ରାଜତ୍ୱ କରିସାରିଥିଲେ । ତାଙ୍କ ରାଜତ୍ୱର ଏକୋଇଶି ବର୍ଷ ଚାଲିଥାଏ ୧୧୨୭ ଶକାବ୍ଦ କାଳକୁ । ତେବେ ୧୧୨୭ - ୨୧ = ୧୧୦୬ ଅର୍ଥାତ୍ ୧୨୦୫ -୨୧ = ୧୧୮୪ ଖ୍ରୀଷାବ୍ଦରେ ଲକ୍ଷ୍ମସେନ ରାଜପଣ କଲେ ।

ଉମାପତି ଥିଲେ ମହାରାଜ ବିଜୟସେନଙ୍କ ଆଶ୍ରୟରେ । ଏହି ବିଜୟସେନ ହେଉଛନ୍ତି ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ପିତାମହ – ବଲ୍ଲାଳସେନଙ୍କ ପିତା ।

ବଲ୍ଲାଳସେନଙ୍କ ରାଜତ୍ୱର ଆରୟ କାଳ ୧୧୬୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାଇ ବୋଲି ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ରଚିତ ଅଙ୍ଦପୂର୍ଣ୍ଣ 'ଅଦ୍ଭୂତ ସାଗର' ନାମକ କ୍ୟୋତିଷ ଗ୍ରନୁରୁ କଣାପଡ଼େ । ବଲ୍ଲାଳସେନ ରାଜ୍ୟଭାର ନେବାବେଳକୁ ଅପ୍ରାପ୍ତବୟସ୍କ ହୋଇଥିବାରୁ ଅନୁମାନ କରାଯାଇ ନ ପାରେ । ଅତି ନିକୁଛ ପକ୍ଷେ ତାଙ୍କର (ବଲ୍ଲାଳସେନ) ରାଜତ୍ୱ (ଖ୍ରୀ: ୧୧୬୦) କାଳକୁ ତାଙ୍କ ବୟସ ୧୬/୧୭ ଧରାଗଲେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ପିତା ବିଜୟସେନଙ୍କ କାଳ ଏକାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରଥମାର୍ଦ୍ଧର ମଧ୍ୟଭାଗ ବୋଲି ବିଚାରିବା ସ୍ୱାଭାବିକ ।

ଏହି ସମୟରେ ଉମାପତି ବିକୟସେନଙ୍କ ରାଜମନ୍ତୀ ଥାଇ ଲେଖିଛନ୍ତି 'ବେଓପଡ଼ା ପୁଶ୍ୟି' ଗୁନୁ ।

ଉମାପତି ପ୍ରୋକ୍ତ ବିକୟସେନଙ୍କ ମନ୍ତୀ ଥିଲେ ବୋଲି ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କର ବହୁ ପରବର୍ତ୍ତୀ କବି ମେରୁତୁଙ୍ଗ ତାଙ୍କ ରଚିତ 'ପ୍ରବନ୍ଧ-ଚିନ୍ତାମଣି' ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଯାଇଅଛନ୍ତି ।

ଏହିସବୁ ବିଷୟ ଅନୁଧାନ କଲେ ସୃଷ ପ୍ରତୀକ ହୁଏ ଯେ ଉମାପତି ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ପିତାମହଙ୍କ ମନ୍ତୀ ଏଟଂ 'ଦେଓପଡ଼ା ପ୍ରଶୟି' ର କବି । ମନ୍ତିତ୍ କରିବା କାଳକୁ ଉମାପତିଙ୍କ ବୟସ ନିତାନ୍ତ ଅକ୍ଷ ହୋଇ ନ ଥିବା ସ୍ୱାଭାବିକ ।

ମନ୍ତୀ ଏବଂ ପ୍ରସିଦ୍ଧ କବିରୂପେ ଏହାଙ୍କର ପରିଚୟ ବୋଲି ସେ ମନୁଷ୍ୟୋତର ଜୀବ – ଏ କଥା ତ ସମ୍ଭବ ନୁହେଁ ।

ପୁଣି ପିତାଙ୍କ ରାଜ୍ୟର ମନ୍ତ୍ରୀ ବିଶେଷତଃ ଜଣେ ଖ୍ୟାତାନାମା କବିଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଶାସ୍ତ-ନିପୁଣ ବଲ୍ଲାଳସେନଙ୍କ ରାଜତ୍ୱକାଳରେ ଲେଶମାତ୍ର ଉଲ୍ଲେଖ ସୁଦ୍ଧା ନାହିଁ ।

ତେଣୁ ପ୍ରୋକ୍ତ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ପ୍ରମାଣମାନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟେ ମରମାନବ ଉମାପତି ଯେ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ କାଳକୁ ଜୀବିତ ଥିବେ, ପୁଣି ତାଙ୍କ ରାଜସଭା ମଷନ କରି ପଞ୍ଚରତ୍ନମଧ୍ୟରେ ଆସନ ଜମାଇଥିବେ, ଏ କଥା ଚିନ୍ତା ମଧ୍ୟ କରାଯାଇପାରୁ ନାହିଁ । ୨ । ଶରଣ କବି

ଦୂରୂହ ପଦର ହୁତ ରଚନା-କୁଶଳୀ ଶରଣ କବିଙ୍କର କାଳ କଳନା ଅବଧି ସୟବପର ହୋଇପାରି ନାହିଁ । କେଉଁ ସମୟରେ କାହା ରାଜତ୍ୱ କାଳରେ ବାଞ୍ଚରର ଏ କବି ପ୍ରଖ୍ୟାତ, ସେ ସୟନ୍ଧରେ କୌଣସି ଗ୍ରନ୍ଥ ପ୍ରମାଣ ଅଭାବରୁ କହିହୁଏ ନାହିଁ ଯେ ସେ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ସଭାକବି ଥିଲେ କି ନାହିଁ । ଏବେ ଶୁଣାଯାଏ ଯେ 'ଭୃଙ୍ଗଦୂତ' ନାମକ ଏକ ଗ୍ରନ୍ଥର ରଚୟିତା ସେ । ଗ୍ରନ୍ଥଟିର ସ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ ଅବଧି ମିଳି ନାହିଁ । କହି ହେଉ ନାହିଁ ଏ କେଉଁ ଶରଣ କବି; କାରଣ, ସଦୁକ୍ତି କର୍ଣାମୃତରେ ଶରଣନାମା ତିନି ଜଣ କବିଙ୍କ ନାମ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ – କଣେ ଶରଣଦେବ, ଜଣେ ଶରଣ ଦଉ ଆଉ ତୃତୀୟ ବ୍ୟକ୍ତି ଚିରତ୍ତନ ଶରଣ । ଲେଖାରେ ତାଙ୍କର ଜଣେ 'ସେନାଙ୍ଶ ତିଳକ'ଙ୍କ ନାମ ମିଳେ । ମାତ୍ର ଏହି ସେନଙ୍ଶ ତିଳକ ବିଜୟସେନ ବା ବଲ୍ଲାଳସେନ ମଧ୍ୟ ହୋଇପାରନ୍ତି । କାରଣ ଏ ଦୁଇ ନରପତିଙ୍କର ଖ୍ୟାତି ଅଛି, ତେଣୁ ସୁଷ୍ଟଭାବରେ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ନାମୋଲ୍ଲେଖ ନ ଥିବା ପ୍ରଯୁକ୍ତେ

କେଉଁ 'ସେନଙ୍ଖତିଳକ'ଙ୍କୁ ସେ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଲେଖିଛନ୍ତି, ତାହା ନିର୍ଦ୍ଧିତଭାବେ କହିବା ଅସୟବ ।

## ୩ । ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ

ପଞିତ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ 'ଆର୍ଯ୍ୟାସପ୍ତଶତୀ' ଗ୍ରନ୍ଥକାର । ସେ ମଧ୍ୟ ଶରଣ କବିଙ୍କର 'ସେନକୁଳତିଳକ ଭୂପତି' – ଏତିକି ମାତ୍ର ଲେଖିଛନ୍ତି । ଅତଏବ ଏ କେଉଁ ସେନ ଭୂପତି – ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ କି ତାଙ୍କର କେଉଁ ପୁରୁଷ, ସେ କଥା ଜାଣିବାର ଉପାୟ ନାହିଁ ।

ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଙ୍କ ସୟକେ କେତେକ ତଥ୍ୟ ମିଳୁଛି ତାଙ୍କ ରଚିତ 'ଆର୍ଯ୍ୟ ସପ୍ତଶତୀ' ଗୁନୁ ଆଲୋଚନାରୁ ।

ହରିଦାସ ଗ୍ରନୁମାଳା କ୍ରମରେ 'ଇନ୍ଦୁ' ଟୀକା ନାମକ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଖଣିଏ ହିନ୍ଦୀ ବ୍ୟାଖ୍ୟାନ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଅଛି । ତହିଁର ପ୍ରାକ୍କଥନରେ ପଶ୍ଚିତ କେଦାରନାଥ ଶର୍ମା ପ୍ରସଙ୍ଗକ୍ରମେ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଲେଖିଛନ୍ତି:-

" × × × ଗୋବର୍ଦ୍ଧନନେ ଆପନୀ 'ସପ୍ତଶତୀ' ମେଁ 'ସେନକୁଲତିଲକ ଭୂପତି' ଇତ୍ନା ହି ଲିଖା । ନାମ୍ କୁଛ ନହିଁ ଦିୟା । କିନ୍ତୁ ଉସୀକା ଟୀକାମେଁ "ପ୍ରବର ସେନ୍ ନାମା ଇତି" ଲିଖା ହେ । ଅବ୍ ଯଦି ପ୍ରବର୍ସେନ, ହେମନ୍ତସେନ୍ ୟା ବିଜୟ ସେନ୍କା ନାମାନ୍ତର ମାନ୍ ଲିୟା ଜାୟ ତଥା ୟହ ଭୀ ମାନଲିୟା ଜାୟ କି ଜୟଦେବ୍ କବିକୀ କବିତା ସଂସାରମେଁ ବଡ଼ୀ ଜଲ୍ଦି ପ୍ରସିଦ୍ଧ ହୋଗୟୀ ଥୀ ଏବଂ 'ସମୟ ପ୍ରକାଶ'କେ ବଲ୍ଲାଲକା ସମୟ ଭୀ ପ୍ରମାଣ୍ କିୟା ଜାୟ ତୋ ୟହ ଅନୁମାନ୍ ହା ଶକତା ହେଁ କି ବିଜୟସେନ୍କେ ସମୟମେଁ ଅଥବା ଉସ୍ସେ କୁଛହୀ ପୂର୍ବସନ୍ ୧୦୨୫ ସେ ୧୦୫୦ ତକ୍ମେଁ କିସୀ ବର୍ଷମେ କୟଦେବ୍ କବିକା ପ୍ରାକଟ୍ୟ ହେ ତଥା ଐସୀ ହୀ ମାନନେସେ ଅନେକ ପଞ୍ଚିତ୍ୟେ (ବିଦ୍ୱାନ୍ୟେ) କୀ ଏକବାକ୍ୟତା ଭୀ ହୋତୀ ହେଁ । ୟହାଁପର୍ ସମୟ ବିଷୟ କଟିଲ ତଥା ନୀରସ ନିର୍ଶ୍ୟ କୋ ବଙ୍ଗଲା ତଥା ଅଙ୍ଗେଳୀ ଗ୍ରନ୍ଥୋଁ ମେଁ ହେଁ ୱହ ନ ଲିଖକର ସାର ଲିଖ ଦିୟା ହେଁ । ଇସମେ "ଜୟଦେବ ଚରିତ" ଆଦି ବଙ୍ଗଲା ଗ୍ରନ୍ଥୋଁମେଁ ଜୋ ଜୟଦେବ କବିକା ସମୟ ତେରହବୀ ବା ଚୌହହବୀ ଶତାବ୍ଦୀ ଲିଖା ହେଁ ୱହ ଅପ୍ରମାଣିକ ହୋକର ନିୟୟ ହୁଆ କୀ ଜୟଦେବ କବି ଗ୍ୟାରହଓ୍ୟାଁ ଶତାବ୍ଦୀକେ ଆଦିମେଁ ଉପ୍ନ ହୁଏ ହେଁ ।"

ଏଥ୍ରୁ ବୁଝାଯାଏ ଯେ କବି ଜୟଦେବ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଙ୍କର ସମସାମୟିକ ହୋଇ ନପାରନ୍ତି ।

ଏହାର ତଥ୍ୟ ପ୍ରମାଣରୂପେ ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଅନେକ କଥା ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇପାରେ । ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଙ୍କ ଲିଖିତ ''ଆର୍ଯ୍ୟାସପ୍ତଶତୀ'' ଗ୍ରନ୍ଥର ଉଲ୍ଲେଖରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ ତାଙ୍କ ପିତାଙ୍କ ନାମ ନୀଳାୟର ।

'କବିମିହ ମୁଶନସମିଙ୍କ ତାଂ ତାଙ୍କ ନୀଳାୟରଂ ବଦେ ।''

(ଶ୍ଲୋକ ୩୮)

ତାଙ୍କର ଦୁଇ ଭାଇଙ୍କ ନାମ ଉଦୟନ ଏଙ୍ ବଳଭଦ୍ର । ''ଉଦୟନ-ବଳଭଦ୍ରାଭ୍ୟାଂ ସପ୍ତଶତୀ ଶିଷ୍ୟ ସୋଦରାଭ୍ୟଂ ନଃ ଦ୍ୱୈରିବ ରବିଚନ୍ଦ୍ରାଭ୍ୟାଂ ପ୍ରକାଶିତା ନିର୍ମଳୀକୃତ୍ୟ ।''

(ଶ୍ରୋକ ୭୦୧)

ଅର୍ଥାତ୍ ରବି ଆଉ ଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆକାଶ ଯେପରି ନିର୍ମଳରୂପେ ଦେଦୀପ୍ୟମାନ ହୁଏ, ସେହିପରି ମୋର ଭାଇ ତଥା ଶିଷ୍ୟ ଉଦୟନ ଏଙ ବଳଭଦ୍ରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହି 'ସପୃଶତୀ' ନିମ୍ନଳୀକୃତ ହୋଇ ପ୍ରକାଶିତ ହେଲା ।

ଜଦୟନଙ୍କର ଗୁରୁ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ନିଷିତରେ ତାଙ୍କଠାରୁ ବୟୋକ୍ୟେଷ । ଏହି ଜଦୟନ ଲେଖିଛନ୍ତି, ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର 'ଭାବ ବିଭାବିନୀ' ଟୀକା । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଉଦୟନଙ୍କ କାଳକୁ ଲୋକପ୍ରସିଦ୍ଧି ଲାଭ କରି ନଥିଲେ ତାଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରତି ଆକୃଷ ହୋଇ ତାହାର ଟୀକା ଲେଖିବା ସମ୍ବରପର ହୋଇପାରି ନଥାଆନ୍ତା । ଏହି ଟୀକାର ଲେଖନକାଳ ୧୧୭୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦର କିଛି ଆଗପଛ ବୋଲି ଐତିହାସିକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସ୍ଥିରୀକୃତ । ଆଜି ଯୁଗପରି ମୁଦ୍ରାଯନ୍ତ, ପୁୟକ ପ୍ରକାଶ ଓ ଯାତାୟାତର ସହକ ସୁବିଧା ନ ଥିବା କାଳରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଚାର, ପ୍ରସାର ଓ ସମାଦର ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ଅବଶ୍ୟ ଅନ୍ଧ କାଳ ଲାଗି ନ ଥିବ । ଏଣୁ 'ଭାବବିଭାବିନୀ' ଟୀକାର ସମୟ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଏହା ସହକରେ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ, ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରଚନାକାଳ ନିତାନ୍ତ ପକ୍ଷେ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରଥମାର୍ଦ୍ଧର ଦ୍ୱିତୀୟ ପାଦ । ଏହି ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ୧୧୫୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦର ରଚନା ବୋଲି ଐତିହାସିକମାନଙ୍କର ମତ ହିଁ ଗୁହଣୀୟ ।

ମାଦଳାପାଞ୍ଜିରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି ଯେ ଖ୍ରୀ: ୧୧୪୬ – ଖ୍ରୀ: ୧୧୫୬ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରାଜତ୍ୱ କରୁଥିବା ଉତ୍କଳ ନରପତି କାମାର୍ଶ୍ରବ ଦେବ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶ୍ରବଣ ନ କରି ଅନ୍ନ ଗ୍ରହଣ କରୁ ନଥିଲେ । ଏହି ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଏହା ଅବଶ୍ୟ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରୋକ୍ତ କାଳକୁ ନିର୍ଣ୍ଣିତଭାବେ ଉତ୍କଳରେ ଯଥେଷ ସମାଦର ଲାଭ କରିସାରିଥିଲା ।

ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଏ ସୟନ୍ଧେ ନିମ୍ନବର୍ଷିତ ଐତିହାସିକ ତଥ୍ୟ ପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟି ଦିଆଯାଇପାରେ:-

କାମାର୍ଶ୍ୱବଦେବଙ୍କ ଭାଇ ରାଘବଦେବ ୧୧୫୬ରୁ ୧୧୭୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାଦ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତ୍ରିକଳିଙ୍ଗର ଅଧୀଶ୍ୱର ଥିଲେ । ଏହାଙ୍କ ରାଜଦ୍ୱକାଳରେ ଭୁବନେଶ୍ୱରରେ ବିଜେ ଶ୍ରୀଲିଙ୍ଗରାଜଦେବଙ୍କ ମନ୍ଦିରର ତୃତୀୟ ପ୍ରବେଶଦ୍ୱାର ଦେଶର ପୂର୍ବ ଦିଗ ଭିଭିରେ ଏକ ଶୀଳାଲେଖ ଅବସ୍ଥାପିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହାର ପାଠୋଦ୍ଧାରରୁ କଣାଯାଏ ଯେ ଭକ୍ତିମତୀ ମେଡ଼ମାଦେବୀ ଶ୍ରୀଜୀଉଙ୍କ ଛାମୁରେ ଦୀପମାନ ଖଞ୍ଜା କରାଇଥିଲେ । କୁମ୍ନ'ପାଟକନିବାସୀ ସାଧୁ ପ୍ରଧାନ ଜୟଦେବଙ୍କ ସହିତ ସେ ଭୁବନେଶ୍ୱରକୁ ଆସି ତାଙ୍କ ବର୍ତ୍ତମାନତାରେ ଏହି ଦୀପ ପ୍ରଜ୍ୱଳନ ଲାଗି କେତେକ ବୃତ୍ତି କ୍ରୟ କରି ଦାନ କରିଥିଲେ ।

କୁର୍ନ୍ନକ୍ଷେତ୍ର ହିଁ କୁର୍ନ୍ନପାଟକରୂପେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ । ଏହା ତତ୍କାଳୀନ ଗଙ୍ଗଙ୍କୀୟ ନରପତିମାନଙ୍କ ସମୟରେ ପରମ ତୀର୍ଥକ୍ଷେତ୍ରରୂପେ ପ୍ରସିଦ୍ଧି ଲାଭ କରିଥିଲା; କାରଣ ସେତେବେଳେ ତ୍ରିକଳିଙ୍ଗ ରାଜବଂଶର ଗୁରୁରୂପେ ସମ୍ମାନିତ ଶ୍ରୀବୈଷବ ସଂପ୍ରଦାୟର ବିଶିଷ୍ଟ ସାଧକ-ତୀର୍ଥମାନେ ଏହି କୁର୍ନ୍ନକ୍ଷେତ୍ରରେ ଅବସ୍ଥାନ କରୁଥିଲେ ।

ପୂର୍ବବର୍ଷିତମତେ ଜୟଦେବ ଅବଶ୍ୟ ଏହି କାଳକୁ ବୃଦ୍ଧ ବୟସରେ ଉପନୀତ ହୋଇଥିବେ ଏଙ ଶ୍ରୀରାଧାକୃଷ ଚରିତ ଗାୟକ-ସାଧକ-ପ୍ରବର କୁର୍ନ୍ଧିଷେତ୍ରରେ ଅବସ୍ଥାନ କରୁଥିବା ଅସୟବ ନୂହେଁ । ଲୋକ-ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଲାଭ କରି ସେ ସାଧୁପ୍ରଧାନରୂପେ ସମ୍ମାନିତ ହେବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ଏ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ମଧ୍ୟ ଜୟଦେବଙ୍କ ଅଭ୍ୟୁଦୟକାଳର ସ୍ଥିରୀକରଣ ବିଚାର୍ଯ୍ୟ ।

ଆଉ ଗୋଟିଏ କଥା ବିଚାର ତଳକୁ ଅଣାଯାଉ । ଉଦୟନଙ୍କ ଠାରୁ ବୟୋଟ୍ୟେଷ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ରଚିତ ଗୋଟିଏ ଶ୍ଲୋକ କେଶବ ମିଶ୍ରଙ୍କ 'ଅଳଙ୍କାରଶେଖର' ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଉଦ୍ଧୃତ ହୋଇଅଛି । କେଶବ ମିଶ୍ରଙ୍କ କାଳ ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଦ୍ୱିତୀୟାର୍ଦ୍ଧ ବୋଲି ସ୍ଥିରୀକୃତ । କେଶବ ମିଶ୍ରେ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଙ୍କର ଯେଉଁ ଶ୍ଲୋକଟି ଉଦ୍ଧାର କରିଛନ୍ତି, ସେଥିରେ ସେ (ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ) ଉତ୍କଳ ରାଜସଭାରେ

କୟଦେବଙ୍କର ଯଥାଯୋଗ୍ୟ ସମାଦରର ଅଭାବହେତୁ ଦୁଃଖପ୍ରକାଶ କରିଥିବାର ପ୍ରମାଣ ମିଳେ । ଶ୍ଲୋକଟି ହେଲା: -

''ପ୍ରାକ୍ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ ପୃଥ୍ବୀଭୃତୌଃ ପରିଷଦି

ପ୍ରଖ୍ୟାତସଂଖ୍ୟାବତା

ମହାୟାହେଭୃତର୍କକର୍କଶତୟା

ବିଚ୍ଛିଦ୍ୟ ବିଦ୍ୟାମଙ

ଯେ କେଃପ୍ୟୁହଳଭୂପତେ ! ତବ ସଭା

ସମ୍ଭାବିତାଃ ପଣ୍ଡିତାଃ

ପଙ୍ଗ ଶ୍ରୀଳୟଦେବ ପଣ୍ଡିତ କବି

ଷନ୍ମୁର୍ଦ୍ଧିନ ବିନ୍ୟସ୍ୟତି ।।"

ଅର୍ଥାତ୍ ଉହଳ-ରାକସଭାର ବହୁ ପଣିତଙ୍କ ପାଣିତ୍ୟ ଶ୍ରୀକୟଦେବଙ୍କ ଯୋଗ୍ୟତା ତୁଳାନରେ ନ୍ୟୁନ ହେଲେ ହେଁ ଉହଳ-ନରପତିଙ୍କଠାରୁ ସେ (କୟଦେବ) ଉପଯୁକ୍ତ ସମ୍ମାନ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ନ ଥିଲେ ।

ଗୋବର୍ଦ୍ଧନାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ରଚିତ ଏହି ଶ୍ଲୋକରୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରମାଣିତ ହୁଏ ଯେ କୟଦେବ ନିର୍ଣ୍ଣିତଭାବେ ତାଙ୍କର ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ କବି ।

ଅତଏବ ଉଦୟନଙ୍କଠାରୁ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ତଥା ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଙ୍କଠାରୁ କୟଦେବ ଯେ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ କବି ପଶ୍ଚିତ – ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହର କୌଣସି କାରଣ ନାହିଁ ।

ପ୍ରୋକ୍ତ ଆଲୋଚନାର ନିଷ୍ଟିତ ପ୍ରମାଣମାନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାର ଜୟଦେବଙ୍କୁ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ଆଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସମସାମୟିକ ବୋଲି ଦାବୀ ବାଢ଼ିବାଟା ବିବେକ୍ବାନ୍ କିଏ ବା କିପରି ସ୍ୱୀକାର କରିପାରେ ?

ଆଉ ଗୋଟିଏ କଥା ମନକୁ ଆସେ-

ଉଦୟନଙ୍କ 'ଭାବବିଭାବିନୀ' ଟୀକାର କାଳ ଦୃଷ୍ଟେ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତକର ପ୍ରାନ୍ତଭାଗୀୟ କବି । ଏହା ହିଁ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ରାଜତ୍ୱକାଳ । ତେଣୁ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ରାଜସଭା ମଣ୍ଡନ କରୁଥିବା କଥା ହୁଏତ ସୟବ ହୋଇପାରେ ।

ନିଷ୍ଠିତ ବୋଲି ନ କହି, 'ସୟବ ହୋଇପାରେ' ବୋଲି କହିବାର କାରଣ ଲେଖୁଛି:- ଗୋବର୍ଦ୍ଧନାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କର ସପଶତୀ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଯେଉଁ ରାଜପ୍ରଶୟି ଲେଖାଅଛି, ତହିଁରେ କାହିଁ ହେଲେ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ନାମୋଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ସେ ସେନଙ୍ଶ-ରାଜପ୍ରଶୟି ଗାଇଛନ୍ତି । ଏଥିପାଇଁ ଯେ ତାଙ୍କ ଲିଖିତ ପ୍ରଶୟି ନିଷ୍ଟିତଭାବେ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କର – ଏହା କିପରି କୁହାଯାଇପାରିବ ?

ଏ ସୟବ୍ଧେ 'କବି ଜୟଦେବ ଓ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' ପୁଷକର ୨୦ ପୃଷାର ପାଠୋଦ୍ଧାର ଦେଖନ୍ତୁ –

''ଗୋବର୍ଦ୍ଧନାଚାର୍ଯ୍ୟ ତାହାଁର ଆର୍ଯ୍ୟାସପ୍ତଶତୀର ଏକଟି ଶ୍ଲୋକେ ଲିଖ୍ୟ ଛେନ-

ସକଲକଲାଃ କଲୟିଙୁ ପ୍ରଭୋଃ ପ୍ରବନ୍ଧସ୍ୟ କୁମୁଦବନ୍ଧୋଷ । ସେନକୁଲତିଲକ ଭୂପତିରେକୋ ରାଜପ୍ରଦୋଷଷ ।।

ପ୍ରବନ୍ଧର (ନୃତ୍ୟଗୀତାଦି ଚତ୍ୟୁଷଷୀ କଲା) ଏବଂ କୁମୁଦବନ୍ଧୁର (ଷୋଲକଲା) ସକଲ କଲାର ସମ୍ପୂର୍ଷତା ସାଧନେ ସେନକୁଲତିଲକ ଭୂପତି ଓ ପୂର୍ଷିମାର ସନ୍ଧ୍ୟାଇ ସମର୍ଥ । ଅର୍ଥାତ୍ ପୂର୍ଷିମା ପ୍ରଦୋଷେ ଯେମନ କୁମୁଦବନ୍ଧୁ ପୂର୍ଷତା ସଂପ୍ରାପ୍ତ ହନ, ସେନରାଜେର ସମୟ ତେମନି ପୂର୍ଷାଙ୍ଗ ପ୍ରବନ୍ଧ ସକଲ ସଞ୍ଚାରିତ ହଇୟାଛିଲ । ପଣ୍ଡିତଗଣେର ମତେ ଏଇ ସେନ କୁଲତିଲକ ଭୂପତି ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ । ଦଶଟୀକାବିଦ୍ ଆର୍ଭିହର-ପୁତ୍ର ବନ୍ଧ୍ୟଘଟୀୟ ସର୍ବାନନ୍ଦେର 'ଟୀକା-ସର୍ବସ୍ୱେ' ଗୋବର୍ଦ୍ଧନେର ଏବଂ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନପ୍ରଶୀତ ଉନାଦି-ବୃଭିର ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି । ୧୦୮୧ ଶକାବାୟ ଏଇ ଗ୍ରନ୍ଥ ରଚିତ ହୟ । ବଲ୍ଲାଳସେନ ତଖନ ସମ୍ରାଟ ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ଯୁବରାକ । ଏଇ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନକେଇ କୟଦେବ-କଥ୍ଡ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନାଚାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ଆର୍ଯ୍ୟାସପ୍ତଶତୀର ରଚ୍ୟିତା ବଲିୟା ମନେ ହୟ ।''

ପ୍ରଥମ କଥା - ଯେବେ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନାଚାର୍ଯ୍ୟ ବଲ୍ଲାଳସେନଙ୍କ ସଭା କବି ଥିଲେ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ସେତେବେଳେ ଯୁବରାଜ, ତେବେ ପ୍ରଶ୍ୱିଟି ରାଜାଙ୍କର ନ ହୋଇ ଯୁବରାଜଙ୍କର ଗୁଣଗାଥା ବୋଲି କିପରି ବିଚାର କରାଯିବ ? ତେଣୁ ଗୋବର୍ଦ୍ଧାନାଚାର୍ଯ୍ୟ କାହା ରାଜସଭାର କବି ? - ବଲ୍ଲାଳସେନଙ୍କର କିଲ୍ୟୁଣସେନଙ୍କର ?

ଦ୍ୱିତୀୟ କଥା ଯଦି ବଲ୍ଲାଳସେନଙ୍କ ରାଜତ୍ୱର୍ଜାଳ ୧୦୮୧ ଶକାବ୍ଦ ଏଙ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନାଚାର୍ଯ୍ୟ ସେହି ସମୟରେ କବି ବୋଲି ଧରିନେବା, ତେବେ ଉଦ୍ୟନାଚାର୍ଯ୍ୟ ଯେ କି ଭାବବିଭାବିନୀ ଟୀକା ଲେଖିଛନ୍ତି, ସେ ମଧ୍ୟ ସେହି ସମୟର କବି ବୋଲି ଧରାଯିବେ । ଭାବବିଭାବିନୀ ଟୀକା ଅବଶ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବହୁଳ ପ୍ରଚାର ଓ ସମାଦରପରେ ଲେଖାହେବା ନିର୍ଣ୍ଣିତ । ଏପରିସ୍ଥଳେ ଜୟଦେବଙ୍କ କାଳ ୧୦୮୧ ପୂର୍ବର ବୋଲି ବିଚାରିବା ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ହେବ ।

ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଏଠାରେ ଭାବିବାର କଥା ଯେ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ବାୟବରେ ବଲ୍ଲାଳସେନଙ୍କ ରାଜସଭା କବି କି ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ସଭା-କବି ?

## (୪) ଧୋୟୀ କବି

ଧୋୟୀ କବିଙ୍କୁ କେତେକ କାରଣରୁ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ସଭାକବି ବା ସମକାଳୀନ ବୋଲି ଧରାଯାଇପାରେ । ଧୋୟା ''ପବନ ଦୂତମ୍'' କାବ୍ୟପ୍ରଣେତା । ଗ୍ରନ୍ଥର ୨ୟ ଶ୍ଲୋକରେ କବି କହିଛନ୍ତି–

> ''ତସ୍ନିନ୍ନେକା କୁବଳୟବତୀ ନାମ ଗନ୍ଧର୍ବକନ୍ୟା ମନ୍ୟେ କୈତ୍ରଂ ମୃଦୁକୁସମତୋ (ପ୍ୟାୟୁଧଂ ସ୍ମରସ୍ୟ ।'' ଦୃଷ୍ୱା ଦେବଂ ଭୁବନବିଜୟେ ଲକ୍ଷ୍ମଣ କ୍ଷୌଣିପାଙ୍ଗ ବାଳାସଦ୍ୟଃ କୁସୁମଧନୁଷଃ ସଂବିଧେୟୀବଭ୍ବ ।

ଏହି ଶ୍ଲୋକଟିରେ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ନାମ ଅଛି; କିନ୍ତୁ ଗୋଟିଏ କଥାରେ ଟିକିଏ ସନ୍ଦେହ ଲାଗେ ଯେ ଗତକାଳର କ୍ରିୟା (ବଭୁବ) ଏଥିରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଅଛି । ତେଣୁ ମନେ ହୁଏ ଯେ ସେ ଲକ୍ଷ୍ମସେନଙ୍କର ପରବର୍ତ୍ତୀ ମଧ୍ୟ ହୋଇପାରିଥାଆନ୍ତି ।

ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ଆଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କର ଅନୂକ (ଭାବବିଭାବିନୀ ଟୀକାପ୍ତଣେତା) ଉଦୟନାଚାର୍ଯ୍ୟ ଉତ୍କଳର ଗଙ୍ଗଟଶୀୟ ନରପତି ମହାରାଜ ୨ୟ ରାଜରାଜ ଦେବଙ୍କ ସମସାମୟିକ ବୋଲି ପ୍ରମାଣ ମିଳେ । ସେ ପୁରୀ ଜିଲ୍ଲାର ନିଆଳି ଗ୍ରାମରେ ଶୋଭନେଶ୍ୱର ମନ୍ଦିର ଏଙ ଭୁବନେଶ୍ୱରସ୍ଥ ମେଘେଶ୍ୱର ମନ୍ଦିର ଶୀଳାଲେଖା ପାଠ ରଚ୍ୟିତା । ଏହି ଶୋଭନେଶ୍ୱର ମନ୍ଦିର ତୋଳାଇଥିଲେ ମହାରାଜ ରାଜରାଜ ଦେବଙ୍କର (୨ୟ) ଶାଳକ ସ୍ପ୍ୟଶ୍ୱର ଦେବ । ୨ୟ ରାଜରାଜଦେବଙ୍କ କାଳ ୧୧୭୦-୧୧୯୪ ଖ୍ରୀଷାଦ ଏଙ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ଏହାର ସମସାମୟିକ ବୋଲି ଇତିହାସ ମତ । ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଏହି ସମୟର ଶୃଙ୍ଗାରୀ କବି ।

ପୂର୍ବ ଆଲୋଚନାରୁ ଏହା ସୃଷ୍ଟ ପ୍ରମାଣିତ ଯେ କୟଦେବ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଙ୍କର ବହୁ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ମହାକବି । ତେଣୁ ଶୃଙ୍ଗାରରସ-ରଚନାର ଶ୍ରେଷ କବି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାର କୟଦେବ କିପରି ଲେଖିପାରିଲେ:- "ଶୃଙ୍ଗାରୋଉର-ସତ୍ ପ୍ରମେୟ-ରଚନୈରାଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ସ୍ପର୍ଦ୍ଧା ।" ପଦ୍ନାବତୀ-ଚରଣ-ଚାରଣ-ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ ଶ୍ରୀରାଧାଗୋବିନ୍ଦ-ରତିକେଳି-କଥା ରସିକ କବି ଶୃଙ୍ଗାର ବର୍ଶନାରେ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଙ୍କୁ ଉଚ୍ଚ ସ୍ଥାନ ଦେଇ ନିଜର ଦୀନତା ପ୍ରକାଶନ କଅଣ ସୟବ କେ୍ଦ ?

ବନମାଳୀ ଦାସଙ୍କର 'ଜୟଦେବ ଚରିତ୍ର' ଭଳି ଏ ଶ୍ଲୋକରଚନା ମଧ୍ୟ ନିଷିତଭାବେ ଚତୁର ଦୃଷ-କଳ୍ପନା – ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ କଅଣ ?

ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ତଥା ଜୟଦେବଙ୍କ କାଳ-ବିଚାରସୟନ୍ଧରେ ଶ୍ରୀଧର ଦାଶ ଫକଳିତ ସଦୁକ୍ତି କର୍ଣାମୃତ ଗ୍ରନୁ-ପ୍ରମାଣ ମଧ୍ୟ ଏକାନ୍ତ ପ୍ରଣୀଧାନଯୋଗ୍ୟ ।

ପୂର୍ବେ କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ ରାଜା ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ଶ୍ରୀଧର ଦାଶଙ୍କ ପୃଷପୋଷକ । ଶ୍ରୀଧର ଦାଶ ସଦୁକ୍ତିକର୍ଣାମୃତ ସଂକଳନ ଆରମ୍ଭ କଲେ ୧୧୬୯ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ । ସେ ଥିଲେ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ପିତା ବଲ୍ଲାଳସେନଙ୍କ ସଭାକବି । ବଲ୍ଲାଳସେନ ତାଙ୍କ ରଚିତ 'ଦାନ ସାଗର' ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପ୍ରୋକ୍ତ ସଦୁକ୍ତିକର୍ଣାମୃତର ସଂକଳନ-କାଳ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି । ଗ୍ରନ୍ଥଟି ସମାପ୍ତ ହେଲା ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ରାଜଦ୍ୱର ୨୨ ବର୍ଷ ଅର୍ଥାତ୍ ୧୨୦୫ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ।

ବଲ୍ଲାଳସେନ ୧୧୬୮ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାଦ (୧୦୯୦ ଶକ)ରେ 'ଅଦ୍ଭୁତ ସାଗର' ଅଧା ଲେଖାବେଳେ ସ୍ୱର୍ଗବାସ କଲେ । ଗ୍ରନ୍ଥଟି ତାଙ୍କ ପୁତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ପୂର୍ଷ କଲେ । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥ ଉଲ୍ଲେଖରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ ବଲ୍ଲାଳସେନ ୧୧୬୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାଦରେ (୧୦୮୨ ଶକ) ରାଜତ୍ୱ ଆରୟ କରି ଖ୍ରୀ: ୧୧୮୪ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରାଜପଣ କଲେ ।

ଫକଳିତ ସଦୁକ୍ତିକର୍ଣାମୃତ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଜୟଦେବଙ୍କର ପାଞ୍ଚଗୋଟି ଶ୍ଲୋକ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇଅଛି । ଉକ୍ତ ଗ୍ରନ୍ଥଟି ପାଞ୍ଚଗୋଟି ପରିଚ୍ଛେଦରେ ସମୂର୍ଣି । ଏହି ପରିଚ୍ଛେଦଗୁଡ଼ିକୁ କୁହାଯାଇଅଛି 'ପ୍ରବାହ'; ଯଥା: – (୧) ଦେବପ୍ରବାହ, (୨) ଶୃଙ୍ଗାରପ୍ରବାହ, (୩) ଚାଟୁପ୍ରବାହ, (୪) ଅପଦେଶ ପ୍ରବାହ ଓ (୫) ଉଚାବଚପ୍ରବାହ ।

ଏଥିମଧ୍ୟରୁ ଦେବପ୍ରବାହ (୧) ଏବଂ ଶୃଙ୍ଗାରପ୍ରବାହ (୨) ର ନିମ୍ନଲିଖିତ ମତେ ପାଞ୍ଚଗୋଟି ସ୍ଥଳରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଶ୍ଲୋକଗୁଡ଼ିକୁ ସେ ଉଦ୍ଧାର କରିଛନ୍ତି; ଯଥା: –

୧ - (ଦେବପ୍ରବାହ ) ୫୯ ବୀଚି, ୪ଥି ଶ୍ଲୋକ:-

''କୟଶ୍ରୀବିନ୍ୟଔୈମହିତ ଇବ ମନ୍ଦାରକୁସୁମୈଃ.....''

ଏହା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ଏକାଦଶ ସର୍ଗ - (ସାନନ୍ଦ ଗୋବିନ୍ଦ ଅଭିସାରିକା ବର୍ଣ୍ଣନ)ର ସର୍ବଶେଷ ଶ୍ଲୋକ ।

୨ - (ଶୃଙ୍ଗାରପୁବାହ) ବୀଚି-୪ଥି ଶ୍ଲୋକ: -

''ଅଙ୍ଗେ ସ୍ୱାଭରଣଂ କରୋତି ବହୁଶଃ ପତ୍ରେଃପି ସଞାରିଣି'' – ଏହା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ଷଷ ସର୍ଗ (ଧୃଷ-ବୈକୁଣ୍ – ବାସକସଜିକା ବର୍ଶନ) ର ସର୍ଗଶେଷ ପୂର୍ବର ଶ୍ଲୋକ ।

୩ - (ଚାଟୁପ୍ରବାହ) ବୀଚି ୧୩୨ -୪ଥି ଶ୍ଲୋକ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର (ସୁପ୍ରୀତ-ପୀତାୟର) ଦ୍ୱାଦଶ ସର୍ଗର ୨୩ଶ ଗୀତର ପରବର୍ତୀ ଶ୍ଳୋକ (ରତାରୟ ବର୍ଷନା) । ଏ ଶ୍ଲୋକଟିର ''ପ୍ରତ୍ୟୁହଃ ପୁଲକାଙ୍କୁରେଶ'' ସ୍ଲଳରେ:-

<del>''ଉନ୍1ଳତ୍</del> ପୁଲକାଙ୍କୁରେଣ ନିବିଡ଼ାଶ୍ଲେଷେ ନିମେଷେଣ ଚ ।''

୪ – ଆଲୋଚିତ ଗ୍ରନ୍ଥର ୨ୟ ପ୍ରବାହ ୧୩୪ ବୀଚି-୪ଥି ଶ୍ଲୋକରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ୧୨ଶ ସର୍ଗର ଦ୍ୱାଦଶ ଶ୍ଲୋକଟି ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇଅଛି ।

ଯଥା:-

''ମାରାଙ୍କେ ରତିକେଳି-ସଂକୁଳ ରଣାରୟେ.....'' ଇତ୍ୟାଦି (ବିପରୀତ ରତି ବର୍ଣନାତୃକ)

୫ - ପ୍ରୋକ୍ତ ଶ୍ରଙ୍ଗାରପ୍ରବାହ ୧୩୭ ବୀଚି-୫ମଶ୍ଲୋକ:-

''ତସ୍ୟା ପାଟଳ-ପାଣିନାଙ୍କିତମୁରୋ ନିଦ୍ରାକଷାୟେ ଦ୍ଶୌ' ଇତ୍ୟାଦି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱାଦଶାଧ୍ୟାୟର ୧୩ଶ ଶ୍ଲୋକଟି ଉଷ୍ଟ୍ତ ହୋଇଅଛି । ବିଚାର କରିବାର କଥା ଯେ ସଦୁକ୍ତିକର୍ଷାମୃତ ଲେଖନ ଆରୟକାଳ ୧୧୬୯ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାନ୍ଦ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥର ପ୍ରଥମ ପ୍ରବାହରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଏକାଦଶ ସର୍ଗର ଶ୍ଲୋକ ଉଷ୍ଟ୍ଡ ହୋଇଅଛି । ଏତେବେଳକୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବହୁଳ ପ୍ରଚାରିତ ଓ ସମାଦ୍ତ ହୋଇଥିବାର ଏହା ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ନିଦର୍ଶନ । ଏହି ପ୍ରଚାର ଓ ସମାଦର ଲାଭନିମିର ଯଥେଷ୍ଟ ସମୟ ଲାଗିଥିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ଏଥିରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରଚନାକାଳ ସହକ ଅନୁମେୟ ।

ପଞିତ ଶ୍ରୀଧରଦାଶ ବଲ୍ଲାଳସେନଙ୍କ ସମୟରେ ସଦୁକ୍ତିକର୍ଣ୍ଣାମୃତ ରଚନା ଆରୟ କଲେ । ଜୟଦେବ ଅପରିଶତି ବୟସରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଲେଖିଥିବା ସନ୍ତବ୍ଦର ନୁହେଁ; କାରଣ ସେତେବେଳକୁ ସେ 'ପଦ୍ନାବତୀ-ଚରଣ-ଚାରଣ-ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ' ହୋଇସାରିଛନ୍ତି । ଏ ଶ୍ଲୋକଂଶଟି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗ୍ରନ୍ଥାରମ୍ଭ ଅଧ୍ୟାୟର ଲେଖା । ସଦୁକ୍ତିକର୍ଣ୍ଣାମୃତର ଦ୍ୱିତୀୟ ପ୍ରବାହରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଏକାଦଶ ଓ ଦ୍ୱାଦଶ (ଶେଷ) ସର୍ଗର ଶ୍ଲୋକ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇଅଛି । ତେଣୁ ସଦୁକ୍ତି କର୍ଣ୍ଣାମୃତ ରଚନାର ବହୁ ପୂର୍ବରୁ ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଅବଶ୍ୟ ଲିଖିତ ହୋଇଥିଲା ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହର ଅବକାଶ ନାହିଁ ?

ସଦୁକ୍ତିକର୍ଣ୍ଣାମୃତର ୩ୟ ପ୍ରବାହ ୧୧ଶ ବୀଚିର ୫ମ ଶ୍ଲୋକଟି ମହାରାଜ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ପ୍ରଶଞ୍ଜି ବୋଲି କହିଛନ୍ତି କେତେକ ବଙ୍ଗୀୟ ପଶ୍ଚିତ । ଅବଶ୍ୟ କାହିଁ ହେଲେ ସେ ଶ୍ଲୋକଟିରେ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ନାମୋଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ଏହି ଶ୍ଲୋକ ଉଦ୍ଧାର କରି ଜୟଦେବଙ୍କୁ ଶ୍ରୀଧର ଦାଶଙ୍କ ସମସାମୟିକ ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ସଭାକବି ବୋଲି ମଧ୍ୟ ଦାବି କରାଯାଇଛି । ଶ୍ଲୋକଟି ପାଠକରି ରଚନାର ଶୈଳୀ ଅନୁମାନ କରନ୍ତୁ ।

''ଲକ୍ଷ୍ମୀକେଳିଭୁକଙ୍ଗ ! କଙ୍ଗମହରେ ! ସଂକଳ୍ପକଳ୍ପଦୂମ ! ଶ୍ରେୟଃ ସାଧକସଙ୍ଗ ସଙ୍ଗରକଳାଗାଙ୍ଗେୟ ! ବଙ୍ଗପ୍ରିୟ ! ଗୌଡ଼େନ୍ଦ୍ର ! ପ୍ରତିରାଜରାଜକ ! ସଭାଳଙ୍କାର ! କାରାର୍ପିତ ପ୍ରତ୍ୟର୍ଥିକ୍ଷତିପାଳ ! ପାଳକସତଂ ! ଦୃଷ୍ଟୋହସି, ତୃଷ୍ଟାବୟମ୍ ।''

ପୂର୍ବେ ସଦୁକ୍ତିବର୍ତ୍ତାମୃତକାର କବିଙ୍କ କାଳସୟବ୍ଧେ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଅଛି । ଏବଂ ଗ୍ରନ୍ଥଟିରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦଧୃତ ଶ୍ଲୋକମାନ ଦର୍ଶାଇ ଦିଆଯାଇଅଛି । ସୁଧୀବର୍ଗ ବର୍ତ୍ତମାନ ବିଚାର କରନ୍ତୁ କବି ଜୟଦେବ ଶ୍ରୀଧର ଦାଶଙ୍କ ସମସାମୟିକ କିପରି ହୋଇପାରତ୍ତି ।

ଏହିପରି ବହୁ ଅପ୍ରାସଙ୍ଗିକ, ଅବାନ୍ତର ଯୁକ୍ତିମାନ ଦର୍ଶାଇ କୟଦେବଙ୍ ଆପଣାର ବୋଲି ଟାଣି ଓଟାରି ପ୍ରମାଣ କରିବାକୁ ନିଜେ ହେଲେ କୁଣ୍ଠାବୋଧ କରି ନାହାନ୍ତି କେତେକ ବଙ୍ଗୀୟ ପଣିତ । ଗୋଟିକେତେ ଦୃଷ୍ଠାନ୍ତ ସେଥିରୁ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଉଅଛି ସହ୍ଦୟ ପାଠକ-ପାଠିକାଙ୍କ କୌତୁହଳୀ ଦୃଷି ଆକର୍ଷଣ ଅପେଷାରେ ।

ଓଡ଼ିଶା ପ୍ରତି ଅଶେଷ କରୁଣା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି ବଙ୍ଗୀୟ ସୁଖ୍ୟାତ ପଣିତ ଶ୍ରୀ ହରେକୃଷ ମୁଖୋପାଧ୍ୟାୟ ମହାଶୟ ଲେଖିଛନ୍ତି – 'ଉଡ଼ିଶ୍ୟାର ସଙ୍ଗେ କବିର ସୟବ ଛିଲ ବଲିୟାଁ ମନେ ହୟ ।'' ପୂଣି 'କବି କୟଦେବ ଓ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' ଗ୍ରନ୍ଥର ପ୍ରୋକ୍ତ ୩୩ ପୃଷ୍ଠାରେ ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି –

"ସମ୍ରାଟ ଲକ୍ଷ୍ମଣ ସେନେର ପିତାମହ ବିକୟସେନର ସଙ୍ଗେ ଉଡ଼ିଶ୍ୟାପତି ଚୋଡ଼ଗଙ୍ଗ ଦେବେର ବିଶେଷ ସଖ୍ୟ ଛିଲ । ସମ୍ରାଟ ବଲ୍ଲାଳସେନ ଓ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନେର ସହିତ ଉଡ଼ିଶ୍ୟାର ସୟଦ୍ଧେର କଥାଓ ଇତିହାସ ସ୍ୱୀକୃତ ସତ୍ୟ ।"

(ଏହିଠାରେ ଦର୍ଶାଯାଇପାରେ ଯେ ସମ୍ରାଟ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ବକ୍ତିୟାର ଖିଲିକଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ରାଜ୍ୟ ବିତାଡ଼ିତ ହୋଇ ଆଶ୍ରୟ ପାର୍ଥୀରୂପେ ଉତ୍କଳ ସମ୍ରାଟଙ୍କର ଦ୍ୱାରପ୍ଥ ହୋଇଥିଲେ ବୋଲି ଇତିହାସ ଡାକେ । ଙ୍ଗରାଜୀ ରିଆକୁସ୍ ସଲାତିନ୍ ଦେଖନ୍ତୁ ।)

ପୁଣି ସେହି ପଣିତ ମହାଶୟ ପ୍ରୋକ୍ତ ଗ୍ରନ୍ଥର ୨୬୦ ପୃଷାରେ ଲେଖିଛନ୍ତି:-''ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ଓ ଉତିଶ୍ୟାୟ ଅଭିଯାନ କରିୟାଛିଲେନ ।''

(ଆୟମାନଙ୍କ କାଣିବାରେ 'ଅଭିଯାନ' ଶବର ଅଥି ଯୂଦ କୟ ବା ଦେଶାବିଷାରପାଇଁ ଯାତା ।

ପୂଣି 'ସମ୍ରାଟ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନେର ସଙ୍ଗେ ତଦାନୀନ୍ତନ ଉଡ଼ିଶ୍ୟାପତି ସନ୍ଧିବନ୍ଧନେ ଆବଦ୍ଧ ହଇୟାଛିଲେନ ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ସଭାକବି ଜୟଦେବକେ ଲଇୟା ଜଗନ୍ନାଥଦେବକେ ଦର୍ଶନ କରିୟାଛିଲେନ । ସେଇ ସମୟ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥଦେବ ତଥା ପୁରୀରାଜ ଓ ବଙ୍ଗେଶ୍ୱରେର ପ୍ରୀତିବିଧାନାର୍ଥ କବି ଜୟଦେବ ବୈଷବାମୃତ ରଚନା କରିୟା ଦିୟାଛିଲେନ ।''

× × ×

"ପୁଷକ ଖାନି ଉଡ଼ିଶ୍ୟାୟ ପାଓୟା ଗିୟାଛେ । ବାଙ୍ଗାଲୀ କବିର ବହୁ ଗ୍ରନ୍ଥ ନେପାଲେ ଆବିଷ୍କୃତ ହଇୟାଛେ । ତାହାର କୋନ ପ୍ରତିଲିପି ବାଙ୍ଗାଲୟ ପାଓୟା ଯାୟନା । ସୁତରା ଗ୍ରନ୍ଥ ଉଡ଼ିଶ୍ୟାୟ ପାଓୟା ଗିୟାଛେ, ଅତଏବ କୟଦେବ ଉଡ଼ିୟା ଛିଲେନ – ଏ ଯୁକ୍ତି ଅଚଲ ।"

(କ:ଜ: ପୃଷା ୨୬୧)

ପଞିତ ମହାଶୟଙ୍କର ପୂର୍ବୋକ୍ତ ପ୍ରକାରେ ବାଢ଼ିଥିବା ଯୁକ୍ତି ମଧ୍ୟ ଚଳ କି ଅଚଳ - ସୁଧୀଜନଙ୍କ ଅବଧାନକୁ ଆସୁ ।

ଆହୁରି ମଧ୍ୟ-

(କ) ''ପୂଶ୍ୟତୀର୍ଥ ପୁରୀଧାମେର ସଙ୍ଗେ କବିଜୀବନେର ଅନେକ କାହିନୀ ଓଡପ୍ରୋଡଭାବେ ଜଡ଼ାଇୟା ଆଛେ ।'' (ଖ) ''ଯତ କାଲ ବାଙ୍ଗାଲୀ ବାଁଚିବେ କବି ଜୟଦେବ ଏଇ ପୂଜାର ଆସନେ ବାଙ୍ଗଲୋର ହୃଦୟ-ମନ୍ଦିରେ ଚିର ପ୍ରତିଷିତ ଥାକିବେନ ।''

(କ:ଜ: ଓ ଶ୍ରୀ ଗୀ:ଗୋ – ପୃଷା ୩୩)

(ଗ) ''× × × ଇଁହାର ଉପର କାବ୍ୟ-ସ୍ପୃତି ବିକଡ଼ିତ ଯମୁନାର ତଟପ୍ରାନ୍ତେ, କଖନୋ ମେଘମେଦୂର ବରଷାର ନବ ସମାରୋହ, କଖନୋ ବା ନବ-ବସନ୍ତେର ସୁରଭି ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ, ବୃନ୍ଦାବନେର ନା ହଉକ, ବାଙ୍ଗାଲା ଦେଶେର ତମାଲ ଶ୍ୟାମଲ ବନଭୂମି ଯେ ଅପର୍ବ ଶ୍ରୀ ଧାରଣ କରିତ, ସେଇ ପ୍ରାକୃତିକ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟର ଛାୟା ଓ ଜୟଦେବର କାନ୍ତକୋମଳପଦାବଲୀର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ-ରସ-ସିକ୍ତ ଭାବରାଳିର ସହିତ ବିଚିତ୍ର ଭାବେ ମିଶିୟା ଗିୟାଛେ ।

(କ:ଜ: ପୃ*୬*୮)

(ଅକୟ ତୀରବର୍ତ୍ତୀ କୟଦେବ କେହୁଲି (ବୀରଭୂମି) ନିକଟରେ ''ତମାଲ-ଶ୍ୟାମଲ ବନଭୂମି''ଅଛି ତ ? ବଙ୍ଗଳଦେଶ ଏହି ତମାଳ-ଶ୍ୟାମଳ ବନଭୂମିର ଅପ୍ରବିଶ୍ରୀ ବିମଣ୍ଡିତ କି ?)

ଏହିପରି ବହୁ ମତେ ଦିବ୍ୟ ବିବେଚନାପରେ ପଶ୍ଚିତପ୍ରବର ଦୃଢ଼ ସିଦ୍ଧାନ୍ତରେ ଉପନୀତ ହୋଇ ଆହରି ଲେଖିଛନ୍ତି:-

(ଘ) ''ଯେ ଦିକ୍ ଦିଆଇ ଦେଖି <mark>କବି କୟଦେବ ଆମାଦେର ଶେଷ</mark> ମହାଳନ ।''

(କ:ଜ: ପୃ ୨୫୦)

ଏ ଅପୂର୍ବ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସୟଦ୍ଧେ କିଛି ମନ୍ତବ୍ୟ ନ ଦେବା ଭଲ । ଖାଲି ମନେ ପଡ଼ିଯାଉଛି ଆମ କବିଙ୍କର ଧାଡ଼ିଟିଏ ଗୀତ-

''ତୁହାଇ ତୁହାଇ ପୁଟ ଦେଉଥିଲେ

ଲୁହା କି ହୋଇବ ସୁନା ?''



# ପଦାବଳୀ

'ଗୀତ-ଗୋବିନ୍ଦ' – ଗୀତ ମହାକାବ୍ୟର ଏଇ ନାମକରଣଟି ହିଁ ଦୁଇଟି ଶବ୍ଦର ସମାବେଶ ବୁଝାଏ; ଯଥା: – ଗୀତ ସହିତ ଗୋବିନ୍ଦ । ମହାକବି ତାଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥର ନାମକରଣରେ ହିଁ 'ଦୁଇ' କୁ 'ଏକ' ଆତ୍ନା କରି ଗଢ଼ିଦେଇଛନ୍ତି । ସ୍ୱର ଏବଂ ଶବ୍ଦର ବିଚିତ୍ର ଭଙ୍ଗିମା ବିକାଶର ଅନ୍ତରାଳରେ ଆଡ଼ଲୁଚାଦେଇ ରହିଛି ବିରହ-ମିଳନ । ଏଇ ବିରହ-ମିଳନ ମନ୍ଦିରରେ ମରଳୀବନସୁଲଭ ରସାନୁଭୂତିର ଅଲିଭା ବନକବୋଳା ଯୁଗଯୁଗର ଅମର ଦେବତା ମୂର୍ତ୍ତିମନ୍ତରୂପେ ବିରାଜମାନ । ଏଇଠି ଘଟିଛି ପାର୍ଥିବ ଆଉ ଅପାର୍ଥିବର ମଧୁର-ମିଳନୋସବ ।

କେବଳ ଅପ୍ରାକୃତିକ ଗୋବିନ୍ଦଲୀଳା କିୟା ପ୍ରାକୃତ ପ୍ରିୟ-ପିୟା-ସମ୍ଭବ ପ୍ରେମରଙ୍ଗ ଘେନି ରଚନାର ଅଂଗ ସମଳଂକୃତ ନୂହେଁ । ମାନସିକ କଳ୍ପନା ଏଙ ଦୈହିକ ଅନୁଭୂତି କାବ୍ୟ ଦର୍ପଣରେ ସ୍ପଷ୍ଟ ପ୍ରତିବିୟିତ ।

କେହି କହିପାରତି ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶୃଙ୍ଗାରରସରଞ୍ଜିତ କାବ୍ୟ ଏଙ୍ କୟଦେବ ତାଙ୍କ ଇଷ୍ଟଦେବ-ଦେବୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ଓ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ରତିକେଳିର ଚିତ୍ର ତହିଁରେ ପରଶିଛତ୍ତି । ତେଣୁ କାବ୍ୟଟି ଅପଂକ୍ତେୟ ।

ତହିଁକି ସେମାନଙ୍କୁ ଭାରତୀୟ ବନ୍ୟ କବିମାନଙ୍କର ତଦାନୀନ୍ତନ କାବ୍ୟରୁଚିର ଦୃଷ୍ଠାନ୍ତ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇପାରେ । ବିଶେଷତଃ ମହାକବି କାଳିଦାସଙ୍କ ସୁପ୍ରସିଦ୍ଧ ରଘୁଙ୍ଶ କାବ୍ୟର ପ୍ରାରୟିକ ଶ୍ଲୋକ – ''କଗତ୍ପିତରୌ-ବନ୍ଦେ ପାର୍ବତୀ-ପରମେଶ୍ୱରୌ ।'' – ପାଦଟି ପ୍ରତି ସେମାନଙ୍କର ଦୃଷ୍ଟି ଆକର୍ଷଣ କରାଯାଇପାରେ । ବିଶେଷତଃ ମହାକବି କଗତର ପିତାମାତା ହରଗୌରୀଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମପୂର୍ବକ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ସେମାନଙ୍କ ସୟୋଗ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛନ୍ତି । ଏଇଥିଲା ସେ କାଳର ପ୍ରଥା । ପୁଣି ଏକଥା ମଧ୍ୟ ପ୍ରଣିଧାନଯୋଗ୍ୟ ଯେ, ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରଚନାର ପରିକନ୍ଧନାରେ ଅଶ୍ଳୀଳତା ମୁଖ୍ୟ ନୁହେଁ । ଏହା ଗୀତିକାବ୍ୟଟିର ପ୍ରେଶାଦାୟକ ନୁହେ । ସଂଷ୍କୃତ ଓ ପ୍ରାକୃତ ବା ଦେଶୀୟ ଭାଷାର ସୁମଞ୍ଜୁଳ ସମ୍ମେଳନରେ ଭାବଭୋଳ କବି ଏଇ ଲୀଳା-ମହୋସବର 'ମଙ୍ଗଳମୁଜ୍ୱଳଗୀତମ୍'ଶୁଣାଇଛନ୍ତି ରସିକସମାନ୍ତକୁ; – ଯାହା କବିଙ୍କର ଏକାନ୍ତ ସ୍ୱତନ୍ତତା, ମୌଳିକତା, ବିଚିତ୍ରତା । ଏଇଠାରେ କାବ୍ୟ କଗତର ଗତାନୁଗତିକ ପନ୍ଥା ଏକାବେଳେ ବଦଳାଇ ଦେଇ ଦେଶକାଳୋଚିତ ଏକ ଅଭିନବ ସରଣୀ ପଦର୍ଶନ କରାଇଛନ୍ତି କବି ଜୟଦେବ ।

ଏଥ୍ସହିତ ମହାକବି ରଚନା କରିଛତି ମଧୂର-କୋମଳ-କାଞ 'ପଦାବଳୀ' । ଏଗୁଡ଼ିକ ଠିକ୍ ସଂଷ୍କୃତ ଚତୃଷ୍ପଦୀ ଶ୍ଳୋକ-ନିୟମାଧୀନ ନୁହେଁ । ପ୍ରାକୃତ ରୀତିର ଧୁବା ବା 'ଘୋଷା' ଏବଂ ପଦ ବା 'ଅନ୍ତର' ଘେନି ରଚିତ । ସର୍ବୋପରି ରସାନୁସାରୀ ରାଗ-ତାଳ-ଅନୁଶାସିତ ।

ଏଇ 'ପଦାବଳୀ' ଶବ୍ଦଟି ହିଁ ପ୍ରାକୃତ-ଦେଶୀ ଏବଂ ଏହା ଦେଶୀ ପ୍ରକୃତି-ସୟବ ରଚନା । ଘୋଷାପଦ ସହିତ ସମଗ୍ର ଗୀତଭାବ ଅଙ୍ଗାଙ୍ଗୀଭାବେ ସମ୍ପୃକ୍ତ । ସଂଗୀତଶାସ୍ତ-ବର୍ଷନାନୁସାରେ 'ଧୁବା ପାଞ୍ଚାଳୀ' ଶ୍ରେଣୀୟ ପ୍ରଥା ଅବଲୟନରେ ରଚିତ ପଦାବଳୀ ହିଁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ୍ଦର ପ୍ରାଣ । ସଂଷ୍କୃତ ମାତ୍ରାଛଦର ଅନୁସରଣରେ ଏଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରଷ୍କୃତ । ମଧ୍ୟବର୍ତ୍ତୀ ରସାନୁକୁଳ ବିଭିନ୍ନ ବୃଭରେ ରଚିତ ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟବସ୍ତୁ ଉପସ୍ଥାପନାର ଯୋଗସୂତ୍ର ।

ଗୀତିକାବ୍ୟର ଶ୍ଳୋକ ରଚନାରେ ମହାକବି ସେପରି ବିଶିଷ୍ଟ ସଂଷ୍କୃତ ପଞିତରୂପେ ନମସ୍ୟ, ରାଗତାଳନିୟନ୍ତିତ ପଦାବଳୀ ରଚନାରେ ସେ ସେହିପରି ଆଦିମ-ସଂଗୀତକାର ରୂପେ ବନ୍ଦନୀୟ । କେବଳ ପଦାବଳୀ ବା ଗୀତରେ ନୁହେଁ, ଶ୍ଳୋକରେ ମଧ୍ୟ ସେ ଅନୁପ୍ରାସ-ସଜାର ଲାଳସା ସୟରଣ କରିପାରି ନାହାନ୍ତି; ଉଦାହରଣସ୍ୱରୂପ ଶାର୍ଦୁଳବିକ୍ରୀଡ଼ିତ ବୃଉରେ ରଚିତ ଦଶାବତାର ଶ୍ଳୋକଟି ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇପାରେ । ବୃଉଟିର ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା ୧୯ ଗୋଟି ! ଦ୍ୱାଦଶ ଏଙ ସପ୍ତମ ଅକ୍ଷର ଉପରେ ଯତି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସାଧାରଣତଃ ଶ୍ଳୋକବୃତ୍ତିକାଳରେ ୬+୬+୭ମ ଅକ୍ଷର ଉପରେ ସ୍ୱାଭାବିକଭାବେ ଯତିପାତ ହୁଏ । ମହାକବି ଏଇ ସାଧାରଣ ଆବୃତ୍ତି ରୀତି ଗ୍ରହଣ କରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ବିଭାଗାନ୍ତରେ ଅନୁପ୍ରାସ ଯୋଗାଡ଼ିବାର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିଛନ୍ତି ।

ଯଥା:- ବେଦାନୁଦଧ୍ୱରତେ, ଜଗନ୍ତି ବହତେ, ଭୁଗୋଳ ମୁଦ୍ବିଭ୍ରତେ...ଇତ୍ୟାଦି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଖ୍ଲୋକଗୁଡ଼ିକ ବିଭିନ୍ନ ବୃଉରେ ରଚିତ: - ଶାହୁ୍ଳ ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ ବୃଭ ୩୭ଟି ଖ୍ଲୋକରେ, ବସନ୍ତତିଳକ ବୃଭ ୮ଟି ଖ୍ଲୋକରେ, ହୁତବିଳ୍ୟିତ ବୃଭ ଥରେ, ମାଳିନୀବୃଭ ୩ ଥର, ଶିଖରିଣୀ ବୃଭର ଖ୍ଲୋକ ୮ଟି । ମନ୍ଦାକ୍ରାନ୍ତା ଓ ହରିଣୀ ବୃଭ ୮ ଥର, ଙଶସ୍ଥ ବୃଭ ୩ ଥର, ଉପେନ୍ଦ୍ରକଳ୍ରା ୨ ଥର, ସୁଷ୍ଠ ପ୍ରତାତ ହୁଏ ଯେ, ମହାକବି ବିବିଧ ବୃଭ ରଚନାରେ ସେପରି ଧୂରନ୍ଧର, ସେହିପରି ମାଳବ

ଗୁଜରୀ, ବସନ୍ତ; ରାମକିରୀ, କର୍ଣାଟ, ଦେଶ, ଦେଶବରାଡ଼ି, ଗୁଣକରୀ, ଭୈରବୀ, ବରାଡ଼ି ଓ ବିଭାସ ପ୍ରଭୃତି ରାଗ ଏବଂ ରୂପକ ନିଃସାରୀ, ଯତି, ଏକତାଳି ଓ ଅଷ୍ଟତାଳି ପ୍ରଭୃତି ତାଳ ସଂଯୋଗରେ ଗୀତାବଳି ରଚନା କରି ଅଛନ୍ତି ।

ବିଷୟାନ୍ତ୍ରିର ସମ୍ୟକ୍ ଅବଧାରଣାକଳେ ଯଥା ରସରସାୟିତ ଫଗୀତଗୁଡ଼ିକର ଫଯୋଜକ ରୂପେ ମହାକବି ରସାନୁପ୍ରସାରୀ ବୃଭରେ ଶ୍ଳୋକମାନ ମଧ୍ୟ ରଚନା କରି ଖଞ୍ଜି ଦେଇଅଛନ୍ତି । ଏ କଳ୍ପନା, ଏ ରଚନା ବାୟବରେ ଅଭୁତପୂର୍ବ ।

ଏଇ ଫଯୋଗ ଶ୍ଳୋକ ଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିବାକୁ ଗଲାବେଳେ ସହସା ମନେ ପଡ଼ିଗଲା – ଆମ ଓଡ଼ିଆ ନାରୀମହଲରେ ପ୍ରଚଳିତ ଗୋଟିଏ ପହଳି ବା ''ଢଗ'' । ଏହାର ଦ୍ୱିତୀୟ ପାଦଟି ମାତ୍ର ଏଠାରେ ଉଦ୍ଧାର କରୁଛି । ରସିକଳନ ମନେ ମନେ ପ୍ରଥମ ପାଦଟି ପୂରଣ କରିବେ । ପାଦର ପାଠ ହେଲା – ''କହି ହେଉ ନାହିଁ କି ସହି ହେଉ ନାହିଁ' । ମୋର ଏହା ହେତୁହେବାର କାରଣ – ଉତ୍କଳ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟରେ 'ଡକ୍ରବ' ଡିଗ୍ରୀ ହାସଲକାରୀ ଜଣେ ବିଜ୍ଞ ପୁରୁଷ ଓଡ଼ିଆ ଗୀତିକାବ୍ୟ ସୟବ୍ଧେ ଆଲୋଚନା କରିବାକୁ ଯାଇ ସ୍ୱୀୟ ସୁଚିତ୍ରିତ ମତପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ଯେ–

''ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବାରସର୍ଗ ବିଶିଷ କାବ୍ୟ ହେଲେ ହେଁ ଗୀତ ଗୁଡ଼ିକ ହିଁ ଏହାର ମୁଖ୍ୟ ବିଭାଗ, ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ଏହାର ଅବଶିଷ ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକ ଅପ୍ରୟୋଜନୀୟ ମନେହୁଏ।''

କିନ୍ତୁ ଖ୍ଲୋକଗୁଡ଼ିକ ଯେ ବିଷୟାନୁବୃତ୍ତିର ସୂତ୍ରଧର; ତେଣୁ ଅପ୍ରୟୋକନତା ଶବ୍ଦ ପ୍ରୟୋଗର ଅବାଞ୍ଚନୀୟତା ଘେନି ଯୁକ୍ତଯୁକ୍ତତା ବିଚାର କରିବେ ହୃଦୟବାନ ପାଠପାଠିକାମାନେ – ଅନୁରୋଧ ରହିଲା ।

ପଦାବଳୀଗୁଡ଼ିକରେ ଅନୁପ୍ରାସ ଓ ଅନ୍ତ୍ୟାନୁପ୍ରସାର ବ୍ୟବସ୍ଥାପନା ଅତ୍ୟନ୍ତ ମନୋରମ । ପରମ୍ପରା ଅନୁସରଣରେ ଉହଳୀୟ ଛାନ୍ଦ ଓ ଗୀତିକାରମାନେ ଏହି ରୀତି ସଂରକ୍ଷଣ କରି ଆସିଛନ୍ତି । ଏହା ଉହଳୀୟ ଜଳବାୟୁର ସ୍ୱତନ୍ତ ସଂଚାର-ସମ୍ପବ ବୋଲି କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବନାହିଁ । ଏହିପରି ଯମକ ଓ ଅନୁପ୍ରାସ ସୁସଜିତ ଗୀତ ରଚନାର ଅଗଣିତ ପ୍ରମାଣ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇପାରେ । ଗ୍ରନ୍ଥ ବାହୁଲ୍ୟ ଭୟରେ ସେ ପ୍ରଚେଷ୍ଟାରୁ ଅପସରିଯାଇ କୌତୂହଳ ନିବାରଣାର୍ଥେ ପୂଜ୍ୟ ଭଞ୍ଜ କବିଙ୍କ ରଚନା ମଧ୍ୟର ଗୋଟିଏ ଚରଣମାତ୍ ନିମ୍ବରେ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଉଅଛି । ଯଥା: - ''ଦେଖି ନବ କାଳିକା, ବକାଳିକା ମାଳିକା, ଆଳି କାଳିକା କାନ୍ତ ସୂରି'' । ଇତ୍ୟାଦି

ଏହି ରୀତି ସମତୁଲ ରଚନା ଓଡ଼ିଶା ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟତ୍ର ଦୁର୍ଲଭ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପଦାବଳୀ-ଫଯୋଜିତ ପଦଗୁଡ଼ିକ ପାଠକଲେ ବିଜ୍ଞ ବିଚାରକ ଅନୁଭବ କରିପାରିବେ ଯେ ଏହା ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାର ଏକାନ୍ତ ନିକଟତମ ରୂପ ପ୍ରକାଶ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବର୍ଷିତ ବିଷୟ ବସ୍ତୁରେ ନୂତନତା ନାହିଁ । ଏହା ଆହୃତ କିନ୍ତୁ ଉପସ୍ଥାପନା ଏବଂ ପରିବେଷଣରେ ରସ-ରୂପାୟନର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଏକାନ୍ତରେ କବି ଜୟଦେବଙ୍କର ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟବିଳାସୀ ରାଧାମାଧବ-ଗତପ୍ରାଣର ସୁଦୁର୍ଲଭ ଉପାୟନ ।

କବି ପରମ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟନିଧ୍-ପ୍ରକୃତିର ପ୍ରକୃଷ ଉପାସକ । ଯେଉଁ ପ୍ରକୃତି ସେହି 'ପ୍ରକୃତି-ମୋହନଙ୍କର' ସ୍ୱୃତିକୁ ସୃଷ୍ଟିର ଦୃଷ୍ଟି ଝଲସାଇ ଜାକ୍ଲ୍ୟମାନ । ଏ ସ୍ସୃତି ରବି-ଶିଶିର ଅପେକ୍ଷା କରେନାହିଁ । ଆଲୋକ ଅନ୍ଧକାରରେ ସେହି ନିଖିଳ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟଭରା ବିଚିତ୍ର ପ୍ରକୃତିର ପ୍ରତି ସର୍ଜନାରେ ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କର ସଭା ନିଜେ ଅନୁଭବ କରି ରସରଚନା ଦ୍ୱାରା ସେ ଅନୁଭୂତିକୁ ଜଗତସାରା ବିତରି ଦେଇଛନ୍ତି କବି । ଏହିଠାରେ କବି ଶୃଙ୍ଗାରୀ । ଶୃଙ୍ଗାର ରସର ବୂଡ଼ାନ୍ତ ବର୍ଣ୍ଣନା ସହିତ ସେ 'ମୂର୍ଭିମାନ ଶୃଙ୍ଗାର'ଙ୍କୁ ଜଡ଼ାଇ ଧରି ରୂପ-ରସ ଛନ୍ଦର ଆରତି ଘେନି ଅଭିନନ୍ଦନ ଜଣାଇଛନ୍ତି ।

ନବ ବସତରେ ''ଲଳିତ-ଲବଙ୍ଗଲତାପରିଶୀଳନ କୋମଳ ମଳୟ ସମୀର'' ସ୍ପୂର୍ଶରେ '' ଅନୁଗତ ମଦନ ବିକାର''କୁ ଯେପରି ସେ ପାଶୋରୀ ନାହାତି, ସେହିପରି 'ଉଦୟତି ହରିଚରଣସ୍ୱୃତିସାରଂ' ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ମନରୁ ଦୂରେଇ ଯାଇନାହିଁ ।

କେଳିକଳାକୁତୁକିନୀ 'ମୁଗ୍ଧବଧୂନିକର' ପୀନପୟୋଧର ଭାବରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ପ୍ରଗାଢ଼-ଆଲିଙ୍ଗନ କରୁଥିବାର ଦେଖିଛି ଯେଉଁ କବିଙ୍କର କଳ୍ପନା-ନୟନ, ସେହି କବିଙ୍କର ଲେଖନୀ ସେହି ଗୀତରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛି – ''ବୃନ୍ଦାବନ ବିପିନେ ଲଳିଙ୍ ବିତନୋତୁ ଶୁଭାନି ଯଶସ୍ୟମ୍''।

ଏହି ସରସ ରସ ବର୍ଷନାରେ କବି ସଂଷ୍କୃତ ଓ ପ୍ରାକୃତ (ଦେଶୀ)ର ମିଶ୍ରଣପନ୍ତା ଅବଲୟନ କରିଛନ୍ତି ଦେଶ, କାଳ ଓ ସମାଜ-ରୁଚି ବା ପ୍ରବୃଭିର ପରିପ୍ରେଷୀରେ ।



# ମାଧବ-ବିନୋଦ

କଥାରେ ଅଛି: -

''ଅଦ୍ଧ ପୁଅ ନାଆଁ ପଦୁଲୋଚନ !''

- ଆଖି ଯୋଡ଼ିକ ନ ଥାଇ ପଦୁଲୋଚନ ବୋଲାଇବା ଭଳି ମାଧବ-ବିହୀନ ବୀରଭୂମିର ଜୟଦେବ-କେଦୁଲୀରେ କବି ଜୟଦେବ 'ମାଧବ'ଙ୍କୁ ଡାକି ଅନୁକୂଳ କରି ରଚିଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ! ଏକଥା କହିବା ଲୋକଠାରୁ ଶୁଣିବା ଲୋକକୁ ଲାଜ ସିନା ।!

ବଙ୍ଗର କୟଦେବ-କେନ୍ଦୁଲି ବୋଲାଉଥିବା ଗ୍ରାମରେ ଅଧିଷିତ ଦେବତା 'ରାଧାବିନୋଦ' ନାମରେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ । ଏଣେ ଓଡ଼ିଶାର ପ୍ରାଚୀ ତୀରସ୍ଥ କେନ୍ଦୁଲି ଗ୍ରାମଟି ମାଧବ-ପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟ । କେବଳ କେନ୍ଦୁଲୀ ଶାସନରେ ହିଁ ପ୍ରାୟ ବାରଗୋଟି ବୃହତ୍ ମାଧବ ମୂର୍ତ୍ତି ବିଦ୍ୟମାନ । ଏହାଛଡ଼ା ପ୍ରାଚୀ ତୀରବର୍ତ୍ତି ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ବହୁ ମାଧବ ମନ୍ଦିର ପ୍ରତିଷିତ । କେନ୍ଦୁଲି ଶାସନଠାରୁ ପ୍ରାୟ ଛଅମାଇଲ ଦୂରବର୍ତ୍ତୀ ନିଆଳୀ ଶାସନସ୍ଥ ଶୋଭନେଶ୍ୱର ମନ୍ଦିର ବେଢ଼ା ମଧ୍ୟରେ ମୂର୍ତ୍ତିମାନ ବିରାଜିତ । ନିଆଳୀ ଗ୍ରାମର ବିଖ୍ୟାତ ମାଧବାନନ୍ଦ ମନ୍ଦିର ଏକଦଶ-ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର କୀର୍ତ୍ତି ।

ଖଣ୍ଡପଡ଼ା ରାଜ୍ୟ (ପୂର୍ବତନ ଗଡ଼ଜାତ) ର ମହାନଦୀ ତୀରସ୍ଥ କଣ୍ଟିଲୋ ଗ୍ରାମରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ନୀଳମାଧବ ଦେବଙ୍କ ପ୍ରଖ୍ୟାତି ଉଚ୍ଚଳର ଘରେ ଘରେ ସୁବିଦିତ । ବୌଦ୍ଧରାଜ୍ୟ (ପୂର୍ବତନ ଗଡ଼ଜାତ) ର ଗନ୍ଧରାଡ଼ୀ ଗ୍ରାମରେ ମାଧବ ମନ୍ଦିର ପ୍ରାୟ ନବମ ଶତାବ୍ଦୀର ସ୍ଥାପତ୍ୟ କଳାକୃତି । ଏହିପରି ଓଡ଼ିଶାର ନାନା ସ୍ଥାନରେ ମାଧବ ମୂର୍ତ୍ତି ଫପୂଳିତ ।

ପ୍ରଫଟା କ୍ରମେ କେତେକ ଏଠାରେ ଆଲୋଚନା ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି । ଭୋକଦେବ ଓ ବାମାଦେବୀଙ୍କ ପୁତ୍ର ଓଡ଼ିଆ ଜୟଦେବ ବଙ୍ଗାଳୀ ଜୟଦେବ ନୁହନ୍ତି କି ପୁରୀ ଜିଲ୍ଲାର କେନ୍ଦୁଲୀ (କେନ୍ଦୁଲୀ ପାଟଣା, କେନ୍ଦୁଲୀ ଦେଉଳୀ ବା କେନ୍ଦୁଲୀ ଶାସନ; ବର୍ତ୍ତମାନ ପିପିଲି ଥାନାର ୪୪୫ ନୟର ଗ୍ରାମ) ବୀରଭୂମିର କେନ୍ଦୁଲୀ ନୁହେଁ । ଏଠା କେନ୍ଦୁଲୀରେ ୯ମ ୧୦ମ ଶତାବ୍ଦୀର ରାଧା-ମାଧବ ଠାକୁର ବିକେ କରୁଛନ୍ତି । ସେଠା କେନ୍ଦୁଲୀରେ ରାଧା-ବିନୋଦ ଠାକୁର ୧୬୦୫ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ବର୍ଦ୍ଦମାନ ରାଜବଂଶ କର୍ତ୍ତକ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଦେବତା । 'ମାଧବ' କହିଲେ ଯାହା ବୁଝାଏ,

'ବିନୋଦ' କହିଲେ ସେ ଅର୍ଥ ବୁଝାଏ ନାହିଁ । କୟଦେବ 'ରାଧାମାଧବୟୋର୍କୟନ୍ତି' କହି ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗ୍ରନ୍ଥ ଲେଖନର ଆଦ୍ୟ ଅନୁକୂଳ କରିଛନ୍ତି; କାହିଁ ହେଲେ କାବ୍ୟସାରା 'ରାଧା ବିନୋଦ'ଙ୍କ ନାମୋଜାରଣ ତ ନାହିଁ ।

ବୀରଭୂମି-କେନ୍ଦୁଲୀର ରାଧା-ବିନୋଦଙ୍କ ଭକ୍ତ ସେବକ ହୋଇଥିଲେ ଭ୍ରମରେ ହେଲେ କାହିଁ କେଉଁଠି 'ବିନୋଦ'ଙ୍କ ନାମୋଲ୍ଲେଖ କରି ନଥାନ୍ତେ କି ମହାକବି ?

କହିଛି ତ ପୁରୀ ଜିଲ୍ଲାର କେହୁଲୀ ଗ୍ରାମଟି ପ୍ରାଚୀ ତୀରବର୍ତୀ । ଆଜି ହୁଏତ ସେ ବହୁ କାଳର କଥା ଲୋକର ମନ ପାଶୋରା ହୋଇଗଲାଣି । ଏକଦା ଉତ୍କଳରେ ପ୍ରାଚୀ ନଦୀ କୂଳର ବିୟୀର୍ଷ ଅଞ୍ଚଳ ମାଧବ-ସଭ୍ୟତାଭରା ଥିଲା । ଏଇ ଅଞ୍ଚଳର ଚଉକତି ମାଧବ ଦେବତାଙ୍କର ପୂଜାରତିରେ ପୂର୍ଷ ଥିଲା । ଏବେ ଏ କଥାର ସାକ୍ଷ ଦେଉଛନ୍ତି ନିଆଳୀ ମାଧବ, ମୃଦୁଗଳ (ଲ) ମାଧବ, ଲଳିତ ମାଧବ, ପ୍ରାଚୀ ମାଧବ, ତ୍ରିବେଣୀ ମାଧବ, ଗୁପ୍ତ ମାଧବ, ଲତାହରଣ ମାଧବ ଇତ୍ୟାଦି ଇତ୍ୟାଦି ଯୁଗଯୁଗାନ୍ତର ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ମାଧବ ମୂର୍ତ୍ତିମାନ ।

ଆହୁରି କେତେ କେତେ ପଲ୍ଲୀଗ୍ରାରେ ସୁଦ୍ଧା ମନ୍ଦିରରେ, ଚାଳିତଳେ, ଭାଗବତ ଟୁଙ୍ଗୀରେ ମାଧବ ଦିଅଁ ପୂଜା ପାଉଛନ୍ତି । ପୁଣି ସାଳନ୍ଦୀ କୂଳରେ ଅଗରପଡ଼ାଠାରେ ମାଧବଜୀଉ ବିରାଜମାନ । ତେଣେ କିନ୍ତୁ ବଙ୍ଗଳା 'ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତ'ରେ 'ମାଧବ' ଶବ୍ଦର ନାମଗନ୍ଧ ସୁଦ୍ଧା ନାହିଁ ।

ପ୍ରମାଣ ମିଳେ ଓଡ଼ିଶା 'ମାଧବ' ଉପାସନାର ଦେଶ । ସୟବତଃ କଗନ୍ନାଥ ଧର୍ମର ଆଦ୍ୟ ପ୍ରଚାର ପ୍ରାଚୀକୂଳର ସଭ୍ୟତାରୁ ଘଟିଅଛି ।

ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଦୁର୍ଗାମାଧବ ଏବଂ ଘରେ ଘରେ ଦୁର୍ଗାମାଧବ ମୂର୍ତ୍ତିରେ ବା ପଟ୍ଟଚିତ୍ରରେ ସଂପୂଜିତ । କେଉଁଠି ଏ ମୂର୍ତ୍ତି ଧନୁଶର ଧାରୀ, କେଉଁଠି ଚକ୍ରଧାରୀ ଅବା କେଉଁଠି ଖଡ଼୍ଗଧାରୀ – ଯେପରି ଭାବରେ ହେଉବୁ ପଛେ ସେ 'ମାଧବ' ନାମରେ ଖ୍ୟାତ । ଘରର ଦ୍ୱାରଦେଶରେ ଦୁର୍ଗାମାଧବଙ୍କ ପଟ୍ଟଚିତ୍ର ବା କବାଟରେ ରେଖାଚିତ୍ର ବିରାଜିତ । ଦୁର୍ଗାମାଧବ ନାମସ୍ନରଣ କରି, ଦୁର୍ଗାମାଧବ ପଟ୍ଟ ବା ମୂର୍ତ୍ତି ଦର୍ଶନକରି ଶୁଭକାର୍ଯ୍ୟରେ ଅନୁକୂଳ କରିଯିବା ଉହଳୀୟ ପର୍ମ୍ପରା । ମଙ୍ଗଳାଚରଣରେ, ଶୁଭ ବିଧ୍ୟ ବିଧାନରେ 'ସକଳ କାର୍ଯ୍ୟେଷୁ ମାଧବ' ଆରାଧନା ଶ୍ରୀକ୍ଷେତ୍ରରେ ବିରାଜମାନ ଶ୍ରୀମତ୍ କଗନ୍ନାଥଦେବ ବିଶ୍ୱାବସୁ ଶବର ପୂକିତ ଶ୍ରୀନୀଳମାଧବଙ୍କର ଅନ୍ୟ ରୂପ । କବି ଜୟଦେବଙ୍କୁ ଜନ୍ନଭୂମିର ପରିବେଶ ଯେ ମାଧବ-ପ୍ରାଣ କରାଇଛି ଏହା ସହକ ଅନୁମେୟ । ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ କରୁଣା-ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଘେନି ଜୟଦେବଙ୍କର ପରିଶୟ ତଥା କବିତ୍ୱ ପରିଷ୍ଟୁଟିତ । ତେଣୁ –

''ଉଭୌ ତୌ ଦମ୍ପତୀ ତତ୍ର ଏକପ୍ରାଣୌ ବଭୂବତୁ''

ନୃତ୍ୟତ୍ରୌ ଚାପି ଗାୟତ୍ରୌ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍ଚ୍ଚନତତ୍ପରୌ ।'' ବୋଲି କୁହାଯାଇଅଛି । ମାଧବ ହିଁ ଆଦିଦେବତା – ମାଧବ ହିଁ ଜଗନ୍ନାଥ । କବି ତାଙ୍କରି ଶ୍ରୀଚରଣରେ ମତି ଢାଳି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟର ପାରୟରେ ଲେଖିଲେ:–

"ରାଧାମାଧବୟୋର୍ଜ୍ୟନ୍ତି ଯମୁନାକ୍ଳେ ରହଃ କେଳୟଃ ।"

କବି ନୟନର ଏଇ ଯମୁନାତଟ-କୁଞ୍ଜମିଳନରେ କିନ୍ତୁ ବାଧା ଉପୁଜିଲା । ଶ୍ରୀମତୀ ଦେଖିଲେ ନାଗର ଶ୍ରୀକୃଷ ମାତିଛନ୍ତି ଗୋପବାଳାଙ୍କ ଗହଣରେ, ରାସକ୍ରୀଡ଼ାରେ । ରଷି କୁଞ୍ଜ ବର୍ଜନ କଲେ ରସମୟୀ । ତେଣୁ 'କଳିନ୍ଦ ନନ୍ଦିନୀ ତଟକା କୁଞ୍ଜରେ' ''ବିଷ୍ପାଦ ମାଧବ'' (୩ୟ ସର୍ଗ)

କୃତାପରାଧର ଅନୃତାପରେ ଭାଳି ହେଉଛନ୍ତି ବସି ଶ୍ୟାମ ନାଗର । ଏତିକିବେଳେ ଆସି ବିରହ-ପୀଡ଼ିତା କିଶୋରୀଙ୍କ ସୟାଦ ଦେଲା ''ପ୍ରେମଭରୋଦ୍ଭାଙ୍ଗ ମାଧ୍ୟଟ ରାଧିକାସଖୀ'' । କହିଲା ସେ –

''ସା ବିରହେତବ ଦୀନା ।''

"ମାଧ୍ୟ ମନସିଜବିଶିଖଭୟାଦିବ ଭାବନୟା ତୃୟିଲୀନା ।"

ତଥାପି ବଚନ ରଖିନାହାନ୍ତି ଶଠ । ପାହି ଆସିଛି ମଧୁମିଳନ ଆଶାରେ ଚନ୍ଦ୍ରହସା ନିଶିଥିନୀ । ଧନୀର କୁଞ୍ଜଦ୍ୱାରରେ ଏତିକିବେଳେ ଉପସ୍ଥିତ ଧୂର୍ତ୍ତନାୟକ ଗୋବିନ୍ଦ । ଖଣ୍ଡିତା ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀ କହିଲେ–

 $"\times \times \times$  ମାଧବ ସାହି, ମାବଦ କୈତବ ବାଙ"

ସଖୀମାନେ କେତେ ବୁଝାଇ କହିଛନ୍ତି, କେତେ ଅନୁନୟ କରିଛନ୍ତି, କଳହାନ୍ତରୀତ ନାୟିକା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ । ଗୁମାନ ନ କରିବାକୁ ଅନୁରୋଧ କରି କହିଛନ୍ତି –

''ମାଧବେ ମାକୁରୁ ମାନିନି ମାନମୟେ ।''

ପୁଣି ଅଭିସାର ଲାଗି ସଖୀଗଣ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ପ୍ରବର୍ତ୍ତାଇଛନ୍ତି: -'ପ୍ରବିଶ ରାଧେ, ମାଧବ ସମୀପମିହ' - ତେବେ ହେଲେ ତୂଟିଲା ନାହିଁ ମାନ । ମହାଭାବମୟୀଙ୍କର ଏ 'ରୁଷାଣୀ' ରେ ମାଧବ ମୁଗ୍ଧ । ବାଞ୍ତବରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ 'ମାନଭଞ୍ଜନ' ଲୀଳା ବର୍ତ୍ତନା । ମୁଗ୍ଧ ମାଧବ ଏହି ସର୍ଗରେ 'ଦେହି ପଦପଲ୍ଲବ ମୁଦାରଂ' ମାନଭିକ୍ଷା କରିଛନ୍ତି ମହାକବିଙ୍କ ମହାକାବ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ।

ଏହିପରି ମୂଳରୁ ଚୁଳପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯହିଁଦେଖ ତହିଁ ସର୍ବତ୍ର 'ମାଧବ' ହିଁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରାଣ । 'ବିନୋଦ' ଶବ୍ଦର କାହିଁହେଲେ ଉପଯୋଗ କରି ନାହାନ୍ତି ମହାକବି । ରାଧା ଏବଂ ମାଧବ-ଯୁଗଳଙ୍କର ସେବକ ସେ; କାହିଁ ହେଲେ ରାଧା-ବିନୋଦଙ୍କ ଗୁଣଗାୟନ କରିନାହାନ୍ତି ।

ମାଧବଙ୍କୁ ଘେନି ଲୀଳା ଆରୟ – ମାଧବଙ୍କୁ ଘେନି ଲୀଳା ପୁର୍ତ୍ତି – ମାଧବ ଭରସାରେ ମହାକାବ୍ୟ ରଚିତ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଜଣାଇଦିଏ ମହାକବି ସର୍ବତ୍ର କେବଳ ଦେଖିଛନ୍ତି-ମାଧବ – ମାଧବ – ମାଧବ ।

ତେଣୁ ମାଧବ-ବିହୀନ ସ୍ଥଳୀରେ କବି କୟଦେବଙ୍କର ଜନ୍ନ ପୂଣି ସେଇଠାରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରଚନା ''ଲଙ୍କାରେ ହରିଶବ୍ଦ'' ପରି କଥାଏ ନୁହେଁ କି ?

କୟଦେବ ନାମଧାରୀ ଜଣେ ତ ନୁହେ, ପଣେ ସନ୍ତାନ ଭାରତରେ ଥିବେ । ରାଜା ରାମଚନ୍ଦ୍ର ଆଉ ଭୀମ ଭୋଇ – କେବଳ 'ରାମ' ନାମରେ ସାମ୍ୟ ହେତୁ ସମାନ ଲୋକ ହେବେ କିପରି ? ବଙ୍ଗର ବୀରଭୂମ କେନ୍ଦୁଲୀରେ କୌଣସି ପିତାମାତାଙ୍କର କୟଦେବ ନାମକ ଫୁ ସନ୍ତାନ ଥିବା ଅସୟବ ନୁହେ । ଏଥକୁ ସେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାର କୟଦେବ ବୋଲାଇବେ ଏହା କିପରି ଯୁକ୍ତି ?

ମହାକବି ସ୍ୱୟଂ ଲେଖିଛନ୍ତି -

''କିନ୍ଦୁବିଲ୍ସ-ସମୁଦ୍ର-ସୟବ-ରୋହିଣୀ-ରମଣେନ''

ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଲିଖିତ କବିରାଜ ନାରାୟଣ ଦାଶକୃତ ''ସର୍ବାଙ୍ଗ ସୁନ୍ଦରୀ'' ଟୀକାରେ ପ୍ରୋକ୍ତ ଚରଣର ଅର୍ଥ ଲେଖା ନିମ୍ନରୂପ –

କିଂ ବିଧେନ ବିନ୍ଦୁବିଲ୍ୟେତ୍ୟାଦି । କିନ୍ଦୁବିଲ୍ସାଖ୍ୟ ତଚ୍ଚମହତ୍ୱାତ୍ ଦୁରାବଗାହତ୍ୱାଚ୍ଚ ସମୁଦ୍ରତ୍ୱେନ ନିରୂପିଙ । ତତଃ ସୟବଃ ଉପ୍ଭିର୍ଯସ୍ୟ ।  $\times \times$ କିନ୍ଦୁବିଲ୍ସସମୁଦ୍ର- ସୟବଣାସୌ ରୋହିଣୀ ରମଣଶ୍ଚେତି କର୍ମଧାରୟଃ ।  $\times \times \times$  ତଦେବଂ କିନ୍ଦୁବିଲ୍ସ ଶାସନାଜାତଃ ତତ୍ୟେବୋନ୍ନତିକାରକଃ ଯଥା ସାଗରାଜାତଶନ୍ଦ୍ର ସାଗର ବୃଦ୍ଦିକାରକ ଇତ୍ୟର୍ଥଃ ଫପଦ୍ୟତେ ।

ଏହା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରାଚୀନତମ ଟୀକାରୂପେ ସମ୍ମାନିତ । ସେହିପରି ଚନ୍ଦ୍ରଦଉ ଜୟଦେବଙ୍କ ଜୀବନୀ ଆଲୋଚକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରାଚୀନତମ । ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି: –

> "କଗନ୍ନାଥ ପୁରୀପ୍ରାନ୍ତେ ଦେଶେ ଚୈବୋହଳାଭିଧେ, କିନ୍ଦୁବିଳ୍ ଇତିଖ୍ୟାତୋ ଗ୍ରାମୋ ବ୍ରାହ୍ମଣସଂକୁଳଃ । ତତ୍ରୋହଳେ ଆୱେ ଦ୍ୱିକୋ କୟଦେବ ଇତି ଶୂତଃ, ବିଦ୍ୟା ଭ୍ୟାସରତଃ ଶାବ୍ତଃ ପୁରୁଷୋଉମ ପୂଳକଃ ।"

କଗନ୍ନାଥ ପୁରୀପ୍ରାନ୍ତର ଉହଳାଭିଧ ଦେଶ ବୀରଭୂମିରେ ନାହିଁ କି ବ୍ରାହ୍ମଣ ଫକୁଳ କି (ବି) ହୁବିଲ ଗ୍ରାମ ମଧ୍ୟ ସେଠାରେ ନାହିଁ । ପ୍ରଚୁର ପରିମାଣ କେହୁ ଆଉ ବିଲ୍ (ବେଲ) ଭରା ପ୍ରାଚୀକୂଳ କେହୁବିଲ୍ସ ବା ଲୋକକଥାରେ 'କେହୁଲୀ' ନାମ ବହନ କରି ଓଡ଼ିଆ ଘରର ଦିଅଁ କଗନ୍ନାଥଙ୍କୁ ତାଙ୍କ କନ୍ନଦିନରେ 'କେହୁଲୀଫେଟା' ପିହାଇ ଆସୁଛି କେଉଁ ପାଶୋରା ଶତାବ୍ଦୀ କାଳରୁ । ମାଦଳାପାଞ୍ଜି ଏଇ 'ଫେଟାଲାଗି' ବିଧାନକୁ ଲିପିବଦ୍ଧ କରି ରଖିଛି । ଏହି କେହୁଲୀ ଗ୍ରାମର ଶାଡ଼ୀ ଓ କେହୁଲୀ କଥାର ପ୍ରସିଦ୍ଧି ଏବେ ମଧ୍ୟ ଲୋପ ପାଇନାହିଁ ଓଡ଼ିଆ ଘରୁ ।

ବହୁ ପ୍ରାଚୀନ ପୁରୀପ୍ରାନ୍ତୀୟ କେହୁଲୀ ପ୍ରତିଷ୍ଠାକୁ ଅଷ୍ଠାଦଶ ଶତାବ୍ଦରେ ବୀରଭୂମିକୁ ଘୁଆଇନେବା ପ୍ରଚେଷ୍ଠା ପ୍ରଶଂସନୀୟ ! ଅବଶ୍ୟ କେହି କେହି ବିଜ୍ଞବ୍ୟକ୍ତି ବର୍ତ୍ତମାନ ସ୍ୱୀକୃତି ଦେଲେଣି ଯେ ଜୟଦେବଙ୍କ ଜନ୍ନଭୂମି କେହୁଲୀର ଅବସ୍ଥାନ ଓଡ଼ିଶାରେ । ଜୟଦେବ-କେହୁଲୀ ବର୍ଦ୍ଧମାନ ଜିଲ୍ଲାର ବୋଲି ଦାବୀ ଉଠିଛି ଅଷ୍ଠାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ ପରଠାରୁ ।

ଅଷ୍ଟାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ବର୍ଦ୍ଧମାନର ମହାରାଜଙ୍କ ପୃଷ୍ଠପୋଷକତାରେ ବୀରଭୂମି ଅନ୍ତର୍ଗତ ଅଜୟନଦୀ ତୀରସ୍ଥ କେନ୍ଦୁଲୀ ଗ୍ରାମକୁ ଜୟଦେବଙ୍କ ଜନ୍ନସ୍ଥାନ ରୂପେ ପରିଚିତ କରାଇବାର ଅପତେଷ୍ଟା ଆରୟ ହେଲା । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଜୟଦେବ ପ୍ରଣୀତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପଦାବଳୀର ପରମ ଭକ୍ତ ଥିଲେ । ପ୍ରତ୍ୟହ ସେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଅବଶ୍ୟ ଶ୍ରବଣ କରୁଥିଲେ । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରଚାରିତ ବୈଷବ ଧର୍ମର ବାତ୍ୟା ବଙ୍ଗଳାରେ ପ୍ରବାହିତ ହେଲା । ପ୍ରଭୁରୂପେ ସମ୍ମାନିତ ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟଦେବ ଯେଉଁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ନିତ୍ୟପାଠ କରୁଥିଲେ ଉହଳଭୂମି ତାଙ୍କର ନିରାସସ୍ଥଳୀ ହେବାର ସମୁଚିତ ନୂହେ – ଏହି କଳ୍ପନା କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରିବା ଚିତ୍ତାକାଳରେ

ଦୈବଯୋଗକୁ ଉତ୍କଳରେ ପୁରୀପ୍ରାନ୍ତସ୍ଥିତ 'କେହୁଲୀ' ଗ୍ରାମର ନାମ-ସାମ୍ୟରେ ବୀରଭୂମି ଅନ୍ତର୍ଗତ 'କେହୁଲୀ' ଗ୍ରାମର ସନ୍ଧାନ ମିଳିଗଲା । ତହିଁରେ ପୁଣି କୟଦେବଙ୍କ ଆରାଧ୍ୟ 'ରାଧା-ମାଧବ' ଦେବଙ୍କର ପ୍ରାୟ ନାମ ସାମ୍ୟରେ 'ରାଧା-ବିନୋଦ' ଦେବଙ୍କ ପ୍ରତିଷାନ ମଧ୍ୟ ମିଶିଗଲା । ବାକି ରହିଲା ପ୍ରାଚୀ ନଦୀ ।

ପ୍ରାଚୀ ଯେପରି ଏକ ନଦୀ, ଅକୟ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଏକ ନଦୀ । ପ୍ରାଚୀମହାତ୍ୟୁ ବର୍ଣ୍ଣନାନୁସାରେ ପ୍ରାଚୀକୁ ଗଙ୍ଗା ବୋଲାଯାଇଅଛି । ସେହିପରି ଅକୟକୁ ମଧ୍ୟ ଅଷ୍ଟାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଅକୟ-ଗଙ୍ଗା ବୋଲାଯିବାରେ ବିଶେଷ ଅସୁବିଧା ଆଉ କଅଣ ଥାଇପାରେ ? ସର୍ବୋପରି ବର୍ଦ୍ଧମାନପତିଙ୍କ ଅନୁଗ୍ରହ ଲାଭ ପ୍ରୟାସରେ ବଙ୍ଗର ପ୍ରଖ୍ୟାତ କବି ବନମାଳୀ ଦାଶ 'କୟଦେବ ଚରିତ୍ର' ଲେଖିଲେ । ବଙ୍ଗୀୟ ସାହିତ୍ୟ ପରିଷଦ ଏହି ଲେଖାର ଖଣ୍ଡିଏ ମାତ୍ର ପାଣ୍ଡୁଲିପି ପାଇ ତାହା ପ୍ରକାଶ କଲେ । ସମଗ୍ର ବଙ୍ଗଳାରେ ଏହି ଏକମାତ୍ର ପାଣ୍ଡୁଲିପି ପ୍ରାପ୍ତିର ସୌଭାଗ୍ୟ ଘଟିଛି; କାରଣ କୟଦେବ ବଙ୍ଗଳ ଏଙ୍ ଙ୍ଗରେ ସମାଦ୍ର ବିଶିଷ୍ଟ ଭକ୍ତ କବି !!

ନଦିୟାର ମହାପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କର ନିତ୍ୟପାଠ୍ୟ ଥିଲା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ । ମହାକବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଜନ୍ନସ୍ଥଳୀ ବୀରଭୂମିର କେନ୍ଦୁଲୀ ଗ୍ରାମ ବୋଲି ବଙ୍ଗୀୟ ଦାବି । ନଦିୟାଠାରୁ ଏହି ଦେନ୍ଦୁଲୀଗ୍ରାମ ଅଧିକ ଦୂରବର୍ତ୍ତୀ ନୁହେଁ । କିନ୍ତୁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟର ବିଷୟ ଯେ ମହାପ୍ରଭୁ ଏ ପୁଣ୍ୟପୀଠ କେବେ ହେଲେ ଦର୍ଶନ କରିଥିବାର କେହି ବୈଷବ କବି ଉଲ୍ଲେଖକରି ଯାଇନାହାନ୍ତି । କହିବା ନିଷ୍ପ୍ରୟୋଜନ ଯେ ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କର ଅଭ୍ୟୁଦୟକାଳ ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀ ଏବଂ ଜୟଦେବ ଚରିତ ରଚନାକାଳ ଅଷ୍ଟାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ । ଏଥିରୁ କଅଣ ବୁଝିବାକୁ ବାକି ରହୁଛି ଯେ ଜୟଦେବଙ୍କୁ ବଙ୍ଗୀୟ ବୋଲି ଦାବୀ କରିବା ପ୍ରତ୍ୟେର ପ୍ରଧାନ ତଥା ଏକମାତ୍ର ପ୍ରାମାଣିକ ପୁୟକ 'ଜୟଦେବ ଚରିତ୍ର' ନହେଁ ?

କଲିକତା ସୁପ୍ରିମ୍କୋର୍ଟର ବିଚାରପତି ତଥା ଏସିୟାଟିକ୍ ସୋସାଇଟିର ପ୍ରତିଷାତା-ସଭାପତି (Founder President) ଥିଲେ ସାର୍ ଉଇଲିୟମ୍ କୋନ୍ସ । ସେ ୧୭୮୪ରୁ ୧୭୯୪ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବଙ୍ଗଳାରେ ଥିଲେ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ମି: କ୍ଷ୍ମେନ୍ସ କଣେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ଗୁଣଗ୍ରାହକ । 'Gita-govinda or the songs of Jayadeva' ନାମକ ସହର୍ଭରେ ସେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର କେତେଗାଟି ମୁଖ୍ୟ ସଙ୍ଗୀତର ଙ୍ଗରାକୀ ଅନୁବାଦ କରିଅଛନ୍ତି । ମୁଖବନ୍ଧରେ ସେ ସ୍ମଷ୍ଟ ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ,

କୟଦେବଙ୍କ ବଚନ ଅନୁସାରେ ସେ (କୟଦେବ) କଳିଙ୍ଗରେ କନ୍ନଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କ କନ୍ନସ୍ଥାନର ନାମ କେନ୍ଦୁଲି । ତଥାପି ବର୍ଦ୍ଧମାନରେ ଏହି ନାମ-ସାମ୍ୟରେ ଗୋଟିଏ ଗ୍ରାମ (କେନ୍ଦୁଲି) ଥିବାରୁ ସେଠାର ବାସିନ୍ଦା କୟଦେବଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ଦେଶର ଲୋକ ବୋଲି ଦାବି କରନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କ ସ୍ପୃତି ପାଳନ କରି ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବର ଅନୁଷାନ କରନ୍ତି । ଏହି ଦାବିର ଉହାଡ଼ରେ କୟଦେବଙ୍କୁ ବଙ୍ଗୀୟବୋଲି ପ୍ରଚାରର ଅପପ୍ରଚେଷ୍ଟାର ସୂଚନା ଲକ୍ଷଣୀୟ ।

କୟଦେବ-ମେଳା ଓ କେନ୍ଦୁଲୀ ସୟନ୍ଧରେ ଆଉ ଟିକିଏ ଆଲୋଚନା ନିମ୍ନରେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇଅଛି । ''କବି କୟଦେବ ଓ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ''ଗ୍ରନ୍ଥୁଲେଖକ ଶ୍ରୀ ପଷିତ ଶ୍ରୀହରେକୃଷ ମୁଖୋପାଧ୍ୟାୟ କୟଦେବଙ୍କୁ ନାନାମତେ ବଙ୍ଗୀୟ ବୋଲି ପ୍ରମାଣିତ କରିବା ପ୍ରଚେଷ୍ଟା କରିଥିଲେ ହେଁ କେତେକ ନିରାଟ ସତ୍ୟର ସନ୍ଧାନ ଦେଇ ଧନ୍ୟବାଦହିଁ । ମନେହୁଏ ସେ ଏଥିକୁ ଉପାୟହୀନ । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥର ୩୪ ପୃଷ୍ଟା ପାଦଟୀକାର ପାଠୋଦ୍ଧାର କରାଯାଉଅଛି: –

- (୧) \* ''କେଯୁବିଲ୍ୱେର ବର୍ତ୍ତମାନ ନାମ ଜୟଦେବ କେଯୁଲୀ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏଇ କ୍ଷୁଦ୍ର ଗ୍ରାମଖାନିତେ ବ୍ରାହ୍ଲଣ, ଅଗ୍ରୀଦାନୀ, କାୟପୁ, ସଦଗୋପ, ତାମୁଲୀ,କାମାର; ନାପିତ, ଛତ୍ରି, ବୈରାଗୀ, ଶୁଁଡ଼ି, କଲୁ, ଧୋପା, ଯୁଗୀ, ବାଗ୍ଦୀ, ହାଡ଼ୀ, ବାଉରୀ ପ୍ରଭୃତି ଜାତି ବାସ କରେ । ଲୋକସଂଖ୍ୟା ଖୁବ୍ କମ୍ । ଗଦୀର ମୋହାନ୍ତ ଆହ୍ଲେନ । x x x ପ୍ରାୟ ଆଡ଼ାଇ ଶତ କି ତିନିଶତ ବସର ପୂର୍ବେ ରାଧାରମଣ ବ୍ରକବାସୀ ନାମକ କେନୈକ ସାଧୁ ଶ୍ରୀଧାମ ବୃଦ୍ଦାବନ ହଇରେ ତୀର୍ଥ ଦର୍ଶନେ ଆସିୟା ଏଖାନେଇ ଅବସ୍ଥିତି କରେନ । କେଯୁବିଲ୍ୱେର 'ଗଦି' ତାହାରର ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ତିନି ବର୍ଦ୍ଧମାନ ରାଜବାଟୀ ହଇତେ ବିଶେଷ ସାହାଯ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହଇୟାଛିଲେନ । କେଯୁବିଲ୍ୱେର ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ରାଧାବିନୋଦ ଜୀଉର ବର୍ତ୍ତମାନ ମହିର ବର୍ତ୍ତମାନ ରାଜବାଟୀର ବ୍ୟୟେଇ ୧୬୧୪ ଶକାବ୍ଦୀୟ ନିର୍ମିତ ହୟ । x x x ଜୟଦେବ କେଯୁବିଲ୍ୱ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ପଠନ-ପାଠକେର କୋନ ବ୍ୟବସ୍ଥାଇ ନାଇ । ଇହା ଅପେକ୍ଷା ଶୋଚନୀୟ ଅବସ୍ଥା ଆଉ କି ହଇତେ ପାରେ ?
- (୨) ବଗୁଡ଼ା ଜେଲାୟ କେହୁଲୀ ନାମେ ଗ୍ରାମ । ଗ୍ରାମେଇ ଡାକ ଘର । ଡାକଘରେର ନାମ କେହୁଲୀ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଜନକୟେକ ହିହୁର ବାସ ।  $\mathbf{X} \cdot \mathbf{X} \cdot \mathbf{X}$  ଗ୍ରାମେ ପବାଦ ଯେ, କବି ଜୟଦେବ ଏଖାନେ କିଛିଦିନ ବାସକରିୟାଛିଲେନ ।  $\mathbf{X}$

X X ଏଇ ଗ୍ରାମେ କୟଦେବେର ନାମେ ବସରେ କୋନ ସମୟେ ମେଲା ହଇଚ । ପ୍ରାୟ ପଞ୍ଚାଶ ବସ୍ର ହଇତେ ଚରିଲ ମେଲା ବନ୍ଧ ହଇୟା ଗିୟାଛେ । X X X (ପୃ: ୩୬ ଷ୍ଠା)

ଆହୁରି ମଧ୍ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥରେ (ପୃ ୩୬ଷା) ଲେଖାଅଛି ଯେ: -

\* ଏଖନ କେନ୍ଦୁବିଲ୍ୱ ଯେ ବିଗ୍ରହେର ପୂଜାହୟ ତିନି ଶ୍ରୀରାଧାବିନୋଦ ନାମେ ପରିଚିତ । ଏ ବିଗ୍ରହ ପୂର୍ବେ ଶ୍ୟାମାରୁପାର ଗଡ଼େ ଛିଲେନ । ଶ୍ୟାମା ରୂପାର ଗଡ଼ ଜନ-ବସତି-ହୀନ ଜଙ୍ଗଲେ ପରିପୂର୍ତ୍ତ ହଇୟା ଗେଲେ ଏଙ ଅଜୟ ପାରହଇୟା ସେବାଇତଗଣ ନିତ୍ୟ ପୂଜାର ଜନ୍ୟ ପ୍ରତ୍ୟହ ଶ୍ୟାମରୁପାର ଗଡ଼େ ଯାତାୟାତେ ଅସ୍ୱୀକୃତ ହଇଲେ ବର୍ଦ୍ଧମାନେର ରାଜା ଏଇ ଯୁଗଲ ବିଗ୍ରହ କେନ୍ଦୁବିଲ୍ୱେର ଶୂନ୍ୟ ମନ୍ଦିରେ ଆନିୟା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରେନ । ବିଗ୍ରହେର ବର୍ତ୍ତମାନ ମନ୍ଦିର ବର୍ଦ୍ଧମାନେର ମହାରାଣୀ ନୈରାଣୀ ଦେବୀ ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରିୟାଛିଲେନ, ୧୬୧୪ ଶକାଦ୍ୟାୟ ଏଇ ପ୍ରତିଷ୍ଠା କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ତୟ ।''

ପ୍ରୋକ୍ତ ବର୍ତ୍ତନା ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଜୟଦେବ ମନ୍ଦିର ନାମରେ କିଞ୍ଚତ ବର୍ଦ୍ଧମାନର କେନ୍ଦୁଲୀପ୍ଥ ମନ୍ଦିର ଯେ ବାଞ୍ତବରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-କବି ଜୟଦେବଙ୍କ କାଳର ମନ୍ଦିର ନୁହେ ଏକଥାରେ ଅଣୁମାତ୍ର ସନ୍ଦେହ ଥାଇ ପାରେ କି ?

ଡା: ସୁକୁମାରସେନ ବଙ୍ଗଳାର ଜଣେ ସୁଖ୍ୟାତି ଇତିହାସ-ବେଉ। । ତାଙ୍କର ''ବାଙ୍ଗାଳା ସାହିତ୍ୟେର ଇତିହାସ'' (ପ୍ରଥମ ଖଣ୍ଡ ପୂର୍ବାର୍ଦ୍ଧ) ୪୦-୪୨ ପୃଷ୍ଠାରେ ମହାକବି ଜୟଦେବ ଏବଂ କେନ୍ଦୁଲ ସୟବ୍ଧେ ସେ ଯେଉଁ ତଥ୍ୟ ବାଢ଼ିଛନ୍ତି ନିମ୍ନରେ ତାହା ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଉଅଛି ।

''କୟଦେବେର କୋନ କୋନ ଗାନେର ଭଣିତାୟ ନିକେକ ''କେନ୍ଦୁବିଲ୍ ସୟବ-ରୋହିଣୀ'' ବଲିୟାଛେନ । ଇହାଁହଇରେ ଅନୁମାନ କରାଯାୟ ଯେ ତାହାର ଅଭିକନ ଅଥବା ନିବାସ ଛିଲ କେନ୍ଦୁବିଲ୍ୱ । କେନ୍ଦୁବିଲ୍ସ ତାଁହାର 'ଅଭିଜନ', – ଅର୍ଥାତ୍ ପୂର୍ବ ପୁରୁଷେର ନିବାସ ହଇଲେ କିନ୍ଦୁ ବଲବାର ନାଇଁ, କେନ ବା, 'କେନ୍ଦୁଲି' ବଲିୟା ଏଖନ କୋନ ଗାଇଁ ନାଇ । ନିବାସ ହଇଲେ ଅନ୍ୟ କଥା । କେନ୍ଦୁଲି ଗ୍ରାମେର ଅଞିଦ୍ୱ ବାଙ୍ଗାଲା ଦେଶେ କଖନୋ ହୟତ ଛିଲ, ଏଖନ ଲୁପ୍ତ । କୟଦେବେର ମେଲା ଯେଖାନେ ବସିୟା ଥାକେ ତାଁହାକେ କେନ୍ଦୁଲି ବଲିଲେଓ ତାହା କୋନ ଗ୍ରାମେର ମେଲା ନୟ । ଅଜୟେର ଧାରେ ବାଲୁତଟେ ପୌଷ ସଂକ୍ରାନ୍ତି ସ୍ନାନେର ମେଲା । ନିକଟେ ଯେ ଗ୍ରାମ ଆଛେ ତାହାର ନାମ ଓ କେନ୍ଦୁଲି ନୟ । ଏଖାନେ କୈନ୍ଦୁଲି ଗ୍ରାମ ଛିଲବଲିଆ କୋନ ପ୍ରମାଣ ଓ ନାଇ । ଶୁଧୁ ସ୍ନାନ ମେଲାର ନାମ 'କ୍ୟଦେବ କୈନ୍ଦୁଲି'ବା ଶୁଧୁ 'କେନ୍ଦୁଲି' ଇହା ଓ ଅନୁଧାବନ ଯୋଗ୍ୟ ସେ ଏଇ ଅଞ୍ଚଳେ 'କେନ୍ଦୁଲି' ଶବ୍ଦଟି ମେଲା ଅହେଁ ସାଧାରଣ ବିଶେଷ୍ୟ ରୂପେ ସମଧିକ ପ୍ରଚଳିତ । ଚୈତନ୍ୟେର ସମୟେ କୟଦେବେର ସ୍ପୃତି-ସୟଳିତ ଏ ମେଲାର କୋନ ଉଲ୍ଲେଖ ନାଇ, ଏବଂ କୟଦେବେର କନ୍ନସ୍ଥାନ ବା ବାସସ୍ଥାନ ରୂପେ କୈନ୍ଦୁଲିର ବା ଅନ୍ୟକୋନ ଗ୍ରାମେର କଥା ଓ ନାଇ । ନିତ୍ୟାନନ୍ଦେର କନ୍ନସ୍ଥାନ ଏ ସ୍ଥାନ ହଇତେ ଖୁବ୍ ବେଶି ଦୂରେ ନୟ । ସୁତରାଂ ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତେ କୈନ୍ଦୁଲିର ଅନୁଲ୍ଲେଖ ବିସ୍ମୟାବହ । ମେଲା ସ୍ଥାନେର ନିକଟେ ଯେ ମହିର ଓ ଦେବସ୍ଥାନ ଆଛେ ତାହାର ଇତିହାସ ଆରମ୍ଭ ହଇୟାଛେ ୧୬୯୪ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାଦ ହଇତେ ।"

ବୀରଭୂମିର କେନ୍ଦୁଲୀ ଓ ଜୟଦେବ ମେଳା ସୟବ୍ଧେ ଉପରିଲିଖିତ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଯେ ଯଥେଷ୍ଟ ଆଲୋକପାତ କରୁଛି ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହର ଅବକାଶ ନାହିଁ ।

ଏତେ ସବୁ ସରଳ ସତ୍ୟ ବୟାନ ପରେ ମଧ୍ୟ ଡାକ୍ତର ସେନ ମହାଶୟ ବଙ୍ଗୀୟରୀତି ଅନୁଯାୟୀ ସେହି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ନିମ୍ନଲିଖିତ କେତୋଟି ଫକ୍ତି ଲେଖିବାକୁ ପାଶୋରି ଦେଇନାହାନ୍ତି, ଅବଶ୍ୟ ତହିଁ ମଧ୍ୟରେ ନିଷ୍ଟୟାତ୍ନକ ତାକୁ ଟିକିଏ ଦେହଛପା ଦେଇ । ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି:-

"କୟଦେବ ବାଙ୍ଗାଲୀ ଛିଲେନ- ଏଇ ମତଇ ସାଧାରଣ ସ୍ୱୀକୃତ । ତବେ ଉଡ଼ିଶ୍ୟାତେ ଓ କୟଦେବେର ଐତିହ୍ୟ ଆଛେ ବଲିୟା କେହ କେହ ମନେ କରନା ।"  $x \ x \ x$  ଉଡ଼ିଶ୍ୟାୟ ପୁରୀର ଅନତିଦୂରେ ପ୍ରାଚୀ ନଦୀର ଧାରେ କେନ୍ଦୁବିଲ୍ ଗ୍ରାମ ଆଛେ ବଲିୟା କୋନକୋନ ଉଡ଼ିୟା ପଣ୍ଡିତ ଦାବୀ କରେନ ।ଏ ଦାବୀ କତଦୂର ପ୍ରମାଣସହ କାନିନା । ଖୋକଖବର ଲଇୟା ଓ ଗ୍ରାମଟିର ଆସଲ ନାମ କି ଏଙ ସେଖାନେ କୟଦେବର ଐତିହ୍ୟ କତଦିନେର ତାହା କାନିତେ ପାରିନାଇ । ସୁତରଂ ବାଙ୍ଗାଲା ଦେଶେର ଦାବୀ ବେଶି ପୁରାନୋ ବଲିୟା ଆପାତତ ସ୍ୱୀକାର କରିତେଇ ହୟ ।" $x \ x \ x \ ao୍ୟାଦି ।$ 

ବର୍ଦ୍ଧମାନର କେନ୍ଦୁବିଲ୍ କିୟା କେନ୍ଦୁଲୀ ନାମ ସମ୍ପର୍କରେ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଦେବଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ ବା ପରେ ତାଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ କୃଷଦାସ କବିରାଜଙ୍କର 'ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତ' ବା 'ଚୈତନ୍ୟ ଭାଗବତ' ପ୍ରଭୃତି ବୈଷବ ଗ୍ରନ୍ଥରେ କୌଣସି ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ ଅଥବା

କୟଦେବଙ୍କ ଜନ୍ନସ୍ଥାନ ବୀରଭୂମି ଜିଲ୍ଲାର କେନ୍ଦୁଲୀ ଗ୍ରାମ ବୋଲି ଲେଖାଯାଇ ନାହିଁ । ଭୌଗୋଳିକ,ସାହିତ୍ୟିକ ବା ଐତିହାସିକ ପ୍ରମାଣର ଏକାନ୍ତ ଅଭାବସ୍ଥଳେ କୟଦେବ ଲିଖିତ 'କେନ୍ଦୁବିଲ୍ସ'କୁ 'କବରଦସ୍ତି' ବୀରଭୂମିର କେନ୍ଦୁଲୀ ବୋଲି ଦୃଡ଼ଦାବୀ ଉପସ୍ଥାପନା ହାସ୍ୟାଷ୍ପଦ ବିବେଚନା ସିନା !

ବିହାରରେ ମଧ୍ୟ ତ୍ରିହୁଟ ଜିଲ୍ଲାରେ କେନ୍ଦୁଲୀ ନାମକ ଗୋଟିଏ ସ୍ଥାନ ଅଛି । 'ଅଭିନବ ଜୟଦେବ'ରୂପେ ମିଥିକାର ରାଜଦଉ ଉପାଧିଧାରୀ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ବୈଷବ କବି ବିଦ୍ୟାପତିଙ୍କର ଏହା ଜନ୍ନସ୍ଥାନ । କାହିଁ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ମହାକବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଜନ୍ଲଭୂମି ରୂପେ ବିହାରରୁ ଅଯଥା ଦାବୀ ଉଠିବାର ଶୁଣା ନାହିଁ ତ !

କେନ୍ଦୁବିଲ୍ କହିଲେ'କେନ୍ଦୁ' ଆଉ 'ବିଲ୍' ଦୁଇଟି ଶବ୍ଦର ସମାହାର ବୁଝାଏ । ଦୁଇଟିଯାକ ବୃଷ ବା ଫଳ ଓଡ଼ିଶାର ଆଦୌ ଅଜ୍ଞାତ ନୁହେ । ଓଡ଼ିଆ ଶିଶୁ ମଧ୍ୟ ଏ ଦୁଇ ବୃଷ ଓ ଫଳ ସହିତ ଅତି ପରିଚିତ ।

ଓଡ଼ିଶାରେ ଯେଉଁ ବୃକ୍ଷ ବା ଫଳକୁ 'କେନ୍ଦୁ' ବୋଲି କହନ୍ତି, ବଙ୍ଗଳାରେ ତାହା ସେହି (କେନ୍ଦୁ) ନାମରେ ଆଖ୍ୟାତ ନୁହେଁ । କେନ୍ଦୁ ଶବ୍ଦର ନାମଗନ୍ଧ ନଥିବା ପୁଳରେ କେନ୍ଦୁ ସହିତ ବିଲ୍ୱମିଶି କେନ୍ଦୁବିଲ୍ସ ନାମରେ ପ୍ରସିଦ୍ଧି କିପରି ସୟବପର ହୋଇପାରେ ? ଶିରେନାଞି-କୃତୋବ୍ୟଥା ?

ଓଡ଼ିଶାର ବଶକଙ୍ଗଲରେ କେନ୍ଦୁ ଓ ବିଲ୍ୱ (କଥିତ ଭାଷାରେ ବେଲ) ଗଛ ପ୍ରବୃର ପରିମାଣରେ ଭରି ରହିଛି । ତ୍ରିପଣ କଳା ବର୍ଷର ପୁରୁଷ ବା ନାରୀକୁ ଉପହାସ କରି ଗାଉଁଲୀ ତଗ ପହଳିରେ ଅଶିକ୍ଷିତ ଲୋକେ ମଧ୍ୟ କହନ୍ତି–

> ''କହ୍ନି ମଞ୍ଜିପରି ଗୋରା କେନ୍ଦୁକାଠ ପରି ତୋରା ।''

'କେହୁ' ଶବ୍ଦର ଚଳଣି ଏଇଥ୍ରୁ ଅନୁମାନ କରନ୍ତୁ ।

କେନ୍ଦୁ ଆଉ ବିଲ୍ ବା ବେଲର ନାମାନୁସାରେ କେନ୍ଦୁଝର, କେନ୍ଦୁପାଟଣା, ବେଲଗାଁ, ବେଲପଡ଼ା ପ୍ରଭୃତି ବହୁସ୍ଥାନ ଓଡ଼ିଶାରେ ରହିଛି । କେଉଁଠାରେ କେନ୍ଦୁ ବା କେଉଁଠାରେ ବେଲର ପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟ ଘେନିଏହି ସ୍ଥାନଗୁଡ଼ିକ ନାମିତ ହୋଇଅଛି ।

ଲୋକରେ କଥା ଅଛି କେନ୍ଦୁଝରର ଶତାବ୍ଦୀ ଶତାବ୍ଦୀ ପୂର୍ବନାମ ଥିଲା କେନ୍ଦୁ କହର । ଅର୍ଥାତ୍ କହର (ତେକ) ର କେନ୍ଦ୍ର । ମହାତ୍ନା ବୁଦ୍ଧଙ୍କ ସମୟରେ ଏହି ନଗ୍ର ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇଥିଲା । କେନ୍ଦୁ ଶବ୍ଦଟି ଏତେ ପରିମାଣରେ ଲୋକ ପ୍ରଚଳିତ ସେ କ୍ରମେ 'କେନ୍ଦ୍ର' କେନ୍ଦୁ ବୋଲାଇଲା ଏବଂ କହର ଶବ୍ଦ ଝର ରୂପେ କଥିତ ହେଲା ।

କେନ୍ଦୁଲୀ ଶାସନ ପ୍ରାଚୀନଦୀ କୂଳରେ ଅବସ୍ଥିତ । ପ୍ରାଚୀନଦୀର ପ୍ରବାହମାନ ଜଳଧାରାର ତୀରେ ତୀରେ ବହୁ ଶିବମନ୍ଦିର (ଲିଙ୍ଗ) ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ଏଥିମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଶିବଙ୍କର ଆସ୍ଥାନ ଗୋଟିଏ 'ବେଲ' ଗଛର ମୂଳରେ ବୋଲି ତାହାଙ୍କୁ 'ବିଲ୍ସେଶ୍ୱର' ବୋଲାଯାଏ । ତୀର ନିକଟସ୍ଥ ଜନବସତି ବହୁ ବିଦ୍ୱାନ ପଣ୍ଡିତ ସଙ୍କୁଳ ଥିଲା । ଜୟଦେବ ଏହି ରୂପେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ପ୍ରାଚୀ ନଦୀ ତୀରବର୍ତ୍ତି କେନ୍ଦୁବିଲ୍ ଶାସନର ଚନ୍ଦ୍ରମା । କପିଳ ସଂହିତାରେ ଏହି ବିଦ୍ୱଜନ ଓ ବିଲ୍ସେଶ୍ୱରଙ୍କ ସୟହେ କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ-

କ୍ରୋଷେକ୍ରୋଷେ ଚ ଲିଙ୍ଗାନି ଡଟେ ଡସ୍ୟ ମନୋରମେ ସର୍ବତ୍ର ସୁଖ ସଞ୍ଚାରେ ବିଦ୍ୱଜନ ସୁସେବତେ । ତତ୍ର ବିଲ୍ୱେଶ୍ୱରୋ ନାମ ବିଲ୍ମମୂଳାଶ୍ରିତେ ହରଃ ଙ ହୃଷ୍ଟା ପୂଜୟିତ୍ୱା ଚ ବରଃ ଶିବମବାପୁୟାତ୍ ।''

ଏହିପରି କେନ୍ଦୁ ଏବଂ ବିଲ୍ବ୍-ଷର ପ୍ରାଚୂର୍ଯ୍ୟ ହେତୁ ସ୍ଥାନଟି 'କେନ୍ଦୁବିଲ୍' ବୋଲାଇବା ସୁନିଷ୍ଠିତ । ଏହି ନାମଧ୍ୟେୟ ଗ୍ରାମଟି କାଳକ୍ରମେ ଲୋକ କଥାରେ 'କେନ୍ଦୁଲି' ବୋଲାଉଛି । ଗ୍ରାମର ଅବସ୍ଥିତି ପୁରୀ ଜିଲ୍ଲାରେ । ଓଡ଼ିଶାରେ ଗଙ୍ଗବଂଶ ରାଜଦ୍ୱ ପୂର୍ବରୁ (ପ୍ରାୟ ନବମ ଶତାବ୍ଦୀ) ଏହା ଏକ ଶାସନ ବା ବହୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ ବସତି ଗ୍ରାମ ରୂପେ ପରିଚିତ ଥିଲା । ବିଞ୍ଚର କେନ୍ଦୁବନ କଟାଯାଇ କ୍ରମେ ଏଠାରେ ଜନବସତି ଗଢ଼ିଉଠିଛି । ଗ୍ରାମଟି ପ୍ରାଚୀନଦୀରେ ତୀରରେ । ଦକ୍ଷିଣ ପୂର୍ବପଟେ ଗ୍ରାମଠାରୁ ପ୍ରାୟ ଦୁଇମାଇଲ ଦୂରତ୍ୱ ମଧ୍ୟରେ ଘଟିଛି ପବିତ୍ର ତ୍ରିବେଶୀ-ସଙ୍ଗମ; ପ୍ରାଚୀ କୁଶଭଦ୍ରା ଏବଂ ଧନୁଆଁ ନଦୀର ମିଳନରେ । ଏହିଠାରେ ବିରାଜିତ ମାଧବ ମୂର୍ତ୍ତି 'ଦ୍ରିବେଶୀ ମାଧବ' ରୂପେ ପରିପୂର୍କିତ । ମୂର୍ତ୍ତି ନିର୍ମାଣ ଓ ପ୍ରତିଷ୍ଠାକାଳ ପ୍ରାୟ ଦଶମ ଶତାବ୍ଦୀ ବୋଲି ପ୍ରତ୍ୱତତ୍ତ୍ୱବେଭାମାନଙ୍କ ମତ । ପ୍ରତିବର୍ଷ ମାଘ ଅମାବାସ୍ୟା ଦିବସରେ ଏଠାରେ ତ୍ରିବେଶୀ ସ୍ନାନମେଳା ବସେ । କପିଳ ସଂହିତା ଏବଂ ପ୍ରାଚୀ ମହାତ୍ୟୁରେ ଏହା ଅତି ପବିତ୍ର ସ୍ଥଳରୂପେ ଆବହମାନ କାଳରୁ ସମ୍ମାନିତ । ପ୍ରାଚୀ ମହାତ୍ୟୁର ଉତ୍କଳାନୁବାଦରେ କୁହାଯାଇଅଛି:-

''ନାମ ତାହାର ଅନ୍ତର୍ବେଦୀ ସାଯୁଜ୍ୟ ମୋକ୍ଷ ପ୍ରଭୁବାଦୀ । ତ୍ରିବେଣୀ ସ୍ନାନ କରି ନର ମୁକ୍ତି ଲଭଇ କଳେବର ।

X X X

ଗଙ୍ଗାଙ୍କଠାରୁ ସେ ଅଧିକ
ହୋଇ ପବିତ୍ର କରେ ଲୋକ ।
କାଳିନ୍ଦୀ ଗଙ୍ଗା ସମୀପରେ
ଯେ ଫଳ ସେ ଫଳ ପାଚୀରେ ।''

କପିଳ ସଂହିତାରେ ମଧ୍ୟ ଏହି 'ତ୍ରିବେଣୀ' ସଙ୍ଗମସ୍ଥଳ ସମ୍ପର୍କରେ କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ: –

''ତ୍ରିବେଶୀ ସଙ୍ଗମ ତତ୍ର ମହାପୁଣ୍ୟ ପ୍ରଦାୟଙ୍କ ତତ୍ର ସ୍ନାନେ ମହୀପାଳ ମାଘମାସେ ପ୍ରକୀର୍ତିତମ୍ । ବିଶେଷେଣ ପ୍ରବକ୍ଷାମି ଅମାବାସ୍ୟାଂ ଫଳଂ ମହତ୍ ସ୍ନାନ ସନ୍ଧ୍ୟାଂ ଜପୋ ଦାନମକ୍ଷୟଂତ୍ର ସୀମରିଗମ୍ ।।' ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ସ୍ଥାନଟି ତ୍ରିବେଶୀ ଗଙ୍ଗା ରୂପେ ପ୍ରକୀର୍ତିତ ।

କୟଦେବଙ୍କ ପକ୍ଷେ ବୀରଭୁମିର କେହୁଲିଠାରୁ ଦୁଇଶତ ମାଇଲ ଦୂରସ୍ଥ ଗଙ୍ଗାସ୍ନାନ ପରିକଳ୍ପନା ଏଙ୍ ପୁରୀଜିଲ୍ଲାର କେହୁଲିଠାରୁ ମାଡ୍ର ଦେଡ଼ମାଇଲ ଦୂରରେ ପ୍ରବାହିତା ତ୍ରିବେଣୀ ଗଙ୍ଗାସ୍ନାନ ସୟାବନାର ମହତ୍ୱ ସହଜ ଅନୁମେୟ ।

ଓଡ଼ିଶାର କେହୁଲି ଗ୍ରାମର ଅଧିଷାତ୍ରୀ ରୂପେ ପ୍ରତିଷିତା ଜାଗେଶ୍ୱରୀ ଦେବୀ କେହୁ ବୃକ୍ଷମୂଳରେ ବିଭାଜିତା । ଦେବୀ ଅୟିକା ପୂର୍ବେ ବିଲ୍ ମୂଳରେ ହିଁ ଅବସ୍ଥିତା ଥିଲେ । ଲୋକେ, ପରେ ତାଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ମନ୍ଦିର ମଧ୍ୟରେ ସ୍ଥାପନ କଲେ । ମନ୍ଦିରଟି କାଳଚକ୍ର କବଳରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଭଗ୍ନ ପ୍ରାୟ । କିନ୍ତୁ ଏଇ ମନ୍ଦିରର ମୁଖୁଶିଆଳି ଅଦ୍ୟାପି ପଥର ଗିରାରେ ଅଲିଭା ଜୟଦେବୀ ରଚନା ଗାଉଛି 'ଜଏ ଜଏ ଦେବ ହରେ' । ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣକାଳ ୧୧୧୨ ଶକାବ୍ଦ ଅର୍ଥାତ୍ ୧୧୯୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦ । ଏହା ମଧ୍ୟ ତାହାରି ପାର୍ଶ୍ୱରେ ଖୋଦିତ । ଏହି ଚିରନ୍ତନୀ ଲେଖାକୁ କଅଣ ଜୟଦେବଙ୍କ ସ୍ୱୃତି ସ୍ମରଣ ବୋଲି କେହି ଚେତନ ପୁରୁଷ ଅସ୍ୱୀକାର କରିପାରେ ?

ଏହି ଦେବୀ ମନ୍ଦିରରେ ଚିରାଚରିତ ପ୍ରଥାନୁସାରେ ଦୁର୍ଗାପୂଜା ଅନୁଷିତ ହୋଇଆସୁଛି । ଦେବୀପୂଜାରେ ଚଣ୍ଡୀପାନ ହିଁ ଶାସ୍ତ୍ରବିଧି । କିନ୍ତୁ ମନ୍ଦିରରେ ତହିଁର ବିଚିତ୍ର ବ୍ୟତିକ୍ରମ ପ୍ରଥା ପ୍ରଚଳିତ । ଚଣ୍ଡୀପାଠ ପରିବର୍ତ୍ତେ ଦେବୀଙ୍କ ଛାମୁରେ, ପ୍ରତିବର୍ଷ ଦୂର୍ଗାପୂଜା ବା ଦଶହରା ପର୍ବ କାଳରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପାରାୟଣ କରାହୁଏ ।

ବର୍ଦ୍ଧମାନ ଜିଲ୍ଲା କେନ୍ଦୁଲି ଗ୍ରାମର ମନ୍ଦିରରେ କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପାଠପଠନର କୌଣସି ସୂଚନା ନଦେଖି ପଣିତ ହରେକୃଷ ମୁଖୋପାଧ୍ୟ ଦୁଃଖ ପ୍ରକାଶ କରିଅଛତି । ମାତ୍ର ଦୁଃଖ କରି ଲାଭ କଅଣ ? ଭକ୍ତକବି ଜୟଦେବ ତ ସେ ଭୂମିର ସନ୍ତାନ ନୁହନ୍ତି । ତାଙ୍କର ସ୍ମୃତି ସ୍ମରଣ ଲାଗି ସେସ୍ଥାନକୁ ଲୋକେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପାଠ କରିବେ ଅବା କାହିଁକି ? ଏ କଥା ହିଁ ସ୍ୱୀକାର କରାଯାଇପାରେ ଯେ ହୁଏତ ଜୟଦେବ କେନ୍ଦୁଲିସ୍ଥ ରାଧା-ବିନୋଦ ମନ୍ଦିରରେ 'ଗୀତ' ଅଛି କିନ୍ତୁ 'ଗୋବିନ୍ଦ' ଦୁର୍ଲୁଭ ।

କେହୁଲି ଶାସନର ପ୍ରସିଦ୍ଧି ବହୁ ପୁରାତନ ।୧୩୭୮-୧୪୦୭ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାଦ ମଧ୍ୟରେ ଉହଳେଶ ମହାରାଳା ୪ଥି ନରସିଂହଦେବଙ୍କ ପ୍ରଦଉ କେତୋଟି 'ତୟାପଟା' ସନନ୍ଦ ନିକଟରେ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇଅଛି । ଏଗୁଡ଼ିକ ଗୋଟିଏ ପଥର ବାକ୍ସ ମଧ୍ୟରେ ବନ୍ଦ ଥିଲା । ଚଣ୍ଡିମନ୍ଦିର ସନ୍ନିକଟ ଗୋଟିଏ ପୃଷ୍କରିଣୀ ଗର୍ଭରୁ ଏଗୁଡ଼ିକ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇଅଛି । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ନେହୀ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍ଶୀ ନରପତି ମହାରାଳା ପ୍ରତାପରୁଦ୍ର ଦେବ ୧୪୯୭-୧୫୩୪ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦ ମଧ୍ୟରେ କେନ୍ଦୁଲି ଶାସନରେ ବହୁ ବ୍ରାହ୍ମଶଙ୍କର ବସବାସ ନିମିଉ ଭୂମିବୃତ୍ତି ଦାନର ପ୍ରମାଣ ଦିଏ ଏହି ସନନ୍ଦ ଲେଖା ।

କେହୁଲି ଶାସନର ମଠକୁ କେତେକାଳ ପୂର୍ବେ ଦେବଦର୍ଶନାର୍ଥୀ ଅଫଖ୍ୟ ଯାତ୍ରୀ ଭାରତର ନାନା ପ୍ରାନ୍ତରୁ ଆସୁଥିଲେ । ପୁରୁଷୋଉମର ପଣ୍ଡାମାନେ ଘରେ 'ଯାତ୍ରୀ'ମାନଙ୍କ କୃଷିନାମା ବା ବଂଶଲେଖ ଥିବାପରି ଏହି ମଠର ସେବକମାନେ ଯାତ୍ରୀମାନଙ୍କ ନାମଧାମ ଓ ବଂଶ ପରମ୍ପରାର ଲେଖା ମଧ୍ୟ ରଖୁଥିଲେ । କେହୁଲି ଶାସନଟି ଶ୍ରୀମାନ୍ କଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଅମୃତ ମଣୋହି 'ମାହାଲ' (ସମ୍ପରି) । ତ୍ରିମାଲୀ ମଠାଧୀଶ ଏହି ଗ୍ରାମକୁ ନିଷର ବୃତ୍ତି ରୂପେ ଭୋଗକରି ଆସୁଅଛନ୍ତି । ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଯାତ୍ରୀ ବିବରଣୀ ଲାଗି କୌତୁହଳୀ ପାଠକ ତ୍ରିମାଳୀମଠ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରନ୍ତୁ ।



## ପଦ୍ଜାବତୀ ପରିଶୟ

'ଉକ୍ତମାଳ' ଗୁନୁ ତଥା ପ୍ରଚଳିତ କିୟଦନ୍ତୀ ମତରେ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ପିତାମାତା ପ୍ରଥମେ ଥିଲେ ନିଃସନ୍ତାନ । ଶ୍ରୀମନ୍ କଗନ୍ନାଥଙ୍କଠାରେ ସନ୍ତାନ ଲାଭ ପ୍ରାର୍ଥନା କରି ସେ ଦୁହେଁ ସତ୍ୟ କଲେ ଯେ ପୁତ୍ର ଜନ୍ନ ହେଲେ ସେ ହେବ ପ୍ରଭୁଙ୍କର ସେବକ ଏବଂ କନ୍ୟାଜାତ ହେଲେ ହେବ ସେବାଦାସୀ ବା ଦେବଦାସୀ । ଯଥାକାଳରେ ଜନ୍ନଲାଭ କଲେ ପଦ୍ନାବତୀ । ଯୌବନ ପ୍ରାପ୍ତିପରେ ଶପଥ ରକ୍ଷା ନିମିଭ ପିତାମାତା ତାଙ୍କୁ ଶ୍ରୀକ୍ଷେତ୍ରକୁ ଘେନିଗଲେ । ସେଠାରେ ବଡ଼ପଣା ଓ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ପିତାଙ୍କୁ ପ୍ରଭୁଙ୍କର ସ୍ୱପ୍ନାଦେଶ ହେଲା; କନ୍ୟାକୁ ଭକ୍ତ ଜୟଦେବଙ୍କ କରରେ ସମ୍ପର୍ଣ କରିବା ନିମିଭ ।

ସାଧୁ ଜୟଦେବ ପ୍ରଥମେ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ପାଣିଗ୍ରହଣରେ ଏକାନ୍ତ ଅନିଚ୍ଛା ପ୍ରକାଶ କଲେ । ପରେ ସେ ବଡ଼ପଣ୍ଡା ପ୍ରଭୃତିଙ୍କଠାରୁ ସମଷ ଘଟଣା ଶୁଣି ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଆଦେଶର ଅବମାନନା କରିବା ଏକାନ୍ତ ଅନୁଚିତ ଓ ଅଧର୍ମ ବିଚାରି ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କର ପାଣିଗ୍ରହଣ କଲେ । ଏଥ୍ରୁ ସ୍ପୃଷ୍ଟ ଅନୁମାନ କରିହୁଏ ଯେ ଏ ଶୁଭ ପରିଣୟ ସଂଘଟିତ ହୋଇଥିଲା ଶ୍ରୀକ୍ଷେତ୍ରରେ ଏଙ୍ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ।

ଭକ୍ତମାଳର ବର୍ତ୍ତନା ଅନୁସାରେ କୟଦେବ ପରେ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ସହିତ ଶ୍ୱଶୁରାଳୟକୁ ଯାଇଥିଲେ ଏଙ ସେହିଠାରେ (ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ପିତୃ ଗୃହରେ) ଯଥାବିଧି ପରିଣୟ ସମାହିତ ହୋଇଥିଲା ।

''ତସ୍କାଦସ୍ୟା ପିତୁର୍ଗେଙ ଗତ୍ୱହୁମନୟା ସହ ଇମା ଗ୍ରହୀଷ୍ୟାମି ବିଧ୍ନା ନାତ୍ର ସଂଶୟଃ ।।

Х

କୟଦେବୟାୟା ସାଧି ଦେବଶର୍ମଗୃହ ଗତଃ ।।
ତମୃତ୍ତ୍ୱା ଗଦ୍ଗଦଂ ସର୍ବ ପ୍ରତିଗୃହ୍ୟ ଯଥାବିଧି ।
ପଦ୍ନାବତ୍ୟାତୟା ସାଧିମାଳଗାମ ନିଙ୍ଗ ଗୃହମ୍ ।।
ଉଭୌ ତୌ ଦମ୍ପତୀ ତତ୍ର ଏକପ୍ରାଣୌ ବଭୂବତୃଃ ନୃତ୍ୟନ୍ତୌ ଚାପି ଗାୟନ୍ତୌ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍ଚନ ତପ୍ରୌ ।।

(ଭକ୍ତମାଳ ୩୯ ସର୍ଗ)

କୟଦେବ ଚରିତ୍ର ମତେ-

କୟଦେବ କେନ୍ଦୁବିଲ୍ (ବୀରଭୂମି) ଶିବ ମଷପରେ ହରିନାମ କୀର୍ତ୍ତନ କରୁଥିଲେ । ପଦ୍ମାବତୀଙ୍କ ପିତାମାତା ଶପଥ ରକ୍ଷାକରି ପୁରୀଧାମରେ ଶ୍ରୀକଗନ୍ନାଥଙ୍କ ନିକଟରେ ଉପସ୍ଥିତ ହେଲେ । ତହୁଁ ''ନୀଲାଚଲନାଥ ତାହାଦିଗକେ ସ୍ୱପ୍ନାଦେଶ ଦେନ, ତୋମରା କେନ୍ଦୁବିଲ୍ ଗିୟା, ଆମାର ଅଂଶରୂପ ବ୍ରାହ୍ମଣ କୟଦେବେର କରେ କନ୍ୟା ସଂପ୍ରଦାନ କର । ବନମାଲୀ ଦାଶ ଲିଖିୟାଛେନ–

କଗନ୍ନାଥ ବଲିଲେନ୍-ତାହାଁରେ ଦେଖୟା ମନେ ଘୃଣା ନା କରିବେ ଯେମତ ଆମାକେ ଜାନ ତେମତି ଜାନିବେ ।। ''ସେ ଦାନ ଆମିଇ ଗ୍ରହଣ କରିବ, ତୋମରାଓ ଅରୁଣୀ ଦିବେ ।'' (କ:ଜ:ଓ ଶ୍ରୀ ଗୀ ଗୋ:- ପୃଷା ୪୭)

ବିବିଧ ଗ୍ରନ୍ଥବାଣୀ ଲୋକକଥା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ଇତ୍ୟାଦିର ବିପରୀତ ବର୍ଣ୍ଣନା ଘେନି ଲିଖିତ 'କୟଦେବ ଚରିତ୍ର' ବର୍ଣ୍ଣନା ଅନୁସାରେ ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟରୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଦମ୍ପତ୍ତି କୋଡ଼ିଏ ଦିନ କାଳ ଚାଲି ଚାଲି କେନ୍ଦୁବିଲ୍ସରେ ଉପସ୍ଥିତ ହେଲେ, ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ସହିତ । ଏଠାରେ ସେମାନେ ବିଭିନ୍ନ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ପ୍ରଶ୍ନ କରି କୟଦେବଙ୍କ ସନ୍ଧାନ ପାଇଲେ ନାହିଁ । ଯଦିବା ବନମାଳୀ ଦାସଙ୍କ କଥା ଅନୁସାରେ କୟଦେବ ଭିକ୍ଷା ମାଗୁଥିଲେ ଏବଂ ଗ୍ରାମର ଶିବମଣ୍ଡପରେ ହରିନାମ ଗାଉଥିଲେ ତଥାପି ଗ୍ରାମବାସୀ କେହି ତାଙ୍କର ପରିଚୟ ଦେଇ ପାରିଲେନାହିଁ ! ଶିବ ମଣ୍ଡପଟି ତେବେ ବୋଧହୁଏ ଗ୍ରାମବାସୀମାନଙ୍କର ଅଞ୍ଜାତ ଥିଲା କିୟା ଦର୍ଶନାର୍ଥୀ କେହି ସେ ମନ୍ଦିରକୁ ଯାଉ ନଥିବେ । ନଚେତ୍ ପାଗଳପରି ଜଣେ ଲୋକ ସେଠାରେ ହରିନାମ ଗାଇ ନାଚି ବୁଲୁଥିବାର ସତ୍ୟ ହୋଇଥିଲେ ଅନ୍ତତଃ କୌତୂହଳ ପରବଶହୋଇ କେହି ହେଲେ ତ ତା'ର ପରିଚୟ ଲୋଡ଼ିବା ମନୁଷ୍ୟ ପକ୍ଷେ ସ୍ୱାଭାବିକ । କିନ୍ତୁ କୟଦେବ ଚରିତ୍ର ବର୍ଣ୍ଣନାନୁସାରେ ଏହା ସୟବ ହୋଇନାହିଁ ।

ପରିଶୟ ସୟବ୍ଧେ ବଙ୍ଗଳ। ''ଚିତ୍ରେ ଜୟଦେବ-ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ'' ବର୍ଷନାନୁସାରେ-ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ପିତା ଦେବଶର୍ମା ବୀରଭୁମିର କେନ୍ଦୁଲିରେ ପହଞ୍ଚ କଣେ ବ୍ରାହ୍ମଣଙ୍କ ଆଶ୍ରୟରେ ରହିଲେ । କୁହାଯାଇଅଛି ଯେ ''ପ୍ରଥମ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରତେ ଗିୟେଇ ବ୍ରାହ୍ମଣ ହତାଶହୟେ ପଡ଼ଲୋ । ଜୟଦେବ ଗୋସ୍ୱାମୀ (!)

ବଲେ କୋନ ପରିଚିତ ବ୍ୟକ୍ତରଇ ଖବର କେଉ ଦିତେ ପାରେନା । ଆଶ୍ରୟଦାତା ଗୃହସ୍ଥ ଯଖନ ବ୍ରାହ୍ମଣେର ମୁଖେ ଶୂନଲେନ ଯେ ପଦ୍ନାବତୀର ସଙ୍ଗେ ସେଇ କୟଦେବ ଗୋସ୍ୱାମୀର ବିୟେ ଦେବାର କନ୍ୟେ ତିନି ଏସେଛେନ, ଗୃହକର୍ଭା ଅବାକ୍ ହୟେ ଗେଲେନ୍ । X X X ନିଷ୍ଟୟଇ ବ୍ରାହ୍ମଣେଇ ସ୍ୟାଦେକୋନ ଭୁଲ ଆଛେ । X X X ବିଭିନ୍ନ ଲୋକେର କାନୁଥେକେ ଟୁକୁରୋ ଟୁକୁରୋ ଯେ ସ୍ୟାଦ ପେଲୋ, ତା ଏକତ୍ର କରେ କୟଦେବ ଗୋସ୍ୱାମୀର ଚରିତ୍ର, ଯା ଦାଁଡ଼ା ଲୋ...... କେଉ ବଲେ ପାଗଲ,କେଉ ବଲେ ଭିଖାରୀ,କେଉବଲେ ଲମ୍ପଟ । କେଉ ବଲତେ ପାରେନା ସଠିକ୍ ଭାବେ କୋଥାୟ ସେ ଥାକେ ବା କି କରେ । ଅଧକଂଶ ସମ୍ଭାନ୍ତ ଲୋକର କ୍ୟଦେବର ପରିଚୟ ଜାନେନ ନା । ନୀଚ ଜାତୀୟ ଲୋକେଦେର କାନୁ ଥେକେଇ ତାର ପରିଚୟ ପାଓୟା ଗେଲ...... ।''

ଅବଶେଷରେ ଅବଶ୍ୟ, କଦୟ ଖଣ୍ଡିରେ କୟଦେବଙ୍କ ସନ୍ଧାନ ମିଳିଲା । ବଙ୍ଗଳାରେ ସେତେବେଳେ ତନ୍ତ୍ରପୂଜା ହିଁ ଥିଲା ମୁଖ୍ୟ । ''ସମାଜେର ରନ୍ଧ୍ରେ ରନ୍ଧ୍ରେ ଚଲେଛେ ନାରୀ ଦେହକେ ନିୟେ ଏକ ବିଭିସ କାମଲୀଲା ।''

ଏହିପରି ସମୟରେ ବୀରଭୂମି କେନ୍ଦୁଲୀ ଗ୍ରାମର ଅକୟ ନଦୀ ତୀରରେ କୟଦେବ (ଗୋସ୍ୱାମୀ)ଙ୍କର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ସମ୍ଭବ ହେଲା । ଏହିଠାରେ ଅକୟ ନଦୀରେ ସ୍ନାନକାଳରେ ସେ ପାଇଲେ ନଦୀର୍ଗଭରୁ ''ରାଧାଶ୍ୟାମେର ଯୁଗଳ ମୂର୍ତ୍ତି, ତାର ଇଷ୍ଟଦେବତା (!) । ସେଇ ରାଧାଶ୍ୟାମେର ମୂର୍ତ୍ତିକେ କୋଲେ କରେ କୟଦେବ ଅକୟେର ତୀରେ ଏ ଯୁଗଳମୂର୍ତ୍ତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବର୍ତ୍ତିତ 'ରାଧାମାଧବ' ନୁହନ୍ତି – ଏହା ହେଉଛନ୍ତି 'ରାଧାଶ୍ୟାମ ।'

ପରେ ପୁଣି ଏହିଠାରେ ଉଭାହେଲା 'ରାଧାବିନୋଦ' ମନ୍ଦିର – ଯାହା ବର୍ଦ୍ଧମାନ ମହାରାଜାଙ୍କ କୀର୍ତ୍ତି । ଏହି 'ରାଧାବିନୋଦ' ମନ୍ଦିରକୁ 'ରାଧାମାଧବ' ମନ୍ଦିର ରୂପେ ପରିଚିତ କରାଇବାକୁ ବହୁ ସୁଚତୂର ଅପକଳ୍ପନା କରାଯାଇଅଛି । ପରବର୍ତ୍ତୀ ଯୁଗରେ ଯେତେଦୂର ଜଣାଯାଏ, ଏହାର ଅଙ୍କୁରାରୋପଣର ଶୁଭ ଦେଲେ ଜୟଦେବ ଚରିତ୍ରକାର ବଙ୍ଗଳାର ମାନନୀୟ କବି ବନମାଳୀଦାସ ମହୋଦୟ; ବର୍ଦ୍ଧମାନ ମହାରାଜାଙ୍କ ପୁଶସ୍ତି ଗାୟନ ଅଭିପାୟରେ ।

ଏହିଠାରେ ଘଟେ ପଦ୍ମାବତୀ ପରିଶୟ । ଏହିଠାରେ ''ଜୟଦେବ ରଚନା କରିତେବସେନ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କାବ୍ୟ ।'' ଆଉ ଏହିଠାରେ ମଧ୍ୟ କବି ପୋଥୀରେ ଲେଖାହୁଏ :-''ସ୍ମର ଗରଳ ଖଣ୍ଡଟ ମମ ଶିରସି ମଣ୍ଡଟ ଦେହି ପଦପଲ୍ଲବ ମୁଦାରଂ ।''

ଏହି ଅର୍ଦ୍ଧପଦ ଲେଖିସାରି କବି '' ନଦୀତେ ସ୍ନାନେର ଜନ୍ୟେ ବେରିୟେ ପଡଲେନ ।''

X X X X

''ଅକ୍ୟେର ତଟେ ସେଦିନ ମାନୁଷେର ପ୍ରେମେର ଆକର୍ଷଣେ ଭଗବାନ ସଶରୀରରେ ଏସେଛିଲେନ ନେମେ, ତାର ଚିହ୍ନ ରୟେଗେଲ ନିତ୍ୟକାଲେର କନ୍ୟେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କାବ୍ୟେ ।''

ଗ୍ରନ୍ଥାନ୍ତରେ (କ:ଜ: ଓ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିଦ: – ପୃ ୪୮ ଷା) କିନ୍ତୁ ଅଜୟ ନଦୀରେ ସ୍ନାନ କରିଥିବା ପରିବର୍ତ୍ତେ ''କବି ଗଙ୍ଗାସ୍ନାନେ ଗେଲେନ'' ବୋଲି ଲେଖାଅଛି । (ଏଠାରେ ବୀରଭୂମି କେହୁଲୀଠାରୁ ଗଙ୍ଗାର ଦୂରତ୍ୱ ଅନୁମେୟ) ।

ପଦ୍ନାବତୀ ପରିଶୟ ସହିତ ଶ୍ରୀ ଜଗନ୍ନାଥ, ଶ୍ରୀ ମହିରର ପୂଜାପଣା, ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ପିତା ଦେବଶର୍ଜା ଏଙ୍ ଜୟଦେବଙ୍କ ପ୍ରତି ଶ୍ରୀଜୀଉଙ୍କର ଆଦେଶବାଣୀ ଇତ୍ୟାଦି ବିଚାର କଲେ, କେହୁଲୀ (ବୀରଭୂମି) ରେ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ପରିଶୟ ଘଟିଥିବା ଉଦ୍ଭଟ କଳ୍ପନା କିପରି ଏକ ଅସମର୍ଥ ଚତୁରଡାର ପ୍ରତୀକ ତାହାହିଁ ଗୁଣୀଜନ-ଉପଭୋଗା ।

କୟଦେବ-କେନ୍ଦୁଲୀରେ ହିଁ କୟଦେବଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ, ସେହିଠାରେ ତାଙ୍କର ପରିଶୟ ଓ ତତ୍ରତ୍ୟ 'ରାଧାଗୋବିନ୍ଦ' ମନ୍ଦିରରେ କୟଦେବ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗାଉଥିଲେ ଏଙ୍ ପଦ୍ନାବତୀ ଏଙ୍ ନୃତ୍ୟ କରୁଥିଲେ ଇତ୍ୟାଦି ଇତ୍ୟାଦି ବିବିଧ ଗାଲଗନ୍ଧ ଙ୍ଗୀୟ ଲେଖକମାନେ ପ୍ରଚାର କରି ଆସିଛନ୍ତି ।ଏକ ପକ୍ଷରେ ନୀରବତା ହିଁ ଏଭଳି ଅପପ୍ରଚାରକୁ ପରୋକ୍ଷରେ ପୁଶୟ ଦେଇ ନାହିଁକି ?

କୟଦେବ ଲେଖିଛନ୍ତି – ''ତ୍ୱାମପ୍ରାପ୍ୟମୟି ସ୍ୱୟଂ ବର ପରାଂ କ୍ଷୀରୋଦ - ତୀରୋଦରେ ଶଙ୍କେ ସୁନ୍ଦରି କାଳକୁଟମପିବନ୍କୁଡ଼ୋ ମୃଡ଼ାନୀପତିଃ । ଇତ୍ୱଥଂ ପୂର୍ବକଥାଭିରନ୍ୟମନସୋ ବିକ୍ଷିପ୍ୟ ବକ୍ଷୋ ୬୯୯ ପଦୁର୍ବକଥାଭିର ବ୍ୟମନସୋ ବିକ୍ଷିପ୍ୟ ବକ୍ଷୋ ୬୯୯ ପଦ୍ରାୟାଂ ଓ ବର୍ଷ ।''

(ଗୀ: ଗୋ: ୧୨ଶ ସର୍ଗ)

—ସୁନ୍ଦରୀ ! ମୋ ଠାରେ ଚିଉସମର୍ପଣ କରି ସ୍ୱୟଂବରା ହୋଇ କ୍ଷୀରସାଗର ତଟରେ ତୁମେ ମୋର ଅଙ୍କଶାୟିନୀ ହେବାର ଦେଖି ଶିବ (ସହି ନପାରି) ଗରଳ ପାନ କରିଥିଲେ... ଇତ୍ୟାଦି ବିନୀତ କାଳର ରସକଥାମାନ କହି ପଦ୍ନା (ଲକ୍ଷ୍ମୀ)ଙ୍କର ୟନ-ଉଉରୀୟ ଅପସାରିତ କରି ଏ ଦୃଷିରେ ସେ ଚାହିଁଥିଲେ ସେ ଆପଣମାନଙ୍କୁ ରକ୍ଷା କରବୁ ।

ଏଠାରେ ପଦ୍ନା ହିଁ ଲକ୍ଷ୍ମୀ । ସ୍ପୃଷ୍ଟ ପ୍ରତୀତ ହୁଏ ଯେ କୟଦେବୀ ରଚନାର ରାଧାକୃଷହିଁ ଲକ୍ଷ୍ମୀ-ନାରାୟଣ ରୂପେ ପରିକନ୍ଧିତ । ଏହି ଲକ୍ଷ୍ମୀ ନାରାୟଣ ହିଁ ଶ୍ରୀକ୍ଷେତ୍ରର ସାଗରତୀରରେ ନିର୍ମିତ ଶ୍ରୀମଦିରରେ ପ୍ରତିଷିତ ଜଗନ୍ନାଥ ଓ ମହାଲକ୍ଷ୍ମୀ ।

ଶ୍ରୀମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ କରାଇଥିଲେ ମହାରାଜା ଚୋଡ଼ଗଙ୍ଗଦେବ । କୁହାଯାଏ ଯେ ସେ ବୈଷବ ସଂପ୍ରଦାୟର ପ୍ରତିଷାତା ରାମାନୁ ଜଙ୍କର ଶିଷ୍ୟତ୍ୱ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ରାଧାକୃଷ ପୂଜନ-ପ୍ରଥା ଦେବତନୁ ବିଷ୍ଟୁ ସ୍ୱାମୀଙ୍କଦ୍ୱାରା ଭାରତରେ ପ୍ରଚାରିତ ହୋଇଥିଲା । ତାଙ୍କ ପରେ ରାଜା 'ହାଲ' ରାଧାକୃଷରସ ବର୍ଣିତ ବହୁ କବିତା ଲେଖିଛନ୍ତି । ପାରାମାର ବଂଶୀୟ ନରପତି ବାକ୍ପତି ମୁଞ୍ଜୁଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ୯୮୧ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଖୋଦିତ ଲିପିରୁ ଏହାର ପ୍ରମାଣ ମିଳେ । ଜୟଦେବଙ୍କୁ ନିୟାର୍କ ପ୍ରଚାରିତ ରାଧା-କୃଷ ପ୍ରେମ ଧର୍ମରେ ପ୍ରଭାବିତ ବୋଲି କେହି କେହି କହିଲେ ହେଁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହରେ ରାମାନୁଜ ପ୍ରଭାବପାତର ସୂଚନା ମିଳେ । ଜୟଦେବ ରାଧାକୃଷ କେଳି ବର୍ଣ୍ଣନାତୁକ ଧାରାର ବିଶିଷ୍ଟ ପ୍ରଚାରକ ।

ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଦେବଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ ବଙ୍ଗରେ ରାଧାକୃଷ ରସଲୀଳା ପ୍ରଚାରର ପ୍ରମାଣ ଅଭାବ ।

ରାଧାକୃଷ ହିଁ ଲକ୍ଷ୍ମୀନାରାୟଣ । ପୁରୁଷୋଉମ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଜଗନ୍ନାଥ ମନ୍ଦିର ଏହି ତତ୍ତ୍ୱ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ରାଧାକୃଷ ରସ ବର୍ଷନ କରି ଯେଉଁ କବି ଲକ୍ଷ୍ମୀନାରାୟଣଙ୍କୁ କଳ୍ପନା କରିଅଛନ୍ତି ସେ ସେହି ଭିଭିରେ ନିର୍ମିତ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ରଚିତ ପଦାବଳୀ ଶୁଣାଉଥିଲେ । ଏହା ବିଭିନ୍ନ ଶାୟର ପ୍ରମାଣିତ । ଏଣୁ ସେ ''ଜୟଦେବ-କେନ୍ଦୁଲି''ପୁ ଶିବ ମନ୍ଦିରରେ ରାଧାକୃଷ-କେଳି ଲୀଳା ସମ୍ଦଳିତ ଗୀତ ଗାଇ ନାଚୁଥିଲେ; ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସେହିଠାରେ ରଚିତ ଏଙ୍ ସେହିଠାରେ ହିଁ ତାଙ୍କର ପରିଶୟ ସମାହିତ ବୋଲି ଦାବୀ ୍ରାଡ଼ିବା 'ଆଇ ବୁଡ଼ୀ'ର କାହାଣୀ ପରି ଲାଗେ ନାହିଁ କି ?

ଜୟଦେବ କେନ୍ଦୁଲୀ (ବୀରଭୂମି) ଜୟଦେବଙ୍କର ଜନ୍ନସ୍ଥାନ ବୋଲି ପ୍ରମାଣ ଓ ପ୍ରଚାର ଲାଗି କେତେକେ ବଙ୍ଗୀୟ ପଣିତ ମଧ୍ୟ 'କମର-କଷିବା' ରେ ଆଗଭର । ଏହିପରି 'କେତେକ'ଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ 'ଏକ' ର ନମୁନା ବାଢ଼ୁଛି ସାରାଂଶ ମାତ ଲେଖି:-

ତ। ୨୯/୫/୬୬ ରିଖ ରବିବାର 'ଅମୃତ ବଳାର' ପତ୍ରିକାରେ ''କୟଦେବଙ୍କ ଜନ୍ନ କେଉଁଠି'' (Where was Joydeve born) ଶୀର୍ଷ କ ଗୋଟିଏ ପ୍ରବହ ଲେଖିଛନ୍ତି ତାଃ ଅମର ପ୍ରସାଦ ଭଟ୍ଟାଚାର୍ଯ୍ୟ । ନିମ୍ନରେ ଏହିଲେଖା ସୟହରେ କିଞ୍ଚ୍ ଆଲୋଚନା କରାଯାଉଅଛି ।

ସେ ଲେଖ୍ଛନ୍ତି – ବିଖ୍ୟାତ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଲେଖକଙ୍କ ଜନ୍ନ ଓ ବଂଶ ଓଡ଼ିଶାର (Orishya) କେନ୍ଦୁବିଲ୍ ଗ୍ରାମରେ ବୋଲି ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୁକ୍ତି କରାଯାଉଅଛି । (Recently it has been argued) କେବଳ ଗ୍ରାମର ନାମ ସାମ୍ୟ ହେତୁ ଯେ କବିଙ୍କର ଜନ୍ନ ଓଡ଼ିଶାରେ ଏକଥା କୁହାଯାଇ ନ ପାରେ । ସେ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଲକ୍ଷ୍ମଣ ସେନଙ୍କ ସଭାକବି ଥିବାର ଐତିହାସିକ ପ୍ରମାଣ ଏବଂ ପଣ୍ଟିମବଙ୍ଗର ବୀରଭୂମି ଜିଲ୍ଲାର କେନ୍ଦୁଲୀ ତାଙ୍କର ଜନ୍ନସ୍ଥାନ– ଏହା ଯୁଗ-ଯୁଗାନ୍ତର ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ସତ୍ୟ (time honoured established fact) । ସେହିପରି ଗୁରୁତର ଐତିହାସିକ ପ୍ରମାଣ ଭିନ୍ନ ଏହା ଅସ୍ୱୀକାର କରାଯାଇ ନପାରେ ।

(ପ୍ରୋକ୍ତ ଯୁକ୍ତି ଦୁଇଟିର ସମାଧାନ ସୟବ୍ଧେ ''ବାଚଃପଲଲବ୍ୟତି'' ଅଧ୍ୟାୟର ଆଲୋଚନା ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ)

ପୁଣି ଲେଖକ ମହାଶୟ ସାହସର ସହିତ କେତେକ ନୂତନ ତଥ୍ୟ ବାଡ଼ିଛନ୍ତି । (I venture to give some new facts), ଯାହା କୟଦେବ ଯେ କେବଳ 'ବଙ୍ଗାଳୀ' ନୂହନ୍ତି ଓ ସେ ବିଖ୍ୟାତ ନିୟାର୍କପନ୍ଥୀ ବୈଷ୍ଠବ ଏହା ପ୍ରମାଣ କରାଇବାରେ ସହାୟକ ହେବ; ଯଥା–

(କ) କୟଦେବଙ୍କ ଜନ୍ନସ୍ଥଳୀ କେନ୍ଦୁବିଲ୍ (କେନ୍ଦୁଲୀ) । ସାଧାରଣ ଲୋକ କଥାରେ ଏହା ନିୟାର୍କ ସଂପ୍ରଦାୟର 'କୟଦେବ-କେନ୍ଦୁଲୀ' ନାମରେ ପରିଚିତ (Belongs to Nimbarka Sampradaya) । ଏହି ମନ୍ଦିର ଚତ୍ୱରରେ ଏକ ସଂବୟରିକ ମେଳା ବସେ ।

(ଏହି ମେଳା ସୟବ୍ଧେ ପୂର୍ବରୁ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଅଛି) ।

(ଖ) ଜୟଦେବ ଯେଉଁ 'ମାଧବଳୀ' ଙ୍କୁ ଆରାଧନା କରୁଥିଲେ, ସେ ପ୍ରତିମା ବର୍ତ୍ତମାନ କିଶାନଗଡ଼,ରାଜସ୍ଥାନ ଶାଲିମାବାଦଠାରେ 'ପରଶୁରାମ ପୁରୀ' ବିଦ୍ୟମାନ । ଏହି ସ୍ଥାନ ନିୟାର୍କ ବୈଷ୍ଣବସଂପ୍ରଦାୟର ପ୍ରଧାନ ପୀଠସ୍ଥଳୀ (Acharya pitha) ।

(ଏଥୁଁ ଜଣାଯାଏ ଯେ ଜୟଦେବଙ୍କ ଆରାଧିତ ଦେବତା, - ଜୟଦେବ-ବେଙ୍ଗୁଲୀ ମଠରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ବିଗ୍ରହ 'ରାଧାମାଧବ' ନୁହନ୍ତି, ସେ 'ରାଧା-ବିନୋଦ' ନାମରେ ସଂପୂଜିତ । ବଙ୍ଗୀୟ ଗ୍ରନ୍ଲାନ୍ତରେ ଏହା ହିଁ ତତ୍ରତ୍ୟ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଦେବତାଙ୍କ ନାମ । ମେଳା ଏହିଠାରେ ବସେ । ଏ ସୟହେ ମଧ୍ୟ ପୂର୍ବରୁ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଅଛି ।)

ବୃନ୍ଦାବନତଟୀସ୍ଥାନପ୍ଥ ନିୟାର୍କଫପ୍ରଦାୟର ଗୁରୁ-ପରମ୍ପରୀରୁ (Succession list) କଣାଯାଏ ଯେ କୟଦେବ ଯଶୋଦାନନ୍ଦନ ଦେବଙ୍କର ଶିଷ୍ୟ ଏବଂ ଜନଗୋପାଳ ଦେବ ଜୟଦେବଙ୍କର ଶିଷ୍ୟ । ପୁଣି ଜୟଦେବ ହେଉଛନ୍ତି ନିୟାର୍କଙ୍କର ୪୬ ତମ ଶିଷ୍ୟ (descendent) ଏବଂ ଯେହେତୁ କବି ଜୟଦେବଙ୍କ କାଳ ଦ୍ୱାଦଶ ଅବଧି ଇତିହାସ ସ୍ଥିରୀକୃତ ନୂହେଁ ।ଐତିହାସିକମାନଙ୍କ ମତରେ ପ୍ରାୟ ୧୧୫୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦ ଗତଗୋବିନ୍ଦ ରଚନା କାଳ । ଜୟଦେବଙ୍କ କାଳ ୧୨ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରଥମାର୍ଦ୍ଧ ଧରାଗଳେ ତାଙ୍କର ୪୬ ତମ ପୂର୍ବପୁରୁଷ ନିୟାର୍କ ପ୍ରାୟ ଏକ ହଜାର ବର୍ଷ କିୟା ତଦୁର୍ଦ୍ଧ୍ୱ କିଛି କାଳର ଅର୍ଥାତ ମହାତ୍ନା ଯୀଶୁଙ୍କ ସମସାମୟିକ; କିନ୍ତୁ ନିୟାର୍କ ଜୟଦେବଙ୍କର ବହୁ ପୂର୍ବରୁ ଆବିର୍ଭୂତ ନୁହନ୍ତି ବୋଲି ଐତିହାସିକମାନେ ମତ ଦିଅନ୍ତି । ଅତଏବ ଜୟଦେବ ନାମଧାରୀ କେହି ନିୟାର୍କଙ୍କର ୪୬ ତମ ଶିଷ୍ୟ ହୋଇପାରିଥାଆନ୍ତି କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାର କବି ଜୟଦେବ ବୋଲି ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରାଇବା ପ୍ରଚେଷ୍ଟା ଏକାନ୍ତ ଚପଳ-ବିଚାର ନୁହେଁ କି ?)

ଭଟ୍ଟାଚାର୍ଯ୍ୟ ମହାଶୟ ଲେଖିଛନ୍ତି – ଜୟଦେବ - ମନ୍ଦିରର ବୈଷ୍ଠବମାନଙ୍କ ତିଳକ କେବଳ ନିୟାର୍କ ସଂପ୍ରଦାୟର ତିଳକ ସହିତ ପୂର୍ଣ୍ଣମାତ୍ରାରେ ସମାନ (Fully corresponds to that of Nimbarka Sampradaya only) I

(ଜୟଦେବ-ଜେନ୍ଦୁଲୀ ବୋଲାଉଥିବା ସ୍ଥାନରେ ଅବସ୍ଥିତ ମନ୍ଦିର ବା ଜୟଦେବ-ମନ୍ଦିର ଜୟଦେବଙ୍କଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ନୁହେଁ । ଏକଥା ପୂର୍ବେ ଆଲୋଚନା ଜରାଯାଉଅଛି । ଏହାଛଡ଼ା ଳେଖକ ଜୟଦେଦ-ମନ୍ଦିର ବୋଲି କହୁଥିବା ମନ୍ଦିରର ବୈଷବମାନେ ନିୟାର୍କସଂପ୍ରଦାୟର ଯେଉଁପରି ତିଳକ ଘେନୁଥିବାର ବର୍ତ୍ତମାନ ଲେଖକ ମହାଶୟଙ୍କ ଦୃଷିଗୋଚର ହେଉଅଛି, ସେହିପରି ତିଳକ ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କବି ଜୟଦେବ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ କାଳରେ ମଥାରେ ଘେନୁଥିଲେ ଏହା ବଂଶ ଶତକର ଲେଖକ ମହାଶୟ କଅଣ ଦେଖିଥିଲେ ? ଆଉ ଏଥିରୁ କିପରି ବା ସେ ଜୟଦେବ 'ବଙ୍ଗୀୟ' ବୋଲି ଯୁକ୍ତି ବାଡ଼ୁଛନ୍ତି,ତାହା ତାଙ୍କର ଏକାନ୍ତ ସ୍ୱପ୍ଦ୍ର-ବିଳାସ ଭିନୁ ଆଉ କଅଣ ହୋଇପାରେ ?

କବି ଜୟଦେବ ଓ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବଙ୍ଗଳା ପୁଷ୍ତକର ଲେଖକ ମଧ୍ୟ ଏସୟଦ୍ଧେ ସହମତ ନୁହନ୍ତି । ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି:--

" x x କେହ କେହ ବଲେନ କୟଦେବ ନିୟାର୍କ ସଂପ୍ରଦାୟଭୁକ୍ତ ଛିଲେନ୍ । ନିୟାର୍କ ସଂପ୍ରଦାୟର ଗୁରୁଶିଷ୍ୟ ପର୍ଯ୍ୟାୟେ ଏକଜନ ଜୟଦେବେର ନାମ ପାଓୟାଯାୟ । ନିୟାର୍କ ସଂପ୍ରଦାୟେର ଆଚାର୍ଯ୍ୟଗଣେର ମତେ ଏଇ ଜୟଦେବ । କବି ଜୟଦେବ କିନ୍ତୁ ଇତିହାସେର ବିଚାରେ ନିୟାର୍କ ଜୟଦେବ ଅପେକ୍ଷା ବୟଃକନିଷ୍ଟ ଏବଂ ଉଭୟେର ଦେଶ ଏକ ଛିଲନା । ତବେ ଏମନ ହଇତେ ପାରେ, ଜୟଦେବ ଯେ ଆକର ହଇତେ ରାଧାକୃଷ୍ଣ କଥା ଗ୍ରହଣ କରିୟାଛିଲେନ, ନିୟାର୍କେର ଆକର ଶାସ୍ତ ଓ ତାହାର ଛିଲ ।"

(କ:ଜ: ୧୬୭ପୃଷା)

ଭଟ୍ଟାଚାର୍ଯ୍ୟ ମହାଶୟ ଆଇନ ଅଦାଲତ ନିଷ୍ପଭିର ଆଶ୍ରୟକୁ ମୂଳ କରି ଜୟଦେବ ବୃନ୍ଦାବନତଟୀ ସ୍ଥାନର ଜନୈକ ମହନ୍ତ ଏଙ୍ ଜୟଦେବ-କେନ୍ଦୁଲୀସ୍ଥ ମଠ ନିୟାର୍କ ସଂପ୍ରଦାୟ-ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ବୋଲି ପ୍ରମାଣ ଉପସ୍ଥାପିତ କରିଛନ୍ତି । ଏକଥା ବୀରଭୂମି କେନ୍ଦୁଲୀରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କବି ଜୟଦେବ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଥିବେ ବୋଲି ଯିକ୍ତି ବାଡ଼ିବାରେ କିପରି ସହାୟକ ହୋଇପାରେ, ତାହା ସୁଧୀଜନବିଚାର୍ଯ୍ୟ ।

ତାଙ୍କ ମତରେ କବି ଜୟଦେବ ନିୟାର୍କପନ୍ଥୀ ଏଙ ବୀରଭୂମିର କେନ୍ଦୁବିଲ୍ ବା କେନ୍ଦୁଲୀମଠ ନିୟାର୍କ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ମଠ । ଅତଏବ ଏହି କେନ୍ଦୁଲୀ ହିଁ କବିଙ୍କର ଜନ୍ନସ୍ଥଳୀ ।

'କୟଦେବ' ନାମଧାରୀ କେତେ ପ୍ରୁଷ ଥିଲେ, ଅଛନ୍ତି ଓ ଥିବେ ମଧ୍ୟ । ମୟୂରର କଣ୍ଟ ନୀଳବର୍ଣ୍ଣ, ତେଣୁ ସେ ପାର୍ବତୀ-ପତି ନୀଳକଣ୍ଟ ଆଖ୍ୟାରେ ପରିପୁକିତ କି ? ପୁଣି ଗୋଟିଏ ଅଧେ ନିୟାର୍କ ସମ୍ପଦାୟର ମଠ ଥିବାହେତୁ ଯଦି କଣେ କବି-ଜୟଦେବ ସେଠାରେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିପାରନ୍ତି, ତେବେ ପୂରୀକ୍ଷେତ୍ରରେ ନିୟାର୍କ ସମ୍ପଦାୟଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ରାଧାବଲୁଭ ମଠ ଏବଂ ଆହୁରି ଏହି ସମ୍ପଦାୟର ଏକାଧିକ ମଠ, ମନ୍ଦିର ବିଦ୍ୟମାନ ଥିବା ପ୍ଥଳରେ କେତେ ଜଣ କବି ଜୟଦେବ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିପାରିଥିବେ, ଓଡ଼ିଶାର ଇତିହାସ ବା କିୟଦନ୍ତୀ ଅଦ୍ୟାବଧି ସେ ସୟାଦ ରଖିପାରି ନାହିଁ, ଦୁଃଖର କଥା । ପୂର୍ବୋକ୍ତ ପ୍ରମାଣଗୁଡ଼ିକୁ ବିଚାରକୁ ନେଲେ ପଦ୍ନାବୀତଙ୍କ ପରିଶୟ ଜୟଦେବ-କେନ୍ଦୁଲୀରେ ସଂଘଟିତ ବୋଲି କିଏ କହିବ ?



### ନାନା ମତ

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ମାଧୁରୀ ଅପୂର୍ବ । ଏହା ସର୍ବଳନପ୍ରିୟ । ତେଣୁ ଯୁଗଯୁଗାବଧ୍ ବହୁ ମଧୁକର ଏହାର ମକରନ୍ଦ ଲୋଭରେ ଲାଳାୟିତ ହୋଇ କିଏ ସୁମନ-ଶିରୀର ୟାବକ, କିଏ ପୁଣି ଏହାକୁ ଏକାନ୍ତ ଆପଣାର କରିବା ପ୍ରତେଷାରେ ବ୍ୟଞ୍ଚ । କଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣନିବେଦିତ ଏଇ ସୌରଭ ସୁମନଟି କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀମନ୍ ନୀଳାଦ୍ରୀକନ୍ଦରନିବାସୀଙ୍କର ନିକସ୍ ଉଦ୍ୟାନପ୍ରସୂତ । ଏ ସୟବେ ଫଗୃହୀତ ନାନା ମତ ମଧ୍ୟରୁ କତିପୟ ନିମ୍ବରେ ଉଦ୍ଧୃତ କରାଯାଉଅଛି । ଅଧ୍ୟୟନଟି ରସିକ ଗ୍ରାହକଳନଙ୍କ ସୁବିଚାରକୁ ଆସୁ ।

#### ଚାନ୍ଦ କବି

କବିବର ଚାନ୍ଦ (ଚନ୍ଦ୍ର ବରଦାୟୀ) ଭାରତର ଶେଷ ହିନ୍ଦୁ ସମ୍ରାଟ ପୃଥ୍ୱୀରାଜଙ୍କ ସଭାକବି । ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି ପୃଥ୍ୱୀରାଜ ରାସୋ ବା ରାୟସା । ଇତିହାସ ପ୍ରମାଣରେ ସେ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଉତ୍ତର ଭାଗରେ କବି, ରାସୋରେ ଚାନ୍ଦ କବି ସ୍ୱୀୟ କବିସ୍କଲଭର ବିନୟ ପ୍ରକାଶ କରି:-

> '' କୟଦେବ କିଉି କିର୍ରୀ ଭକତି ସୂଦିଖ୍ଖୀ ନିନୈକୀ ଉଚ୍ଞା କବିଚନ୍ଦ୍ର ଭ୍ଖ୍ଖୀ ।''

ଲେଖିବା ପରେ-

''କୟଦେବ ଅଠଫ କବୀ କବିରାୟଂ ଜିନ୍ଟେ କେବଳଂ କିର୍ତ୍ତି ଗୋବିନ୍ଦ ଗାୟଂ ।''

-ଏହି କବିତାରେ ସେ ଜୟଦେବଙ୍କୁ ତାଙ୍କର ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ମହାଜନରୂପେ ସମ୍ମାନ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଛନ୍ତି ।

କୟଦେବଙ୍କ କାଳ୍ରେ ପୋଥି ଓ ଲେଖନ ଭିନ୍ନ ମୁଦ୍ରାଯନ୍ତରେ ପ୍ରଚଳନ ନଥିଲା କିୟା ଦୂରଦୂରାନ୍ତକୁ ଗମନାଗମନର ସୁବିଧା-ସୁଯୋଗ ମଧ୍ୟ ନଥିଲା । ତେଣୁ ଖଣ୍ଡିଏ କାବ୍ୟ ବା ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପ୍ରସାର ଯେ ବହୁ ସମୟସାପେକ୍ଷ ହୋଇଥିବ, ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ କଅଣ ? ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଯଥାସନ୍ତବ ଆଶୁ ପ୍ରଚାର ଘଟିଛି ଶ୍ରୀମନ୍ ନୀଳାଦ୍ରିନାଥଙ୍କ କରୁଣାରୁ । ବଡ଼ ଦେଉଳରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତ ନୃତ୍ୟ ଲକ୍ଷ କର୍ଷନାର୍ଥୀଙ୍କୁ ଅଭିଭୂତ କରିଛି । ତେଣୁ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କବିକୃତି ଅପେକ୍ଷା ଯଥାସନ୍ତବ

ଶୀଘ୍ର ଭାରତର ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରାନ୍ତରେ ଏହାର ପ୍ରଚାର ଓ ସମାଦର ବୃଦ୍ଧି ଘଟିଛି । ଫଳରେ ପୃଥ୍ୱୀରାଜଙ୍କ ବାଲ୍ୟସାଥୀ ଚନ୍ଦବରଦାୟୀ ବା ଚାନ୍ଦକବି ତାଙ୍କ ପୃଥ୍ୱୀରାଜ ରାସୋରେ କବି ଜୟଦେବଙ୍କୁ ସମ୍ପର୍ଦ୍ଧନା ଜଣାଇଛନ୍ତି ସୁଦୂର ଦିଲ୍ଲୀରୁ । ଓଡ଼ିଶା କିମ୍ୟା ଜୟଦେବଙ୍କ ଜନ୍ନସ୍ଥଳୀ ବୋଲି ଦାବୀ କରୁଥିବା ବଙ୍ଗଳାଠାରୁ ଦିଲ୍ଲୀ ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ନୁହେଁ । ସୁତରାଂ ଜୟଦେବଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ସମସାମୟିକ ବୋଲି ବିଚାର କରାଯାଇ ନପାରେ । ପୁଣି ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଉଦ୍ଧୃତିରୁ ମଧ୍ୟ ଏହି କଥା ଜଣାଯାଏ ଯେ ଚାନ୍ଦକବି ଜୟଦେବଙ୍କୁ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଆଠ ଜଣ କବିଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବରଣ କରିଛନ୍ତି । ''ଜୟଦେବ ଓ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ'' ଗ୍ରନ୍ଦକାର ମହାଶୟ ଏସୟଦ୍ଧେ ନିଜର ମତ ଦେଇ ଲେଖିଛନ୍ତି:-

''କାହାରୋ କାହାରୋ ମତେ ପୃଥ୍ୱୀରାକ ରାସୋର ମଧ୍ୟେ କୟଦେବେର ନାମ ପାଓୟାଯାୟ; ଯଥା:–

> କୟଦେବ ଅଠଫ କବୀ କବିରାୟଂ କିନ୍ନେ କେବଳଂ କିର୍ତ୍ତି ଗୋବିନ୍ଦ ଗାୟଂ ।

ପୃଥ୍ୱୀରାକ ୧୧୧୫ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ସାହକୁଦ୍ଧିନ ଘୋରୀର ସଙ୍ଗେ ଯୁଦ୍ଧେ ନିହତ ହନ । ସୁତରାଂ କୟଦେବ ପୃଥ୍ୱୀରାକ ସଭାସଦ ରାସୋ-ପ୍ରଣେତା ଚାନ୍ଦକବିର ସମସାମୟିକ ବଲିତେହୟ ।

ଐତିହାସିକଗଣେର ମତେ ସମ୍ରାଟ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ୧୦୯୧ ଶକାଢେ ସିଂହାସନ ଆରୋହନ କରେନ । ସୁତରାଂ ବଲିତେ ପାରାଯାୟ କବି କୟଦେବ ଶକାଦେର ଏକାଦଶ ଶତକେର ଶେଷଭାଗେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଛିଲେନ ।''

(କ:କ:-ପୃ୨୩ଷା)

ଏକ ଅର୍ବାଚୀନ ଶିଲାଲେଖରେ ପ୍ରକ୍ଷିପ୍ତ ''ବାଚଃ ପଲ୍ଲବୟତି''ଶ୍ଲୋକରୁ କୋରକବରଦୟି ଜୟଦେବଙ୍କୁ ଉମାପତିଧର ପ୍ରଭୃତି କବିମାନଙ୍କ ସମସାମୟିକ ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ସଭାକବି ଥିବା ପ୍ରଚାର କରାଯାଇଅଛି । ଏବେ ସେଥିସହିତ ଚାନ୍ଦକବିଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଜୟଦେବଙ୍କ ସମସାମୟିକ ବୋଲି କୁହାଗଲା, ଇତିହାସର କ୍ଳନ୍ତ ସତ୍ୟକୁ ଉପେକ୍ଷା କରି । ଓଡ଼ିଶା ଏକ ପଡ଼ୋଶୀ ରାଜ୍ୟ – ଆଉ ଦିଲ୍ଲୀ ବହୁ ଦୂର । ତେଣୁ ଜୟଦେବଙ୍କ ପରି ଚାନ୍ଦକବିଙ୍କୁ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ସଭାକବି ଆସନ ଦିଆଯାଇପାରିଲା ନାହିଁ, ଦୂର୍ଭାଗ୍ୟକୁ ସିନା !

ବଙ୍ଗର ଶେଷ ସ୍ୱାଧୀନ ସମ୍ରାଟ, କକ୍ତିୟାର ଖିଲିକଙ୍କଦ୍ୱାର। ପରାଜିତ ହୋଇ ଉଚ୍ଚଳ ନରେଶଙ୍କର ଆଶ୍ରୟ ପ୍ରାର୍ଥୀହୋଇଥିବାର ଇତିହାସ ପ୍ରସିଦ୍ଧି ଅଛି;କିନ୍ତୁ ଆଶ୍ରୟ ପ୍ରାର୍ଥୀ ହେବା ପରିବର୍ତ୍ତେ ସେ ଅଭିଯାନ ଚଳାଇଥିବାରୁ କବି ଜୟଦେବ ଗ୍ରନ୍ଥର ଉଲ୍ଲେଖ । ତେଣୁ ଏହାଙ୍କ ଇତିହାସ ପ୍ରମାଶମତେ ବଲ୍ଲାଳସେନଙ୍କ ପୁତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ସେହି ଆଶ୍ରୟପ୍ରାର୍ଥୀ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ କି ନୁହନ୍ତି—ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ବିଚାର୍ଯ୍ୟ ।

କାରଣ ପ୍ରୋକ୍ତ ଗୁନ୍ଲରେ କୁହାଯାଇଅଛି:-

ବଲ୍ଲାଳସେନ ଉଡ଼ିଶ୍ୟା ଜୟ କରିତେ ଗିୟାଛିଲେନ,ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ଓ ଉଡ଼ିଶ୍ୟାୟ ଅଭିଯାନ କରିୟାଛିଲେନ । ଏମନ ଓ ହଇତେ ପାରେ, ସମ୍ରାଟ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନେର ସଙ୍ଗେ ତଦାନୀନ୍ତନ ଉଡ଼ିଶ୍ୟାପତି ସହି ବହନେ ଆବହହଇୟା ଛିଲେନ ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ସଭାକବି ଜୟଦେବକେ ଲଇୟା ଜଗନ୍ନାଥ ଦେବକେ ଦର୍ଶନ କରିୟାଛିଲେନ । ସେଇ ସମୟ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥଦେବ ତଥା ପୁରୀରାଜ ଓ ବଙ୍ଗେଶ୍ୱରର ପ୍ରୀତିବିଧାନାର୍ଥ କବି ଜୟଦେବ ବୈଷବାମୃତ ରଚନା କରିୟା ଦିୟାଛିଲେନ । ଏରୂପ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ କରିଲେ ଷତି କି ?

(କ:ଜ:-୨୬୦ ପୃଷା)

ଏ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଶାସ୍ତୀଙ୍କର 'ଏମନ ଓ ହଇତେ ପାରେ' ବିଚାରକୁ ସୁଧୀବର୍ଗ ବିଚାର କରନ୍ତୁ । ପଞିତ ମହାଶୟ ପୁଣି ମଧ୍ୟ ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ ''ସମ୍ରାଟ ବଲ୍ଲାଳସେନ ଓ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନେର ସହିତ ଉଡ଼ିଶ୍ୟାର ସୟଦ୍ଧେର କଥା ଓ ଇତିହାସସ୍ୱୀକୃତ ସତ୍ୟ । ଏ 'ସୟଦ୍ଧେର' ସୟଦ୍ଧେ ବିଜ୍ଞ ଐତିହାସିକମାନେ ଯଥା ବିଚାର କରିବେ ସିନା !

କୟଦେବଙ୍କ କନ୍ନସୟବ୍ଧେ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ୩୭ ପୃଷ୍ଠାର ପାଦଟୀକାରେ ଲେଖାଅଛି:- ''ଫରିଦପୁର କେଲାର ପିଙ୍ଗଳାନାମେ ଏକଖାନି ଗ୍ରାମ ଆଚ୍ଛେ । ଏଇ ଗ୍ରାମେ ବାହ୍ୟ ଗୋତ୍ରୀୟ କାଞ୍ଜିଲାଲ ଉପାଧିଧାରୀ ଅନେକ ସମ୍ଭାନ୍ତ କୁଲୀନ ବ୍ରାହ୍ମଶେର ବାସ । ଇହାଁଦେର ପାରିବାରିକ କିୟଦନ୍ତୀ – କବି କୟଦେବ ଏଇ ବଂଶରେଇ ଲୋକ । ପୂର୍ବେ ରାଢ଼ଦେଶେ ବୀରଭୂମି କେଲାର କିନ୍ଦୁବିଲ୍ସଗ୍ରାମେ ଇହାଁଦେର ଦାସଛିଲ । ନବଦ୍ୱୀପ ମୁସଲମାନକର୍ତ୍ତ୍ୱ ଅଧିକୃତ ହଇଲେ ଇହାଁଦେର ପୂର୍ବପୁରୁଷ ପୂର୍ବବଙ୍ଗ ପାଲାଇୟା ଆସେନ ।''

(ବୀରଭୂମି ଜ୍ୟେଷ ୧୩୩୪)

ଏ ପୁଣି ବଙ୍ଗର କେଉଁ କବି କୟଦେବ, ତାହା କହିହୁଏ ନାହିଁ । କୟଦେବନାମା–ଗୋଟିଏ ନୁହନ୍ତି, କେତୋଟି କବି ଥିଲେ ଭାରତରେ । ତହିଁମଧ୍ୟରୁ ବାଛି ବାଛି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାରଙ୍କସୟବେ ପଷିତ ହରେକୃଷ ମୁଖୋପାଧ୍ୟାୟ ମହାଶୟ କହନ୍ତି: —

''ଯେଦିକ୍ ଦିୟାଇ ଦେଖି କବି ଜୟଦେବ ଆମାଦେର ଶ୍ରେଷ ମହାଜନ ।'' ଜୟଦେବଙ୍କୁ ବଙ୍ଗୀୟ ବୋଲି ଦାବୀ ବାଡ଼ିବାର ଏହା ମଧ୍ୟ ଅନ୍ୟତମ କୂଟ ପ୍ରୟାସ ଲେଖ ।

#### କୟଦେବ ଚରିତ୍ର

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର କବି ଜୟଦେବଙ୍କୁ ବଙ୍ଗୀୟ ବୋଲି ପ୍ରମାଣିତ କରିବା ଲାଗି ପ୍ରଥମ ବିଜୟତିଶ୍ରିମ ବଜାଇଲେ ବୀରଭୂମିନିବାସୀ ବଙ୍ଗମାନ୍ୟ ସ୍ୱନାମଧନ୍ୟ କବି ବନମାଳୀ ଦାସ ।

ସେ ଲେଖ୍ଛତି ଜୟଦେବ-ଚରିତ୍ର । ପୁଷକଟି ଅଷ୍ଟାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର ରଚନା ବୋଲି କଥ୍ତ । ତେଣୁ ଏହାର ଲେଖନକାଳର ପ୍ରାୟ ପାଞ୍ଚ ଶତ ବା ଛଅ ଶତ ବର୍ଷ ପୂର୍ବର ଜୟଦେବ କବିଙ୍କ କଥା ଏହି ଅର୍ବାଚୀନ ରଚନାର ପ୍ରମାଣ-ବଚନ ବୋଲି ଆଦୌ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇ ନପାରେ । ଲେଖକ ଲେଖି ନାହାତି, ଜୟଦେବ କେଉଁ ସ୍ଥାନରେ ଜନ୍ନଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ପୁଷକର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବିଷୟ ଅନ୍ୟତ୍ର ଆଲୋଚନା କରାଯାଉଅଛି । ଏହାର ରଚନାକାଳ ସାର୍ ଉଇଲିୟମ୍ ଜୋନ୍ୟ (୧୭୮୪) ଙ୍କ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ୍ଦର ଙ୍ଗରାଜୀ ଅନୁବାଦ ଲେଖା ସମୟ କିୟା ତହିଁର କେତେକ ବର୍ଷ ପୂର୍ବର ବୋଲି ଧରାଯିବା ହିଁ ସଙ୍ଗତ ହେବ । ମିଳିଥିବା ମାତ୍ର ଖଣିଏ ପାଷ୍ଟୁଲିପି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ଖ୍ରୀ:୧୮୦୩ରେ ବହିଟି ପ୍ରକାଶ କରିଛତି ବଙ୍ଗୀୟ ସାହିତ୍ୟ ପରିଷଦ । ସେସୟବେ ଲେଖାଅଛି: –

୍'ଗୁନୁଖାନି ପ୍ରାୟତିନି ଶହ ବସର-ପୂର୍ବେ ରଚିତ । ବଙ୍ଗୀୟ ସାହିତ୍ୟ ପରିଷତ୍ ଇହା ପ୍ରକାଶ କରିୟାଛେନ ।

ସ୍ୱର୍ଗଗତ ମହାମହୋପାଧାୟ ପଣିତ ହରପ୍ରସାଦ ଶାସ୍ତୀ ମହାଶୟ ଏଇ ଗ୍ରନ୍ଥସୟବେ ଭୂମିକାୟ ଲିଖିୟାଛେନ: –

''ତିନି ଶତ ବସର ପୂର୍ବେ ବାଙ୍ଗାଲୀ ଭକ୍ତବୃନ୍ଦ; ଭକ୍ତଚୁଡ଼ାମଣି ଜୟଦେବକେ ଯେ ଭାବେ ଦେଖିତେନ ଉହାତେ ତାହାର ପୂର୍ଣ୍ଣଚିତ୍ର ଆଛେ । ସେ ଚିତ୍ର ଇତିହାସ ନା ହଇଲେଓ ମନୋହର, କୀବନ-ଚରିତ ନା ହଇଲେଓ ଉପଦେଶପୂର୍ଣ, ଧର୍ମ୍ବଗ୍ରନ୍ଥ ନା ହଇଲେଓ ଭକ୍ତିଭାବେ ଭୋର ।'' (କ:କ: --୩୭ ପୃଷା)

କୟଦେବ-ଚରିତ୍ରସୟବେ ଆଉ କେତୋଟି କଥା କୁହାଯାଇପାରେ ।

''ବୀରଭୂମି ବିବରଣ'' ପୁଷକ ୨୦୧ ପୃଷାରେ ପଣିତ ହରେକୃଷ ମୁଖୋପାଧ୍ୟାୟ (କବି କୟଦେବ ଓ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଲେଖକ) ମହାଶୟ ଲେଖିଛନ୍ତି – କେଉଁ ଆଦର୍ଶ ପୋଥ୍ରୁ ଏ ପାଠ ନକଲ କରାଗଲା, କଣାଯାଏ ନାହିଁ କିୟା ଏ ଗ୍ରନ୍ଥ ଅନ୍ୟ କୌଣସିଠାରେ ମିଳୁ ନାହିଁ -ଏଥ୍ରୁ ଗ୍ରନ୍ଥଟି ସେହି ବଙ୍ଗଳାରେ କେତେ ପରିମାଣରେ ସମାଦୃତ ବା ପରିପ୍ରଚାରିତ, ତାହା ସହକେ ବୁଝାପଡୁଛି ।

ଏ ସନ୍ଦେହକୁ ସ୍ୱଷ୍ଟତର କରି ଦେଉଛି ପଷିତ ଶାସ୍ତୀ ମହାଶୟଙ୍କ ଭୂମିକାଲେଖ, ଯଥା- ଏହା (ଗ୍ରନ୍ଥ) ଇତିହାସ ନ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ମନୋହର, ଜୀବନ ଚରିତ ନ ହେଲେ ସୁଦ୍ଧା ଉପଦେଶପୂର୍ଷ । ଅତଏବ ଏହାର ଐତିହାସିକ ଭିଭି ପ୍ରମାଣ ଉପରେ ଶାସ୍ତୀ ମହାଶୟ ସଦିହାନ୍ ।

ତିନି ଶତବର୍ଷ ପୂର୍ବର ଏହି ଗାଲଗନ୍ଥସୟବ ବହିଖଣ୍ଡିକ ରଚିତ ହୋଇଛି ଜୟଦେବଙ୍କୁ ବଙ୍ଗୀୟ ବୋଲି ଦାବି ଉପସ୍ଥାପନାର ବୃହାସ୍ତ ବିଚାରି ସିନା !

କୟଦେବଙ୍କ କାଳ ତ କୟଦେବ-ଚରିତ୍ର ପୁଞ୍ଚକପ୍ରକାଶର ବହୁ ଶତବର୍ଷ ପୂର୍ବର କଥା । କାହିଁ, ତାଙ୍କ ଜୀବନୀ ତାଙ୍କ ଉଚନା ବା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁକୃତି ବା ଅନୁସୃତି ଅବା ଟୀକା କିୟା ଏସୟଦ୍ଧେ ଆଲୋଚନାମୂଳକ ଖଣ୍ଡିଏ ହେଲେ ଗ୍ରନ୍ଥ ବଙ୍ଗୀୟ ପଣ୍ଡିତମାନେ ପ୍ରଣୟନ କରିଥିବାର ପ୍ରମାଣ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇପାରିବ କି ? କେବଳ ତଦାନୀନ୍ତନ ବର୍ଦ୍ଧମାନ ରାଜାଙ୍କ ଅନୁଗ୍ରହ ଲାଭ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ''କୟଦେବ ଚରିତ୍ର'' ପୁଞ୍ଚକଟି ଲିଖ୍ଡ ବୋଲି ବିଚାର କରିବାରେ ଅସଙ୍ଗତି କଅଣ ?

ଏହି ବର୍ଦ୍ଧମାନର ମହାରାଜା କୀର୍ତିଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ମାହା ରାଣୀ ନୌରାଣୀ ଦେବୀ ଖ୍ରୀ: ୧୬୯୨ ଅବରେ 'ଶ୍ୟାମାରୂପା' ଗଡ଼ରୁ ରାଧା-ବିନୋଦ ବିଗ୍ରହଙ୍କୁ ଅଣାଇ କେନ୍ଦୁବିଲ୍ସ ବୋଲି କଥ୍ତ ସ୍ଥାନରେ ଏକ ମନ୍ଦିର ତୋଳାଇ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରାଇଥିଲେ । ବିନୋଦ ନାମଧ୍ୟେୟ ଶ୍ୟାମାରୂପା ଗଡ଼ର କୌଣସି ରାଜା ଏହି ଯୁବକ ମୂର୍ତ୍ତି ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରାଇଥିଳେ । ଏହା ବର୍ଦ୍ଧମାନ ଜିଲ୍ଲା ବୀରଭୂମିର କେନ୍ଦୁଲୀ ଗ୍ରାମରେ

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-କବି ଜୟଦେବଙ୍କ ମନ୍ଦିର ରୂପେ ବଙ୍ଗୀୟମାନଙ୍କଦ୍ୱାର। କଥିତ । ଜନଶ୍ରୁତି ଯେ ଖଣ୍ଡିଏ ଶିଳାଲିପିରେ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ କାଳ ଉତ୍କୀର୍ଷ ହୋଇଥିଲା । ତାହା ମଧ୍ୟ 'ଏକଦା' ଦୃଶ୍ୟ ଥିଲା, ବର୍ତ୍ତମାନ ସେ ପ୍ରଞ୍ଚରଟି 'ଅଦୃଶ୍ୟ' । ଭକ୍ତି, ଶ୍ରଦ୍ଧା ବା ସ୍ମୃତି ଫରକ୍ଷଣସ୍ୱରୂପ କେନ୍ଦୁଲୀର ଏହି ମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପାଠ-ପଠନର ମଧ୍ୟ କୌଣସି ବ୍ୟବସ୍ଥା ନାହିଁ, ଯାହା ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଦ୍ୱାଦଶ ଶତକରୁ 'ନୀତି'ରୂପେ ପ୍ରଚଳିତ । ଯେଉଁ ନୀତିସନ୍ଦନ୍ଧେ ''ଭକ୍ତମାଳା'' (ଫ୍ୟୃତି) ଗ୍ରନ୍ଥକାର ଚନ୍ଦ୍ରଦ୍ଭ ଲେଖିଯାଇଛନ୍ତି-

''ଉଭୌ ତୌ ଦମ୍ପତୀ ତତ୍ର ଏକାପ୍ରାଣୌ ବଭୂବତୃଃ ନୃତ୍ୟକ୍ରୌ ଚାପି ଗାୟନ୍ତୌ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍ଚ୍ଚନତପ୍ରୌ ।''

ଯାହାହେଉ 'ଜୟଦେବ-ଚରିତ୍ର'କାର ବର୍ଦ୍ଧମାନର ତଦାନୀନ୍ତନ ମହାରାଜାଙ୍କ ଅନୁଗ୍ରହ ପ୍ରତ୍ୟାଶାରେ ଯଥେଷ କୃତିତ୍ୱ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି 'ରାଧାବିନୋଦ'ଙ୍କୁ ସ୍ୱୀୟ ସୁଚତୁର ରଚନାଦ୍ୱାରା 'ରାଧାମାଧବ' ବିଗ୍ରହ ସହିତ ଏଇ କାମନା ପ୍ରଦାନ କରିପାରିଛନ୍ତି । ଅବଶ୍ୟ ଏଥିନିମିଭ ସେ ବଙ୍ଗର ଅଶେଷ ଧନ୍ୟବାଦର ପାତ୍ର ।

ବାୟବ କଥା ଯେ, ଅଷ୍ଟାଦଶ ଶତକର ଶେଷଂଶରେ ଅକୟନଦୀତୀରସ୍ଥ ମଠ ରୂପେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ଏହି ମନ୍ଦିର (ଯାହାକୁ ଆକି କୟଦେବ ମନ୍ଦିର ବୋଲି କୁହାଯାଉଅଛି) ବର୍ଦ୍ଧମାନ ମହାରାଜଙ୍କ ପୃଷ୍ଠପୋଷକତାରେ ମହନ୍ତ ରାଧାରମଣ ଦେବଙ୍କଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ଏହି ବର୍ତ୍ତମାନ 'ମଠ' ନାମରେ ପରିଚିତ । ଅଧିକାରୀ ଉପାଧିଧାରୀ ରାଢ଼ୀୟ ବ୍ରାହ୍ମଣମାନେ ଏହାର ସେବାୟତ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏମାନଙ୍କ ନବମ ବଂଶଧର ମଠର ଅଧିକାରୀ ।

ଏଣୁ ରାଧାମାଧବ-ଗତ-ପ୍ରାଣ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାର ଜୟଦେବଙ୍କ ସହିତ ଏ ମନ୍ଦିର, ଏ ଗ୍ରାମ କିୟା ଜୟଦେବ-ଚରିତ୍ରର କେତେ ଦୂର ସମ୍ପର୍କ, ତାହା ସହକ ଅନୁମେୟ ।

#### ଇନ୍ଦୁ-ଟୀକା

କୁହାଯାଇଅଛି-'' ବଲ୍ଲାଲସେନକା ସମୟ ଙ ୧୦୬୬, ସମୟ ପ୍ରକାଶକେ ଅନୁସାରେ ହିଁ । ଯଦି ଇସକୋ ପ୍ରମାଣ ନ ମାନେ ତଥା ଫାରସୀ ଲେଖକୋଁକେ ଅନୁସାର ଲଛମନିୟାକେ ପହଲେ ନାରାୟଣ ଆଦି ଔର ରାଜଓଁକୋ ଭୀ ମାନେଁତୋ ବଲ୍ଲାଲସେନ ଅଧ୍କ ପିଛେ ଜା ପଡ଼େଙ୍ଗେ । ତୋ ୟହ ଜୟଦେବ କବି

ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନକୋ ସଭାମେଁ ଥେ କି ନହାଁ ୟହ ବିଚାର କରନା ଚାହିୟେ । ହମାରୀ ବୃଦ୍ଧି ସେ ନହିଁ ଥେ । ଇସକେ କଇ ଦୃଢ଼ ପ୍ରମାଣ ହେଁ । ପ୍ରଥମ ତୋ ୟହ କି ଉମାପତିଧର, ଜିସନେ ବିଜୟସେନକୀ ପ୍ରଶଞ୍ଜି ବନାୟୀ ହେଁ, ଜୟଦେବ କବିକା ସମସାମୟିକ ଥା, ତୋ ୟହ ଯଦି ମାନ ଲିୟା ଜାୟ କି ଜୟଦେବ କବି, ଉମାପତି, ଗୋବିର୍ଦ୍ଧନାଦି ସଭୀ, ସୌ ବର୍ଷସେ ଜ୍ୟାଦା ଜୀବିତ ରହେ ହେଁ ତବ ୟହ ହୋ ସକତା ହେଁ କି ୟେ ବିଜୟସେନ ତଥା ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନ ଦୋନୋଁକୀ ସଭାଓମେଁ ଥେ । ଦୁସରେ ଚନ୍ଦକବିନେ ଜିସକା ଜନ୍ନସନ ୧୧୫୦ କେ ଲଗ୍ଭଗ୍ ହେଁ ଅପନେ ରାୟସାମେଁ ପ୍ରାଚୀନ କହିୟୋଁକୀ ଗଣନାମେଁ ଜୟଦେବ କବି କୋ ଭୀ ଲିୟା ହେଁ, ତୋ ଡେବସୌ ବର୍ଷ-ପୂର୍ବ ହୁଏ ବିନା ଜୟଦେବ କବିକୀ କବିତାକା ଚନ୍ଦକେ ସମୟତକ ସଂସାରମେ ଆଦରଣୀୟ ହୋନା ଅସୟବ ହେଁ ।''

ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଲେଖାଟି ବାରଣସୀ (୧) ଚୌଖୟା ଫ୍ୟୃତି ସୀରିକ ଅଫିସ ହରିଦାସ ଫ୍ୟୃତି ଗ୍ରନୁମାଳା (୧୨୯) ''ମହାକବି ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ବିରଚିତ୍ମ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ କାବ୍ୟମ୍ 'ଇନ୍ଦୁ' ଭାଷା ଟୀକୋପେତମ୍'' ନାମକ ପୁୟକରୁ ଉଦ୍ଧୃତ । ନିମ୍ନରେ ଏହି ପୁୟକର ମୁଖବନ୍ଧରୁ ଆଉ କେତେକାଂଶ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଉଅଛି–

" X X X ଗୋବର୍ଦ୍ଧନନେ ଅପନୀ 'ସପ୍ତସତୀ' ମେଁ 'ସେନକୁଲତିଲକ ଭୂପତି' ଇତନା ଲିଖା, ନାମ କୁଚ୍ଛ ନାହିଁ ଦିୟା । କିନ୍ତୁ ଉସୀକି ଟୀକାମେ 'ପ୍ରବରସେନନାମା ଇତି' ଲିଖା ହେଁ । ଅବ ଯଦି ପ୍ରବରସେନ, ହେମନ୍ତସେନ ବା ବିଜୟ ସେନଦା ନାମାନ୍ତର ମାନଲିୟା ଜାୟ ତଥା ୟହ ଭୀ ମାନ ଲିୟା ଯାୟ କି ଜୟଦେବ କବିକୀ କବିତା ସଂସାରମେଁ ବଡ଼ୀ କଲଦୀ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ହୋ ଗୟୀ ଥୀ ଏବଂ ସମୟପ୍ରକାଶକେ ବଲ୍ଲାଲକା ସମୟ ଭୀ ପ୍ରମାଣ କିୟା-ଜାୟା ତୋ ୟହ ଅନୁମାନ ହୋ ସକତା ହେଁ କି ବିଜୟସେନକେ ସମୟମେଁ ଅଥବା ଉସ୍ସେ କୁଚ୍ଛହୀ ପୂର୍ବ ସନ ୧୦୨୫ ସେ ୧୦୫୦ ତକ ମେଁ କିସୀ ବର୍ଷ ମେଁ ଜୟଦେବ କବିକା ପ୍ରାକଟ୍ୟହିଁ ତଥା ଐସୀହୀମାନନେ- ସେ ଅନେକ ପଶ୍ଚିତେଁ। (ବିଦ୍ୱାନୋଁ) କୀ ଏକବାକ୍ୟତା ଭୀ ହୋତୀ ହେଁ ।

X X X

ଇସସେ ''କୟଦେବ ଚରିତ'' ଆଦି ବଙ୍ଗଲା ଗ୍ରନ୍ଥୋମେଁ କୋ କୟଦେବ କବିକା ସମୟ ତେରହଓ୍ୱାଁ ବା ଚୌଦହଓ୍ୱାଁ ଶତାବ୍ଦୀ ଲିଖା ହୈ ଓ୍ୱହ ପ୍ରମାଣିତ ହୋକର ନିଷୟ ହୁଆ କି ଜୟଦେବ କବି ଗ୍ୟାରହଓ୍ୱାଁ ଶତାବ୍ଦୀକେ ଆଦିମେ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ ହେ । ଜୟଦେବ କବିକୀ ବାଲ୍ୟାବସ୍ଥାକା ବର୍ତ୍ତନ ସବିଶେଷ କୁଚ୍ଛ ନହାଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେ । ଅତ୍ୟନ୍ତ ଛୋଟୀ ଅବସ୍ଥାମେଁ ଓ୍ୱହ ମାତ୍-ପିତ୍-ବିହୀନ ହୋଗୟେ ଥେ, ୟହ ଅନୁମାନ ହୋତା ହେଁ । କ୍ୟୋକି ବିଷ୍ଟୁସ୍ୱାଭିକୃତ ଚରିତାମୃତକେ ଅନୁସାର ଶ୍ରୀପୁରୁଷୋଉମ କ୍ଷେତ୍ରମେଁ ଇହ୍ନୋନେ ଉସୀ ସମ୍ପ୍ରଦାୟକେ କିସୀ ପଶ୍ଚିତସେ ବିଦ୍ୟା ପଢ଼ି ଥୀ ।''

'ଇନ୍ଦୁ' ଟୀକାକାରଙ୍କ ଆଲୋଚନା ଅନୁସାରେ ମଧ୍ୟ କବି ଜୟଦେବ ମହାରାଜ ଲକ୍ଷଣସେନଙ୍କ ସଭାକବି ହେବା ଦୂରେ ଥାଉ ସମସାମୟିକ ମଧ୍ୟ ନୁହନ୍ତି ।

ସ୍ୱାର୍ଥନିହିତ ଅପପ୍ରଚାର ହିଁ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ପ୍ରଭୃତି ଚାରି କଣ କବିଙ୍କ ସହିତ ଜୟଦେବଙ୍କ ନାମ ଫଯୋଗ କରାଇଅଛି ଏବଂ ''ବାଚଃ ପଲ୍ଲବୟତି'' ଶ୍ଲୋକଟି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଓଡ଼ିଆ ଘରର ପ୍ରବଚନ ଅନୁସାରେ ''ପୋଷାପୁଅ-ଗୁଞ୍ଜାରୁଅ ।''

ପରବର୍ତ୍ତୀ କେତେକ ବଙ୍ଗୀୟ ପଣିତ କବି ମଧ୍ୟ ଜୟଦେବଙ୍କୁ ବୀରଭୂମି ଜିଲ୍ଲାର କେନ୍ଦୁଲୀ ଗ୍ରାମନିବାସୀ ଏଙ ବଙ୍ଗର ଶେଷ ସ୍ୱାଧୀନ ହିନ୍ଦୁ ସମ୍ରାଟଙ୍କର ସଭାକବି ବୋଲି ଅପପ୍ରଚାରରେ ନିଜନିଜର ରସନାସୁଖ ଅନୁଭବ କରିଅଛନ୍ତି ।

ବିବିଧ ଦିଗର ଇତିହାସ ପ୍ରମାଣଦୃଷ୍ଟିରୁ 'ଇନ୍ଦୁ' ଟୀକାକାର କବି ଜୟଦେବଙ୍କୁ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ କାଳର ବୋଲି ସମ୍ପୂର୍ଣ ଅସ୍ୱୀକାର କରିଥିଲେ ହେଁ ଯେପରି ଜଣାଯାଏ ଯେ ସେ ବୋଧହୁଏ ଜୟଦେବଙ୍କ ନିବାସସୟବ୍ଧେ ବହୁପ୍ରଚାରିତ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ବଙ୍ଗଳା ପୃଞ୍ଚକ 'ଜୟଦେବ ଚରିତ୍ର' ଉପରେ କେତେକାଂଶରେ ନିର୍ଭର କରିଛନ୍ତି ।

ତେଣୁ ସେ କୟଦେବଙ୍କୁ ଅକୟନଦୀତୀରସ୍ଥ କେନ୍ଦୁଲୀ ଗ୍ରାମରେ 'ସମାଧୀ' ଦେବାକୁ ମଧ୍ୟ ପଣ୍ଟାତ୍ପଦ ହୋଇନାହାନ୍ତି ।

ଏସୟଦ୍ଧେ ତାଙ୍କ ମୁଖବନ୍ଧର ୫ମ ପୃଷ୍ଠାର ପାଠ ନିମ୍ନରେ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଉଅଛି:-

''କୟଦେବକା ପବିତ୍ର ଶରୀର କେନ୍ଦୁଲୀ ଗ୍ରାମମେଁ ସମାଧ୍ସୁ ହିେ । ୟହ ସମାଧ୍ସାନ ମନୋହର ଲତାଓଁମେ ବେଷ୍ଟିତ ହୋକର ଅପନୀ ସୁନ୍ଦରତା ସେ ଅଦ୍ୟାପି କୟଦେବ କବିକା ସୁନ୍ଦର ଚରିତ୍ରକା ତଥା ଚିତ୍ରତା ପରିଚାୟକ ହିେ ।''

ଆହୁରି ଦଶମ ପୃଷାର ପାଠ:-

''ଇସକେ ସ୍ମରଣାର୍ଥ କେନ୍ଦୁଲୀ ଗ୍ରାମମେଁ ଅବତକ ମକର ସଂକ୍ରାନ୍ତିକେ ଦିନ ଏକ ବଡ଼ା ଭାରୀ ମେଲା ହୈ, ଜିସମେଁ ସଉର ଅସ୍ସୀ ହଜାର ବୈଷବ ଏକତ୍ରିତ ହୋତେ ହୈ ତଥା ଇସକୀ ସମାଧିକେ ଚାରୋଁ ଓର୍ ଗାତେ ବଳାତେ ହୁଏ ସଂକୀର୍ତ୍ତନ କରତେ ହୈ ।''

ଏହି ଉକ୍ତିରୁ ଏବଂ ମୁଖବନ୍ଧରେ ଜୟଦେବ ଚରିତ୍ରର ନାମୋଲେଖ (Reference) ଥିବାରୁ ବିଶ୍ୱାସ ହୁଏ ଯେ ଏହି ବିଶିଷ୍ଟ ପୁଞ୍ଜଟି 'ଇହୁ'ଟୀକାକାରଙ୍କୁ ବୋଧହୁଏ ଟିକିଏ 'ବାଟ-ହୁଡ଼ା' କରାଇ ଦେଇପାରିଛି ।

କେନ୍ଦୁଲୀ ଓ କୟଦେବ-ମେଳାସୟବ୍ଧେ ଅନ୍ୟତ୍ର ଆଲୋଚନା କରାଯାଉଅଛି । ଗ୍ରନ୍ଥବଚନରୁ ଅଧିକ ବାଢ଼ିବସିଲେ ଏ ଅଧ୍ୟୟନର କଳେବର ବଢ଼ିଯିବ । ନିମ୍ନରେ ଆଉ ଅନ୍ଥ କେତୋଟି ଗ୍ରନ୍ଥପାଠ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଉଅଛି, ସୁଧୀଜନଙ୍କ ଗୋଚରାର୍ଥେ ତଥା ବିଚାରାର୍ଥେ –

୧୫୮୫ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ନାଭାଜୀଙ୍କ ଅନୁକରଣରେ ଲେଖା ଚନ୍ଦ୍ରଦଉକୃତ ସଂଷ୍କୃତ ଭକ୍ତମାଳା ଗ୍ରନ୍ଥର ୩୯ ଠାରୁ ୪୧ ସର୍ଗରେ ଜୟଦେବ ଓ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସମ୍ପର୍କରେ ବର୍ଣ୍ଣନା ସ୍ଥାନ ପାଇଅଛି । ଲେଖାଅଛି–

''କଗନ୍ନାଥପୁରୀପ୍ରାନ୍ତେ ଦେଶେ ଚୈବୋତ୍କଳା ଭିଧେ । ବିନ୍ଦୁବିଲ୍ସ ଇତି ଖ୍ୟାତୋ ଗ୍ରାମୋ ବ୍ରାହ୍ମଣଙ୍ଘକୁଳଃ । ତ୍ରତୋହଳେ ଦ୍ୱିଜୋ ଜାତୋ ଜୟଦେବ ଇତି ଶୁତଃ ବିଦ୍ୟାଭ୍ୟାସରତଃ ଶାନ୍ତଃ ପୁରୁଷୋଭମପୁଳକଃ ।

(ଭକ୍ତମାଳା-୩୯ ସର୍ଗ)

ଅର୍ଥାତ୍ ଉଚ୍ଚଳର ପୁରୀପ୍ରାନ୍ତରେ 'କେନ୍ଦୁବିଲ୍' (କେନ୍ଦୁବିଲ୍) ଗ୍ରାମନିବାସୀ ପୁରୁଷୋଉମପୂଜକ ଶାନ୍ତ ବିଦ୍ୱାନ୍ ପୁରୁଷ ଥିଲେ ଜୟଦେବ ।

୧୭୧୨ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ହିନ୍ଦୀ ଭକ୍ତମାଳା ଗ୍ରନ୍ଥର ଟୀକା ଅନୁସରଣରେ ବୃନ୍ଦାବନବାସୀ ପ୍ରିୟଦାସ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଖଣ୍ଡିଏ ଟୀକା ଲେଖିଥିଲେ । ଏହାର ନାମ ମଧ୍ୟ ଭକ୍ତମାଳା । (ବିପ୍ରଦାସେ ଆଜ୍ଞା ଦିଲ ଟୀକା ବିୟାରିକେ)

ଲେଖାଅଛି -

''କେନ୍ଦୁବିଲ୍ ନାମେ ଗ୍ରାମ ସାଗର ହଇତେ ଶ୍ରୀମାନ୍ କୟଦେବ ଦ୍ୱି ଜ ହଇଲ ବିଦିତେ । X X X କୟଦେବ ମହାଶୟ ମହାନ୍ ମାନ୍ଷ ଶ୍ରୀପୁରୁଷୋଉମକ୍ଷେତ୍ରେ ବୃକ୍ଷତଲେ ବାସ । ଅଗାଧ ପାଷିତ୍ୟ ହୟ ଅତୁଲ ଭକ୍ତିମାନ୍ ଶ୍ରୀ ଜଗନ୍ନାଥ ପ୍ରଭୁର କୃପାର ଭାଜନ । ଝୋଁପଡ଼ା ବାହିୟା ଏକ ସେବା ପ୍ରକାଶିଲା ଶ୍ରୀରାଧାମାଧବ ନାମ ଠାକୁରେର ହୈଲା ।

ପୃଷକ ରାଖିୟା ସାଧୁ ସ୍ନାନ କରିବାରେ ଗମନ କରିଲା ତେବେ, ସାଗରେର ନୀରେ ।

'ଦେହି ପଦପଲ୍ଲବମୁଦାରମ୍' ଇତି ଲିଖିୟା ଚଲିଲା ହରି ଅତି ଦ୍ରତେ ଗତି ।''

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଭକ୍ତମାଳା ଗ୍ରନ୍ଥର ୨୩୨/୨୩୩ ପୃଷ୍ଠା ବର୍ଷିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକର୍ତ୍ତା ଏହି ସାଧୁ କୟଦେବ ବଙ୍ଗଳାର କବି ବନମାଳୀ ଦାସ କୃତ କୟଦେବ-ଚରିତ୍ରରେ ପୁଣି ଦର୍ଶନ ଦେଲେ ବଙ୍ଗର ବୀରଭୂମି ଅନ୍ତର୍ଗତ କେନ୍ଦୁବିଲ୍ସ (କେନ୍ଦୁଲୀ) ଗ୍ରାମରେ ୧୮୦୩ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବରେ-ଯାହା ପ୍ରକାଶ ଲାଭ କଲା, ବଙ୍ଗୀୟ ସାହିତ୍ୟ ପରିଷଦଦ୍ୱାରା । ବନମାଳୀ ଦାସ 'ଜୟଦେବ ଚରିତ୍ର'ରେ ଲେଖିଛନ୍ତି-

''ଭିକ୍ଷାମେଗେ ଖାୟ ସଦା ହରି ଗୁଣ କପେ ହାସେ କାଦେ ନାଚେ ଗାୟ ଶିବେର ମଣ୍ଡପେ ।''

ଅର୍ଥାତ୍ (କୟଦେବ) ଭିକମାଗି ଖାଆନ୍ତି ଏବଂ ଶିବମଣ୍ଡପରେ ହସି, କାନ୍ଦି, ନାଚି ହରିଗୁଣ ଗାଆନ୍ତି । ଶିବମଣ୍ଡପ ହିଁ ହରିଗୁଣ ଗାୟନର ପ୍ରଶୟ ସ୍ଥଳ ବୋଲି ଗ୍ରନ୍ଥକାର ବନମାଳୀ ଦାସଙ୍କର ଦିବ୍ୟ ବିବେଚନାର ନିଷ୍ପୁଭି ।

ଗୁନ୍ଲାନ୍ତରେ ପୁଣି କେନ୍ଦୁବିଲ୍ ଗ୍ରାମରେ ଏହି ଜୟଦେବ-''ଜୟଦେବ ଗୋସ୍ୱାମୀ'' ରୂପେ ପରିଚିତ । ବୁଝିହୁଏ ନାହିଁ ଏହି 'ଗୋସ୍ୱାମୀ' ଉପାଧିଟି କେଉଁ ଶତକର ଉଦ୍ଭାବିତ ପଦବୀ । ଏହା ମହାପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଦେବଙ୍କ ସମୟ ଷୋଡ଼ଶ ଶତାବ୍ଦୀ କାଳର ବୈଷବ ଗୁଣାତୁକ ବିଶେଷ ଉପାଧ ନହେଁ କି ?

ବନମାଳୀ ଦାସବର୍ଷିତ ବଙ୍ଗର ଏହି କେନ୍ଦୁବିଲ୍ ସୟବତଃ ଏକ ବିରାଟ ଜନଗହଳି ସହର; କାରଣ ସାଧାରଣ ଗ୍ରାମ ହୋଇଥିଲେ ତତ୍ରସ୍ୟ ଶିବମଷପ ହରିନାମ ଗାୟନରତ ଜଣେ ଗୋସ୍ୱାମୀ (!) ଙ୍କୁ ସେଠାର ଲୋକେ ଅନ୍ତତଃ ଜୀଜ୍ଞାସୁ ଚକ୍ଷୁରେ ହେଲେ ଜାଣିଥାଆନ୍ତେ । ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ପିତା ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ଘେନି କେନ୍ଦୁବିଲ୍ୱରେ ଉପସ୍ଥିତ ହୋଇ ସେଠାରେ ଜୟଦେବଙ୍କୁ ବହୁତ ଖୋଜିଲେ; କିନ୍ତୁ କେହି ହେଲେ ଏପରି ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି (ଜୟଦେବ) ଙ୍କୁ ଚିହ୍ନିଥିବା ଅବା ଜାଣିଥିବାର ସମ୍ଭାଦ ପାଇଲେ ନାହିଁ ।

''ଅଧିକାଂଶ ସମ୍ଭାନ୍ତ ଲୋକଇ ଜୟଦେବେର ପରିଚୟ ଜାନେନା ନା IX X X କେ ତାର ବାବା, କେ ତାର ମା', କୋନ ବଂଶେର ଛେଲେ, ତା କେଉ ଜାନେନା I''

#### (ଚିତ୍ରେ ଜୟଦେବ ଓ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-ପୃ-୧୩)

ବହୁ କଷରେ ''ନୀଚଜାତୀୟ ଲୋକଦେର କାଛଥେକେଇ ତାର ପରିଚୟ ପାଓୟାଗେଲ । ଚାଲ ନେଇ, ଚୁଲୋ ନେଇ, ପଥେ ଘାଟେ, ନଦୀର (ଅକୟ ନଦୀ) ଧାରେ ଘୁରେ ଘୁରେ ବେଡ଼ାୟ''  $\mathbf{X} \ \mathbf{X} \ \mathbf{I} \ \mathbf{O} \mathbf{M}^-$  ''କନ୍ୟାର ଭବିଷ୍ୟତ୍ ସ୍ୱାମୀର ଚରିତ୍ରସୟବ୍ଧେ ଓ ଯେ ବିବରଣ ସଂଗ୍ରହ କରଲୋ ତା ଅନୁରପୁର ଭୟାବହ । କେଉ ବଲେ ପାଗଲ, କେଉ ବଲେ ଭିଖାରୀ, କେଉ ବଲେ ଲମ୍ମଟ !''

ଅର୍ଥାତ୍ କୟଦେବଙ୍କୁ କେହି କାଶି ନ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ସୟକ୍ଷେ ପ୍ରୋକ୍ତରୂପ ମନ୍ତବ୍ୟମାନ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ପିତା ଲୋକମୁଖରୁ ଶୁଣିଲେ । ସେତେବେଳକୁ – ''ବଂଲାର ସମାକେର ରହ୍ଧେ ରହ୍ଧେ ଚଲେଛେ ନାରୀର ଦେହକେ ନିୟେ ଏକ ବୀଭଷ କାମଲୀଳା X X । ସର୍ବତ ତଲେଛେ ପ୍ରେମେର ନାମେ କାମେର ବ୍ୟଭିଚାର ।'' –ଏହା ହିଁ ବଙ୍ଗର ସେତେବେଳେ ସମାକଚିତ୍ର । ପୁଣି କୁହାଯାଇଅଛି – କୟଦେବ ରାତିରେ ଏକ ସ୍ୱପ୍ନ ଦେଖିଲେ । ସ୍ୱପ୍ନାଦେଶରେ ସେ 'ଅକ୍ୟ' ନଦୀରୁ ପାଇଲେ ରାଧାଶ୍ୟାମଙ୍କର ଯୁଗଳ ମୂର୍ତ୍ତି । କଦ୍ୟ ତଳେ ସେହି ମୂର୍ତ୍ତି ଧରି କୃଷ ନାମ ଗାଇ ଆନନ୍ଦରେ ନାଚିଲେ କୟଦେବ । ତଦାନୀନ୍ତନ ରାଜା ଏ କଥା କାଣିଲେ । ତୋଳାଇଦେଲେ କଦ୍ୟଖଣ୍ଡି ଘାଟରେ 'ରାଧାଶ୍ୟାମ' ମନ୍ଦିର । ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କ ପିତା ସେତେକାଳ କେନ୍ଦୁବିଲ୍ବର ଜଣେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଘରେ ରହୁଥିଲେ ଏଙ୍ କୟଦେବଙ୍କୁ ନିକର କନ୍ୟା ସଂପ୍ରଦାନଲାଗି ପ୍ରଥମେ ସେ ମନେମନେ କୁଣ୍ଠାବୋଧ କରୁଥିଲେ, କଗନ୍ନାଥଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ପାଇ ସୁଦ୍ଧା । ସଂବାଦ ପାଇ କୟଦେବ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ

ଉନ୍ତି ଦେଖି ତାଙ୍କୁ କନ୍ୟା ସଂପ୍ରଦାନ ଲାଗି ଉହଣ୍ଠିତ ହେଲେ । କୟଦେବ ମଧ୍ୟ ପଦ୍ମାବତୀଙ୍କପାଇଁ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇପଡ଼ିଲେ । ସେ ସ୍ୱପ୍ନରେ ଦେଖିଲେ ଯେ ରାଧାଙ୍କ ଅଙ୍ଗରୁ ଗୋଟିଏ ସଚଳ ପ୍ରତିମା ବାହାରି ଆସି ମୁଗ୍ଧ ନୟନରେ ତାଙ୍କୁ ଚାହିଁ ରହିଛନ୍ତି । ତହୁଁ, ପରଦିବସ ରାଧାଶ୍ୟାମଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ କୟଦେବ ଅନ୍ତରର ସାମ୍ରାଜ୍ଞୀରୂପେ ବରଣ କରିନେଲେ ପଦ୍ନାବତୀଙ୍କୁ । ଏହିଠାରେ ଜୟଦେବ ଆରୟ କଲେ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରଚନା । ପଦ୍ନାବତୀ ଏହିଠାରେ ଦେବତାଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ନାଚି ଗାଇ କବିଙ୍କୁ ଶୁଣାଉଥିଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ...ଇତ୍ୟାଦି ଇତ୍ୟାଦି ବର୍ଣ୍ଣନା ପ୍ରୋକ୍ତ ଗୁନ୍ତର ପୃଷ୍ଠାମାନ ମଣ୍ଡନ କରିଛି ।

ଭକ୍ତମାଳା ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପଦ୍ମାବତୀଙ୍କ ବିବାହ ଆଦି ଅନ୍ୟରୂପ ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି । କବି କୟଦେବ ଓ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗ୍ରନ୍ଥରେ 'ରାଧାଶ୍ୟାମ' ପରିବର୍ତ୍ତେ 'ରାଧାମାଧବ' ବିଗ୍ରହପ୍ରାପ୍ତି ଏବଂ ବୀରଭୂମିର ମନ୍ଦିର ରାଧାବିନୋଦ ମନ୍ଦିର ନାମରେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ବୋଲି ଲେଖାଅଛି ।

ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରାନ୍ତର ବିଶିଷ୍ଟ ଗ୍ରନ୍ଥକାର ନିମ୍ନମତେ କହନ୍ତି: – କବି ମହୀପତି (ମହାରାଷ୍ଟ୍ର) ଭକ୍ତି ବିଜୟ ଗ୍ରନ୍ଥରେ କହିଛନ୍ତି ଜୟଦେବ ଜଗନ୍ନାଥ ଧାମ ନିକଟସ୍ଥ କେନ୍ଦୁବିଲ୍ୱନିବାସୀ ।

ସଂସ୍କୃତ କବି-ଜୀବନୀ (ମଲ୍ଲାଦି ସୂର୍ଯ୍ୟନାରାୟଣ) ରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ରଚୟିତା ଜୟଦେବଙ୍କୁ ଜଗନ୍ନାଥଧାମନିକଟପ୍ଥ କେନ୍ଦୁବିଲ୍ୱନିବାସୀ ବୋଲି ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି ।

'କାବ୍ୟ ପ୍ରକାଶ' ଭୂମିକାରେ ଜୟଦେବ ଉଚ୍ଚଳୀୟ ବୋଲି ଲିଖିତ ।

ପ୍ରକୃତିର ପରିବେଶ, ପରମ୍ପରା ଐତିହ୍ୟ, ଚଳନ୍ତିକାର ଆବେଷ୍ଟନୀ ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ପ୍ରଭାବପାତ କରେ-ଏକଥା ସବିଥା ସ୍ୱୀକାର୍ଯ୍ୟ । ଜୟଦେବଙ୍କ ଅଭ୍ୟୁଦୟକାଳ (ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀର) ବହୁପୂର୍ବରୁ ଓଡ଼ିଶାର ସ୍ଥାନେ ସ୍ଥାନେ ଗୋପୀଳନବଲ୍ଲଭ ମୂର୍ଭିମାନ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇଥିବାର ପ୍ରମାଣ ଦୃଷ ହୁଏ । ପୁରାଣଶାସ ଓ ମନ୍ଦିରଗାତ୍ରଠାରୁ ଆରୟ କରି ଆମ ମାଦଳାପାଞ୍ଜିର ବିବରଣୀପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମୟେ ତଦାନୀନ୍ତନ ଉହଳୀୟ ସମାଜର ଓ ଧର୍ମ୍ୟଧାରଣାର ବିଶଦ ଚିତ୍ର ବାଢ଼ିଦେଇଛନ୍ତି ।

କଗନ୍ ।ଥ-ଧାମର ପ୍ରତିଷା ଓ ପ୍ରଭୁଙ୍କର ସଦୟ ସ୍ପାଦେଶ, ଂଗାମୀଳନବଲ୍ଭ ଶ୍ରୀକୃଷ ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ରସକୀର୍ଭନରେ କବିଙ୍କୁ ସ୍ୱତଃ ଭାବବିହ୍କ କରିଥିବା ସୁନିର୍ଣ୍ଣିତ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଏହି ପରିସ୍ଥିତିରେ କବି-କଣ୍ଠର ରତ୍ନହାର ହୋଇ ଦେବୀପ୍ୟାମାନ ।

ଏହି ଶତକ ତଥା ତତ୍ପର୍ବବର୍ତୀକାଳରେ ପ୍ରତିବେଶୀ ବଙ୍ଗର ସମାଜ-ଚିତ୍ ଅତି ବିଚିତ୍ର । ଗୋପୀଳନବଲୁଭ କିୟା ରାଧୀମାଧବ ଯୁଗଳ ଉପାସନା ସେତେବେଳେ ବଙ୍ଗଦେଶରେ ପୁଚଳିତ ଥିବାର ସ୍ଚନା ମିଳେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ-ରଚନାର ଅନୁକଳ ପରିସ୍ଥିତି ସୃଷ୍ଟିର ସମ୍ଭାବନା ନ ଥିଲା ବୋଲି କଣାଯାଏ । ତଦାନୀତନ ବଙ୍ଗର ସମାକଚିତ୍ର 'କବିର ସମୟେ ଦେଶେର ଅଧ୍କାଶ ନରନାରୀର ମାନସିକ ଅବସ୍ଥା ଦିବା-ଲୋକେ ନଦୀୟାର ରାଜପଥ ତଖନ ବାରାଙ୍ଗନାଗଣେର ନୁପ୍ରନିକ୍ଣେ ଧୁନିତ ହଇତ । ସୁରଧୁନିର ପୁଲୀନ-ପରିସର ନାଗର ନାଗରୀଗଣେର କାମକଥା-ସଂଳାପେ ମୁଖରିତ ଥାକିତ । ସୁତରା ବୁଝିତେ ପାରାଯାୟ ଇଦିୟ ବିଲାସେର ଏଇ ସର୍ବନାଶିନୀ ଆସକ୍ତି ହଇତେ, ଅତି ଇହସର୍ବସ୍ଥ ବାଦେର ଏଇ କ୍ଲେଦସିକ୍ତ ଭୋଗଭୁକଙ୍ଗୀର ବିଷନିଃଶ୍ୱାସ ହଇତେ ମୁକ୍ତିଦାନେର ଆଶାତେଇ ଦେଶେ ତିନି ଏଇ ନୃତନ ସଂଗୀତେର ଧୁନି ତୁଲିୟାଛିଲେନ । ମନେ କରିୟାଛିଲେନ ନାଗିନୀ ତାଁହାର ଗାନେ ଭୁଲିୟା ଫଣା ଗୁଟାଇୟା ଆପନ ପାତାଲ ପୁରୀତେ ପୁସ୍ଥାନ କରିବେ । ଆଉ ତାହାର କଳୁଷିତ ବିଷଦଂଶନ ହଇତେ ପରିତାଣ ପାଇୟା ଏଇ କାନ୍ତ-କୋମଲ ମଧ୍ରର ପଦାବଲୀର ଅମୃତଧାରାପାନେ ବାଙ୍ଗାଲୀ ନରନାରୀ ଚିର ଅମରତା ଲାଭେ ଧନୀ ହଇବେ ।'' (ପୃଷ୍ଠା-୬୦)

ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକାର ବଙ୍ଗର ପୂର୍ବବର୍ଷିତ ପରିସ୍ଥିତି ମଧ୍ୟରେ କନ୍ନଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ ଏଙ ସେହିଠାରେ ହିଁ ସ୍ୱୀୟ ଗୀତିକାବ୍ୟ ରଚନା କରିଥିଲେ । ସେହି ସୁମଧୁର ସଙ୍ଗୀତ ଶ୍ରବଣରେ ''ନାଗିନୀ ତାଁହାର ଫଣା ଗୁଟାଇୟା'' ପାତାଳ ପ୍ରବେଶ କରିବ ବୋଲି, ଏଥକୁ ଗୋଟିଏ କଥା ମନକୁ ଆସେ – ଆମ ଦେଶରେ ସଂଗୀତଶ୍ରବଣରେ ନାଗ ବା ନାଗୁଣୀ ଫଣାତୋଳି ଖେଳନ୍ତି ସିନା; କିନ୍ତୁ ଫଣା 'ଚାଟାଇ' ପାତାଳପୁରୀ ବା ନିକର ବିଳରେ ପ୍ରବେଶ କରିବାର ଶୁଣାନାହିଁ; ବରଂ ବିଳରୁ ନାଗ ଓ ନାଗୁଣୀଙ୍କୁ ବାହାରକୁ ଆଣିବାର ପ୍ରଧାନ ମନ୍ତ 'ସଙ୍ଗୀତ' । ସେଥିଲାଗି ସାପୁଆ କେଳାର ସଂଗୀତ ଯନ୍ତ 'ନାଗେଶ୍ୱରୀ' ର ସୃଷ୍ଟି ।

ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତରେ କୁହାଯାଇଅଛି:-

''ବିଦ୍ୟାପତି କୟଦେବ ଚଣ୍ଡୀଦାସେର ଗୀତ ଆସ୍ୱାଦେନ ରାମାନନ୍ଦ ସ୍ୱରୂପ ସହିତ ।'' (ଆଦିଲୀଳା-୧୩/୪୨)

– ଅର୍ଥାତ୍ ବଙ୍ଗରେ ବୈଷବଧର୍ମର ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ମହାପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କର ନିତ୍ୟପାଠ ଥିଲା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କର ଜନ୍ନସ୍ଥାନ ନଦିୟା ଏଙ୍ ତାଙ୍କର ସାଙ୍ଗୋପାଙ୍ଗ ରୂପ, ସନାତନ ପ୍ରଭୃତିଙ୍କ ବାସସ୍ଥାନଠାରୁ ବୀରଭୂମିର ଜୟଦେବ-କେନ୍ଦୁଲୀ ଦୂରବର୍ତ୍ତୀ ନୁହେଁ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ନିତ୍ୟପାଠ ଥିବା ସ୍ଥଳେ ଜୟଦେବ ଏମାନଙ୍କର ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରିୟ ବା ମାନ୍ୟ ପୁରୁଷରୂପେ ପୂଜା ପାଉଥିବା ସ୍ୱାଭାବିକ: କିନ୍ତୁ କେବେହେଲେ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହିହେଲେ କେତେକ ବଙ୍ଗୀୟଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଚାରିତ କବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଜନ୍ନଭୂମି ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ଯାଇଥିବାର କୌଣସି ପ୍ରମାଣ ନାହିଁ ।

ଏସୟବ୍ଧେ ଅଧିକ ବଖାଣିବା ନିଷ୍ପ୍ରୟୋଜନ । ଏତିକିରୁ ହିଁ ବିଚାରବନ୍ତ କନେ ବାରିନେବେ ଯେ କେହି କେହି ବଂଗୀୟ ବିଶିଷ୍ଟ ଗ୍ରନ୍ଥକାର କିପରି ଅବାୟବ, ଅପ୍ରାସଂଗିକ ଅପପ୍ରଚାରମୁଖର ।

ସୌଭାଗ୍ୟର ବିଷୟ ଯେ ବର୍ତ୍ତମାନ କେତେକ ବିଶିଷ ବଂଗୀୟ ପଞିତ ଜୟଦେବଙ୍କ ଜନ୍ନଭୂମିସଂବଦ୍ଧେ ନିଜ-ନିଜର ସୁଚିନ୍ତିତ ମତ ପ୍ରକାଶ କଲେଣି । ତନ୍ୟଧରୁ ୧୯୬୯ ସାଲ ଜୁନ୍ ମାସର ଯୁବବାଣୀ ପତ୍ରିକାରେ ପ୍ରକାଶିତ ଢାକାର ବିଶିଷ ପଞିତ ଡକ୍ର ଆଶୁତୋଷ ଭଟ୍ଟାଚର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ମତ ନିମ୍ନରେ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଉଛି:-

''ଜୟଦେବ ଛିଲେନ୍ ଉଡ଼ିୟା ଏଙ ବୀରଭୂମେର୍ କୈନ୍ଦୁଲୀମେ ଅନୁଷିତ ବାହରିକ ମେଲା ଆସଲେ ବାଉଲ ମେଲା ଏଙ ଜୟଦେବେର ଜନ୍ନେର୍ ସଙ୍ଗେ ଏର କୋନ୍ ସଂପର୍କ ନେଇ । ଜୟଦେବ ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନେର ସଭାକବି ଛିଲେନ୍ ବଲେ ଏଯାବତ୍ ସେ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ବିଦ୍ରଧ ସମାଜେ ଗୃହୀତ ହୟେଛିଲ, ତା ଗ୍ରହଣଯୋଗ୍ୟ ନୟ । ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନେର୍ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କବିଦେର୍ ନାମେର୍ ସଙ୍ଗେ କବି ଜୟଦେବ ନିଜେର୍ ନାମକେ ଯୁକ୍ତ କରିଲେଓ ତିନି ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନେର୍ ସଭାକବି ଛିଲେନ୍, ତାହା ପ୍ରମାଣିତ ହୟ ନା । ପ୍ରାଚୀନ ଯଶସ୍ୱୀ ସଂଷ୍କୃତ କବିଦେର ନାମେର୍ ସଙ୍ଗେ ନିଜେର୍ ମମ ଯୁକ୍ତକରାର୍ ରୀତି ଏଖନ୍ଓ ଉଡ଼ିଶ୍ୟାୟ ପ୍ରଚଲିତ ରୟେଛେ ।''

ପୂଣି ୧୯୬୯ ସାଲର ବିଷୁବ ସଂକ୍ରାନ୍ତି ଦିନ ପ୍ରକାତନ୍ତ ପରିସରରେ ଅନୁଷିତ ସାୟସରିକ ବିଷୁବ ମିଳନ ମଣ୍ଡପରେ ଜୟଦେବଙ୍କ ଜନ୍ନ ସୟବ୍ଧେ ପ୍ରୋକ୍ତ ଉଟାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କର ଜୟଦେବଙ୍କ ସୟବ୍ଧୀୟ ନିମ୍ନଲିଖିତ ମନ୍ତବ୍ୟଟି ସ୍ୱାଧୀଳନମାନଙ୍କ ଗୋଚରାର୍ଥେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି: - ''ଜୟଦେବଙ୍କୁ ବଙ୍ଗୀୟ କବି କହିବାର ଯଥାର୍ଥତା ନାହିଁ । କେନ୍ଦୁଲୀ ବାଉଲ ସଂପ୍ରଦାୟର ଏକ ପୀଠସ୍ଥଳୀ । ତାହା ସହିତ ଜୟଦେବଙ୍କର କୌଣସି ସମ୍ପର୍କ ନାହିଁ ।

X X X ଡକ୍ର ଭଟାଚାର୍ଯ୍ୟ ସୃଷ୍ଭାବେ ଘୋଷଣା କଲେ ଯେ ଯେଉଁ ବଙ୍ଗୀୟ ପଷିତମାନେ କୟଦେବ ବଙ୍ଗଦେଶରେ କନୁଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ ବୋଲି କହନ୍ତି, ତାହା ଯଥାର୍ଥ ନୁହେଁ, ବରଂ ତାଙ୍କୁ ଓଡ଼ିଆ ବୋଲି କହିବା ଅଧିକ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ । X X ପ୍ରକାତନ୍ତ୍ର-ତା ୧୫/୪/୧୯୬୯



# ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଓ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ

ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ମାଦଳାପାଞ୍ଜି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ଏବଂ ପ୍ରଧାନ ସଂବାଦବାହକ । ଉତ୍କଳର ତଦାନୀନ୍ତନ ମହାରାଜ କବି ନରସିଂହଦେବ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ନୀତିରୂପେ ଚଳିବାର ଶୁଭାଦେଶ ଦେଲେ । ଘଟଣାକାଳ ୧୨୮୨ଠାରୁ ୧୩୦୭ଖ୍ରୀଷାଦ୍ଧ । ମାଦଳାପାଞ୍ଜିରେ ଲେଖାଅଛି:-

''ଏଉଉାରୁ କବି ନରସିଂହ ରାଜା ହୋଇଲେ । ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ସିଲାଉ କଲେ ।'' ଏଠାରେ 'ଏଉଭାରୁ' ବୋଇଲେ ଅମିତଯଶା ମହାରାଜା ଲାଙ୍କୁଳା ନରସିଂହଦେବଙ୍କ ଉଭାରୁ ବୁଝାଏ । ଦୀର୍ଘକାଳରେ ଗଳପତି ମହାରାଜ (ପ୍ରତାପରୁଦ୍ର ୧୫ଶ । ୧୬ଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ପୁଣି ଗାୟନ-ନର୍ଭନ-ନୀତିରୂପେ ଚଳାଇବାର ଆଦେଶ ଦେଲେ । ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରର ଜୟବିଜୟ-ଦ୍ୱାରପ୍ଥ ପାଷାଣଲିପି ଏହାର ମୂଳସାକ୍ଷୀ । ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଭିନ୍ନ 'ଆନ ନଗାଇବେ' ବୋଲି ମଧ୍ୟ ସେହି ପାଷାଣଲିପିର ଅଲିଭା ପାଠାଦେଶ । ନାଚୁଣୀମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ମଧ୍ୟ କେବଳ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଭିନ୍ନ ଅନ୍ୟ ଗୀତ ଗାଇ ନାଚିବା ନିଷେଧ । ଚାରି ଜଣ ବୈଷବ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗାଇବେ ଏବଂ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗାୟନ ନଜାଣିଥିବା ବୈଷବମାନେ ଏହାଙ୍କ ସହିତ ପାଳିଧରିବେ ବୋଲି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଆଯାଇଅଛି ।

ମହାରାଜ ପ୍ରତାପରୁଦ୍ରଙ୍କ ରାଜତ୍ୱର ତୃତୀୟ ବର୍ଷ କକଡ଼। ୧୦ ଦିନ ଚତୁର୍ଥି ଅଙ୍କ ଗୁରୁବାର ଅର୍ଥାତ୍ ୧୫୦୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦ ୬ ତାରିଖ କୁଲାଇ ମାସରେ ଏହି ଶିଳାଦେଶ ଉହୀର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଥିଲା ।

ଏହାପରେ ୧୫୧୫ ଖ୍ରୀଷାଦ୍ଦରେ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କର ପୁରୀ ଆଗମନ । ଏତେବେଳକୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବହୁଳ ପ୍ରଚାର, ପ୍ରସାର ଓ ଜନସମାଦର ଘଟିସାରିଛି । ବିଶେଷତଃ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପଦାବଳୀ ଧର୍ମଗୀତିରୂପେ ସହଳିଆ ବୈଷବମାନଙ୍କର କଣ୍ଠରହ୍ନ ହୋଇସାରିଛି । ଏଥିପୂର୍ବରୁ ମହାରାଜ ପୁରୁଷୋଭମଦେବଙ୍କ ରଚିତ ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସ୍ଥାନ ନ ଥିଲା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ନିକଟରେ; କାରଣ ଅଭିନବ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ସ୍ୱୟଂ ଜଗନ୍ନାଥ ସବୃଷ୍ୟ ନୁହନ୍ତି ବୋଲି ଲୋକ-କଥା ରହିଆସିଛି ।

ପ୍ରେମ-ଭକ୍ତିପର।ୟଣ ପରମବୈଷବ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ପଟ୍ଟନାୟକ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କର ଦୀକ୍ଷାଗୁର୍-ଏ କଥା ଏହି ଆଲୋଚନାରେ ଅନ୍ୟତ୍ର ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଅଛି । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ପୁରୀ ଆସିବାପରେ ତାଙ୍କର ନିତ୍ୟ ପାଠ ଥିଲା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ସେ ବିହ୍କଳ ହୋଇପଡୁଥିଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶ୍ରବଣରେ । ଏହା କେବଳ ପୁରୀ-ଉହଳରେ ଘଟିଅଛି ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ବଙ୍ଗଳାରେ ଅବସ୍ଥାନ କଲାବେଳେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶ୍ରବଣ-ପଠନ କରିଥିବାର କୌଣସି ପ୍ରମାଣ ନାହିଁ । ଭକ୍ତ ରାମାନନ୍ଦ ତାଙ୍କୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶୁଣାନ୍ତି । ଚୈତନ୍ୟ-ଚରିତାମୃତ, ଯାହା ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କ ଓଡ଼ିଶା ଆଗମନ ପରେ କୃଷଦାସ କବିରାଜ ରଚନା କରିଛନ୍ତି, ତହିଁରେ କୁହାଯାଇଅଛି:-

''ବିଦ୍ୟାପତି ଚଣ୍ଡୀଦାସ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଭାବାନୁରୂପ ଶ୍ଲୋକ ପଡ଼େନ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦ ।।''

ଭକ୍ତରାୟକବି ଓ ପୁରୁଷ ଦାମୋଦରଙ୍କ ସହିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଆଲୋଚନା କରନ୍ତି ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ପ୍ରତିନିତ୍ୟ ।

''ବିଦ୍ୟାପଡି କୟଦେବ, ଚଣୀଦାସେର ଗୀତ ଆସ୍ତାଦେନ ରାମାନନ୍ଦ ସ୍ୱରୂପ ସହିତ 1।''

-ସ୍ୱରୂପ ଦାମୋଦର ଯେ ନିଷିତଭାବେ ପୁରୀ ଆସିବାପରେ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କଠାରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶୁଣିଥିବେ ଓ ଉଭୟେ ଏହି ବୈଷବ ପ୍ରେମଭକ୍ତିରସାପୁତ କାବ୍ୟରସର ଆଲୋଚନାରେ ବୃଡ଼ିରହିଥିବେ- ଏହା ଏକାନ୍ତ ସୟବ ।

ଚୈତନ୍ୟ-ଚରିତାମୃତର ବର୍ଷନାରୁ ପ୍ରମାଣିତ ହୁଏ ଯେ ପୁରୁଷୋଉମକ୍ଷେତ୍ରରେ ହିଁ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶ୍ରବଣ କଉନ୍ତି ତହିଁ ପୂର୍ବରୁ ନୁହେଁ । ତେବେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରଚୟିତା ଜୟଦେବ ବଙ୍ଗଳାରେ କେନ୍ଦୁଲୀ ଗ୍ରାମରେ ଏଥିପୂର୍ବରୁ ଲୁଚିରହିଥିଲେ କେଉଁଠି ? ପରମ ବୈଷବ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ବଙ୍ଗଳାରେ ଥିବାବେଳେ ଠୁଳେ ହେଲେ ତାଙ୍କର ସନ୍ଧାନ ପାଇଲେ ନାହିଁ କିୟା ତାଙ୍କ ରଚିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରୁ ଧାଡ଼ିଏ ହେଲେ ତାଙ୍କ କାନରେ ବାକିପାରିଲା ନାହିଁ । ଏହା ଘଟିଥିଲେ ବୈଷବ ଗ୍ରନ୍ଥକାର କେହି ହେଲେ ସେସୟନ୍ଧେ ପଦେ-ଅଧେ ତ ଲେଖିପାରିଥାଆନେ ।

ସହଳିଆ ବୈଷବଧର୍ମର ପରକୀୟା ପ୍ରୀତି-ରୀତିର ମୁଖ୍ୟ ପ୍ରଚାରକ ହେଲେ ଜୟଦେବ । ବଙ୍ଗଳାରେ ସେନଙ୍କଶଦ୍ୱାରା ସେହି କାଳରେ ବ୍ରାହ୍ମଣ୍ୟ ଧର୍ମର ପୁନରୁତ୍ଥାନ ଘଟେ । ତେବେ ରାଜା ଲକ୍ଷ୍ମଣସେନଙ୍କ ରାଜସଭାରେ ସହଜିଆ ବୈଷବ ଜୟଦେବଙ୍କର ସ୍ଥାନ ସୟବ କିପରି ?

ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ସହକିଆ ପନ୍ତୀ ବୈଷବଧର୍ମାଧ୍ୟକ୍ଷ । ରାୟ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କଠାରୁ ହିଁ ପରକୀୟାତଜ୍ୱପ୍ରତିଷିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶୁଣି ଆତୃହରା ହୁଅନ୍ତି ସେ ।

ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରରେ ପରମ୍ପର। ବିଧାନକ୍ରମେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗାୟନ କନ୍ତେ 'ଜୟଦେବ ସେବା' ଅବଧି ନୀତି ମଧ୍ୟରେ ପରିଗଣିତ ହୋଇଆସୁଅଛି । ଓଡ଼ିଶା ବିଭିନ୍ନ ଏଭଳି ଜୟଦେବ ସେବା-ନିବନ୍ଧନୀର ନିଦର୍ଶନ ଅନ୍ୟତ୍ର ଦେଖାଶୁଣା ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଏହିଠାରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପଦାବଳୀ ଶୁଣି ଆଡ୍ନବିଭୋର ହେଉଥିବା କଥା ଗ୍ରନୁପୃଷ୍ଠା ଓ ଲୋକମୁଖରୁ ହଳିଯାଇ ନାହିଁ ।

ଏଥ୍ରୁ ସ୍ପୃଷ୍ଟ ଜଣାପଡ଼େଯେ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ପୁରୁଷୋଭମକ୍ଷେତ୍ରକୁ ଆସିବାପରେ ହିଁ ତାଙ୍କର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଶ୍ରବଣ-ପଠନର ସୁଯୋଗ ଘଟେ ।



### ସଙ୍ଗୀତରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ

#### ସଙ୍ଗୀତ-ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ

୧୯୬୮ ମସିହା କୁନ୍ ମାସ ୧୭ ତାରିଖରେ ମାତ୍ର ୫୯ ପୃଷ୍ଠାର ଖଣିଏ ୟୁଦ୍ର ପୁଞ୍ଚକ ଜୀର୍ଣ୍ଣୀର୍ଷ ଅବସ୍ଥାରେ ମିଳିଲା ମୋତେ । ପୁଞ୍ଚକଟିର ନାମ ''ସଙ୍ଗୀତ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ''; ୧୯୧୩ ମସିହାରେ ସ୍ୱର୍ଗତ ବିଶ୍ୱନାଥ କରଙ୍କଦ୍ୱାରା ଉତ୍କଳ ସାହିତ୍ୟ ଛାପାଖାନାରେ ମୁଦ୍ରିତ ଏବଂ ଶ୍ରୀ ଉଦୟନାଥ ଆଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କଦ୍ୱାରା ପ୍ରଥମ ବାର ପ୍ରକାଶିତ । ସଂଗୀତ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଦ୍ୱାଦଶ ସର୍ଗର ଅନୁବାଦ ଶେଷରେ ଗ୍ରନ୍ଥକାର ନିଜର ପରିଚୟ ଦେବାକୁ ଯାଇ ଭଣିଛନ୍ତି:-

X X X

ଭଣେ ଗୋପୀନାଥ ଧୀର କଗଦେବ ରାଧାକୃଷ ରକ୍ଷା କର ଯେ ।୨୪। ଇତି ଶ୍ରୀ ସଙ୍ଗୀତ ଗୋବିନ୍ଦ ଶେଷ ମହାକାବ୍ୟରୁ ଏ ହେଲା ପ୍ରକାଶ । ଭାରତବରଷେ ଉହଳ ଦେଶ ବଳରାମପୁର ଦୁର୍ଗବିଶେଷ ଯେ ପର୍ବତପରେ ପ୍ରକାଶ ସେ ତା'ମଧେ ନିବାସ କଉଶିକ ବଂଶ ରାଜକୁଳ ଅବଙ୍ସ ଯେ ।୨୫।

ଶ୍ଲୋକଗୁଡ଼ିକର ଅନୁବାଦ ପୋଇ ବୃଉରେ ଏଙ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ବିଭିନ୍ନ ରାଗ-ସଙ୍ଗୀତ ଓ ଛାନ୍ଦବୃଉରେ ଜଗଦେବ ମହାଶୟ ରଚନା କରିଅଛନ୍ତି । ପୁଷକଟି ୧୯୧୩ ରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଥିଲେ ହେଁ ଶତାବ୍ଦୀପୂର୍ବର ରଚନା ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ କରାଯାଏ; କାରଣ କବି ରଥବନ୍ଧ, ମନୋଜ ରଥବନ୍ଧ, କଙ୍କଣବନ୍ଧ, ଅନ୍ତର୍ଲିପି, ବହିଲିପି, ଚକ୍ରବନ୍ଧ, ପଦ୍ନବନ୍ଧ ଓ ଗଜବନ୍ଧ ଇତ୍ୟାଦି ରୀତିରେ କେତେକ ଛାନ୍ଦ ରଚନା କରିଅଛନ୍ତି । ବିଭିନ୍ନ ଭାଷାରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଅନୁଚିତ ହୋଇଥିଲେ ହେଁ ଏଭଳି ଧରଣର ଛାନ୍ଦବନ୍ଦୀ ସଙ୍ଗୀତରେ ପୁଣି ଏଡ଼େ ବିଶ୍ୱୟ ଅନୁବାଦ ଦୁଲ୍ଲଭ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସର୍ବଜନପିୟତା ଏଙ୍କ ଉତ୍କର ଘରେ ଘରେ ଏହାର ଏକାନ୍ତ ସମାଦର ଜଗଦେବଙ୍କୁ ଏପରି ଏକ ଅପୂର୍ବ ଅନୁବାଦଲାଗି ପ୍ରଲୁଷ କରାଇଅଛି, ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । ଭାରତର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରାନ୍ତରେ ବିଶେଷତଃ ବଙ୍ଗଳାରେ ଯେଉଁ ସ୍ୱନ୍ଧସଂଖ୍ୟକ ଅନୁବାଦ ବା ଟୀକାମାନ ଦୃଷି ହୁଏ, ସଙ୍ଗୀତ-ଗୀତଗୋବିହ ଯେ ସେଗୁଡ଼ିକଠାରୁ ବହୁ ଗୁଣରେ ଶ୍ରେଷ ରଚନା, ତାହା ଉକ୍ତ କ୍ଷୁଦ୍ର ପୁଞିକାଟି ସହକରେ ପ୍ରମାଣ କରିପାରିଛି ।

ଏଥ୍ପୂର୍ବରୁ ଅନ୍ୟତ୍ର ଉପସ୍ଥାପିତ ସେଇ 'ପଶ୍ୟତି ଦିଶି ଦିଶି...' (୬ଷ ସର୍ଗ) ଗୀତଟିର ଅନୁବାଦ ଦେଖନୁ:-

(ରାଗ-ଭୈରବୀ, ତାଳ-ଆଠତାଳି)

ହେ ନାଥ ହରି !

କେଳିନିବାସରେ ବିଷାଦ କିଶୋରୀ ।। ଘୋଷା ।।

ତୃୟ ପ୍ରତିଆଶେ ଆସେ କି ଦେଖି ମାନସ ତୋଷେ

ଧ୍ୟାନଭାବରେ ରଭସେ ତବ ଅଧର-ମଧୁ ସେ

ପାନ କରି ! ସତତ ବିଚାରି ।୧ ।

x x x x

ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ଭାଷିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଖ୍ୟାତ

ସେ ଅର୍ଥ ଅନୁଭାବିତ କରି କହେ ଗୋପୀନାଥ

ଜଗଦେବ, ଫଗୀତେ ବିଚାରି ।।

ଅନୁବାଦ ଦିଗରୁ ବିଚାର କରିବାକୁ ଯାଇ ଫଶିତ ଫଗୀତ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ଦେଖିଲେ ଏହା ସ୍ପୃଷ୍ଟ ପ୍ରତୀତ ହୁଏ ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତ ଭାଷା ପ୍ରାକୃତ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାର ସମତ୍ଲ କିୟା ଅତ୍ୟନ୍ତ ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ।

ନିମ୍ନରେ 'ଧୀର ସମୀରେ, ଯମୁନା ତୀରେ' ଗୀତଟିର ଅନୁବାଦ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି । ଅନୁବାଦ ଫଗୀତଟି ପାଠ କଲେ ସହକରେ ବାରିହେବ ଯେ ଏକଦା ନବଯୁଗପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ଭକ୍ତ ମହାକବି ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ତାଙ୍କ ମାତୃଭାଷା ପ୍ରାକୃତ ଓଡ଼ିଆକୁ କିପରି ସଂଷ୍ଟୃତର ଅଙ୍କରେ ବସାଇ ସମାଦର ସହାବସ୍ଥାନ ରୀତିରେ ରସ-ଫଗୀତସକଡ଼ା ବରଣଡାଲା ଭେଟି ଦେଇଥିଲେ ଓଡ଼ିଆର ଜଗନ୍ୱାଥଙ୍କ ଚରଣତଳେ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରୁ ଅନୁଦିତ ଗୀତଟି ହେଲ୍।:-(ରାଗ-କାମୋଦୀ, ତାଳ-ଝୁଲା) ଧୀର ସମୀରରେ, ଯମୁନାତୀରରେ, ବସିଛତି ବନେ ବନମାଳୀ ପୀନ ପୟୋଧର, ମର୍ଦ୍ଦନରେ ଯାର, ଚଞ୍ଚଳିତ କରଯୁଗଶାଳୀ । ଘୋଷା ।। କେତେକ କ୍ରିୟାପଦର ବିଭକ୍ତିଯୋଗକୁ ବାଦ୍ ଦେଲେ ମୂଳ ରଚନା ଯେ ପ୍ରାକୃତ ଓଡ଼ିଆ, ଏ କଥା ଯେ କେହି ପାଠକ ସହକରେ ସ୍ୱୀକାର କରିବେ । ଅନୁବାଦିତ ଗୀତଟି ଏହାର ଏକାନ୍ତ ପ୍ରମାଣ । ତା'ଛଡ଼ା କ୍ରିୟାପଦରେ ବିଭକ୍ତି ଯୋଗ ହୋଇଥିବା ଶବ୍ଦମାନ ମଧ୍ୟ କଗଦ୍ଦେବ ସ୍ଥଳବିଶେଷରେ ବ୍ୟବହାର କରିଛନ୍ତି । ଏଥିରୁ ସୃଷ୍ଟ ପ୍ରତୀତ ହୁଏ ଯେ ସେହିପରି ବିଭକ୍ତିଯୁକ୍ତ କ୍ରିୟାପଦମାନଙ୍କର ଉପଯୋଗ ମଧ୍ୟ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ପରମ୍ପରାସିଦ୍ଧ ଥିଲା । ସାଧାରଣ ଲୋକେ ଏପରି ଶବ୍ଦକୁ ବୁଝୁଥିବାରୁ ତା ସମାଦର କରୁଥିବାରୁ କବି ନିଜର ରଚନାରେ ସେଗୁଡ଼ିକୁ ବ୍ୟବହାର କରିଛନ୍ତି ସିନା ! ନିମୁରେ ଏହାର ଗୋଟିକେତେ ନମୁନା ଦିଆଗଲା:-

ମୂଳ: - <u>ବଦସି</u> ଯଦି କିଞ୍ଦପି ଦ୫ରୁଚି-କୌମୁଦୀ.... ଭାଷାତ୍ତର:- <u>କହସି</u> କିଞ୍ତ କରି ଦଶନ-ଜ୍ୟୋସ୍ନାମାଧୁରୀ....

ଅନ୍ୟତ୍ର,

ତରୁଣୀ ମଧୁର ପିକଳିତ ଗିର ହସି କୁହ୍ସି ସତ୍ର...

ମଳ- ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ଭଣିତମତି ସୁଦର ମୋହନ ମଧ୍ରପୁରୁପମ୍...

ଭାଷାନ୍ତର- ଶୀକୟଦେବ ଭଣିତ ମଧୁରତ ମଧୁରିପ୍-ରୂପ୍ୟଶରେ...

ମୂଳ- ଅବିରଳ <u>ନିପ୍ତିତ ମଦନଶରାଦିବ</u>...

ଭାଷାତ୍ରର-ଅବିରତ ମାର ନିପତିତ ଶର...

ମୂଳ-ଦ୍ୟିତ ବିଲୋକିତ ଲଜିତ ହସିତ...

ଭାଷାତ୍ରର-ଦୟିତ ବିଲୋ<u>କିତ</u> ସଲ୍ଲକିତେ <u>ହସିତ</u>...

ମୂଳ- <u>କଥ୍ୟତି</u> କଥମଧୁନାପି...

ଭାଷାନ୍ତର $-\mathbf{x} \ \mathbf{X}$  ସ୍ମିତହାସୀ <u>ଭାଷତି</u> ରେ $\dots$ 

ଆହୁରି,

 $\mathbf{X}$   $\mathbf{X}$  ସେ ମାଧବ ତବ ଆଶରେ <u>ବସତି</u>...ପୃଷା ୪୪(ସଂ:ଗୀ:)

 $\mathbf{X}$   $\mathbf{X}$  ମଦନ-ଉଦ୍ଘାପନକାରକ ଭବତି...ପୃଷା ୪୪ (ସଂ:ଗା:)

 $\mathbf{X} \ \mathbf{X}$  ତବ ସୁନ୍ଦର ରୂପ ମାନସେ ଧରତି...ପୃଷା ୪୫ (ସଂ:ଗୀ:)

X X ରସିକରାଳ ନବକୁଞ୍ଜେ <u>ବିଳୟତି</u>... ପୃଷା ୪୫ (ସଂ:ଗୀ:)

 $\mathbf{X} \ \mathbf{X}$  ଭବ କରୁଣାର୍ଶ୍ୱବ ସଙ୍ଗତ <u>ମିଳତି</u>....ପୃଷା ୪୫ (ସଂ:ଗୀ:)

 $\mathbf{X} \ \mathbf{X} \ \mathbf{Q}$ ର୍ଶ୍ରମନୋରଥକାରକ <u>ଭବତି</u>...ପୃଷା ୪୫ (ସଂ:ଗୀ:)

 $\mathbf{X} \ \mathbf{X}$  ଗୋପୀନାଥ କଗଦେବ <u>ବିରଚ୍ଚି</u>...ପୃଷା ୪୫ (ସଂ:ଗୀ:)

ଇତ୍ୟାଦି ଇତ୍ୟାଦି ବହୁ ଶବ୍ଦର ବ୍ୟବହାର ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ । ଏଥିରୁ ସୃଷ୍ଟ ଜଣାପଡ଼େଯେ ପ୍ରୋକ୍ତ ଶବ୍ଦଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରାକୃତ ଓଡ଼ିଆର ପାରମ୍ପରିକ ବ୍ୟବହାରସିଦ୍ଧ । ଉଚ୍ଚଳୀୟ କୃଷ୍ଟିର ବିଶଦ ନିଦର୍ଶନ ମହାକବି ଜୟଦେବଙ୍କ ରଚନାର ଛତ୍ରେ-ଛତ୍ରେ ପରିଷ୍ଟୁଟ ଥିବା ସୁଳେ ସେ ଯେ ଏହି ଜଗନ୍ନାଥ ଦେଶର ଅମର ସନ୍ତାନ ଏଙ୍ ଭକ୍ତମାଳାବର୍ଣିତ 'ଜଗନ୍ନାଥ ପୁରୀପ୍ରାନ୍ତେ' ନିବାସୀ, ଅତ୍ର ସନ୍ଦେହୋ ନାୟି ।

ଏ କଥା କଣାଶୁଣା ଯେ ଓଡ଼ିଶାର ପୁରପଲ୍ଲୀରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ମୂର୍ଖ, ପଞିତ ସମଞ୍ଚେ ଗଣ୍ଠିଧନପରି ଆଦର କରନ୍ତି । ଲୋଭ ଡୁଟାଇ ନ ପାରି ଯେ ଯେପରି ପାରିଲା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ଗଦ୍ୟ, ପଦ୍ୟ ସଂଗୀତ ନାନାମତେ ଅନୁବାଦିତ କରିଛନ୍ତି । ସେଥିରୁ କେତେକ ଲୋକଙ୍କ ଆଖିରେ ପଡ଼ିଛି, କେତେ ଭାଗବତ-ଗାଦିରେ ଫୁଲଚନ୍ଦନ ଲାଗିହୋଇ ପୋଥି ଡୋରଭିଡ଼ାରେ ରହିଛି, କେତେ ଉଇମୁହଁରେ ଗଲାଣି ବା ଯାଉଛି । ଛପା ବହି କେତେ ମଧ୍ୟ ମୁହଁ ଛପା ଦେଲେଣି ।

ପ୍ରସଙ୍ଗକ୍ରମେ ମୋ ଆଖିରେ ପଡ଼ିଥିବା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ତିନିଖଣ୍ଡ ଅନୁବାଦ-କଥା ବାଢ଼ିବସୁଛି । ଆମ ଲୋକେ ଭାରି ଗୀତସଉକିଆ, ଆଉ ତା'ଛଡ଼ା ଗଦ୍ୟ ବା କବିତାଠାରୁ ଗୀତକରିଆରେ ପରଶାଗଲେ ବିଷୟବସ୍ତୁଟି ସାଧାରଣତଃ ଲୋକର ବୁକୁଲଗା ହୋଇରହେ । ତେଣୁ କଣ କେତେ ପାରିବାର ପୁଅ ଗୀତରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଅନୁବାଦ କଲେ ଲୋକରେ ପହୁଆଣଲାଗି ।

ସେତେଦୂର ବାରିଛି ପିଷିକ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନେ ଏମାନଙ୍କଠାରୁ ଆଗୁଆ । ସେ ଥିଲେ ଚୈତନ୍ୟପନ୍ତୀ । ତେଣୁ ବଙ୍ଗଳା-ଓଡ଼ିଆମିଶା ଭାଷାରେ ଅନୁବାଦ କରି ଆପଣାର କିଛି କିଛି ରସଭାବ ମଧ୍ୟ ମଝିରେ ମଝିରେ ମିଶାଇଲେ । ଗ୍ରନ୍ତର ନାଆଁ ଦେଲେ 'ବସନ୍ତ-ରାସ'- ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ବିଷୟବସ୍ତୁକୁ ମୂଳ କରି । ଲୋକେ ତାଙ୍କ ଉଚିତ ଗୀତଗୁଡ଼ିକୁ ଖାଲି ଯେ ଗାଇଲେ, ତାହା ନୁହେଁ; ଓଡ଼ିଶାର ପୁରପଲ୍ଲୀରେ ରାସନୃତ୍ୟସହିତ 'ବସନ୍ତରାସ' ପରିବେଶିତ ହେଲା । ତେଣୁ ନୃତ୍ୟଗୀତ ଦୁହେଁ ଏକାଠି ମିଶି ଆଖିକାନ ଦୁଇ ଦିଗରେ ପ୍ରବେଶ କରି ଲୋକମନରେ ଘରବାହି ରହିଲା ମୂଳ ଗୁନୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ଷୋଡ଼ଶ ସପ୍ତଦଶ ଶତାହୀର କଥା-

ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଦେବଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଚାରିତ କୀର୍ତ୍ତନ ଓଡ଼ିଶାର ପୁରପଲ୍ଲୀରେ ସମାଦର ପାଉଥାଏ । ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନଙ୍କ ବସନ୍ତରାସରେ ତେଣୁ କୀର୍ତ୍ତନଡ଼ଙ୍କର ସ୍ୱର ଭରିରହିଛି । ଏହା ବାହାରେ ସଂଗୀତରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଆଉ ଦୁଇଖଣି ଅନୁବାଦ ମିଳିଛି-ଖଣିଏ ଉଉର-ଓଡ଼ିଶାରୁ, ଆଉ ଖଣିଏ ଦକ୍ଷିଣ-ଓଡ଼ିଶାରୁ ।

ପିଷ୍ଟିକ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନଙ୍କ, ବସନ୍ତରାସସୟନ୍ଧେ ଏଥିପୂର୍ବରୁ ଟିକିଏ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଅଛି । ଏବେ ଅନ୍ୟ ଦୁଇଖଣ୍ଡି ଗୀତାନୁବାଦ ଫଗୀତ ଓ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପରେ ଆଉ ଖଣ୍ଡିଏ ଗୀତାନୁବାଦସୟନ୍ଧେ କିଛି କୁହାଯାଉଅଛି ।

କହିଛି ତ ପିଷିକ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନଙ୍କ ବସନ୍ତରସର ବହୁଳ ପ୍ରଚାର ଘଟିଛି 'ରାସଲୀଳା' ରୀତିରେ ତାହାର ପରିବେଷଣ-ହେତୁ; ମାତ୍ର ଏ ଦୁଇଖଣ୍ଡି କେବଳ ଗୀତାନୁବାଦ ବୋଲି ବିଶେଷଭାବେ ପ୍ରଚାରିତ ହୋଇପାରି ନାହିଁ ।

ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ଭକ୍ତ ଗୋପାଳକୃଷଙ୍କ ସମସାମୟିକ କବି ଗୌରହରି ପରିଛା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ କରିଅଛନ୍ତି । ତାହା ସଂଗୀତର ରାଗତାଳରେ ରଚିତ । କବି ପାରଳାଖେମୁଣ୍ଡିନିବାସୀ । ପାରଳା ମହାରାଜା ଶ୍ରୀ କୃଷଚନ୍ଦ୍ର ଗଜପତି ଗୌରହରି ଗ୍ରନ୍ଥାବଳୀ ପ୍ରକାଶ କରିଅଛନ୍ତି । ପାରଳାଖେମୁଣ୍ଡିର ଗଜପତି ମୁଦ୍ରଣାଳୟରେ ୧୯୨୬ ଖ୍ରୀଷାଦ୍ଦରେ ଗ୍ରନ୍ଥଟି ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଅଛି । ପ୍ରକାଶିତ ଗ୍ରନ୍ଥର ସଂଖ୍ୟା ମାତ୍ର ପାଞ୍ଚଶତ ।

ଫ୍ଗୀତମଧ୍ୟରୁ ଅନେକଗୁଡ଼ିଏ ତେଲଙ୍ଗା ଗୀତର ରାଗତାଳ ନିବଦ୍ଧ । ତେଲୁଗ ଗୀତର ପ୍ରଥମ ଧାଡ଼ିରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରି ସେହି 'ପ୍ରତି' (ସ୍ୱର ବା ଦୀଶା) ରେ ମଧ୍ୟ କେତେକ ଗୀତ ରଚିତ । ତାଙ୍କଦ୍ୱାରା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଆଦିଶ୍ଲୋକର (ମେଘୈମୈଦୂର....ଇତ୍ୟାଦି) ଅନୁବାଦରେ ''ଇତ୍ଥାଂ ନନ୍ଦନିଦେଶତଃ''ର ଅର୍ଥ ପିଷିଳ ଶ୍ରୀଚନ୍ଦନଙ୍କ ଲିଖିତ 'ବସନ୍ତ-ରାସ'ର ଭାବଧାରା ଅନୁସୃତ ହୋଇଅଛି । ଅନେକ ଟୀକାରେ ନନ୍ଦଙ୍କ (ଗୋପରାଳ) ଆଦେଶ ବୋଲି ଲେଖାଥିବା ପରିବର୍ତ୍ତେ

> ''ନିଶା ଉପଗତ ଶଙ୍କା ଚିଭେ ଚିତି ବଚନକୁ ପ୍ରିୟସଖୀ କହୁଛନ୍ତି, ହେ ରାଧ୍କେ, ଭୟାଳୁ ଏ ଦାମୋଦର ଏହାଙ୍କୁ ତୁୟେ ଗୃହେ ପ୍ରବେଶ କର ।

ଶୁଣି ସେ ପ୍ରିୟସଖୀଙ୍କ ଆଦେଶକୁ, କାଳିନ୍ଦୀକୂଳ-କୁଞ୍ଜବୃକ୍ଷମାନଙ୍କୁ ।''ଇତ୍ୟାଦି...

ଅନୁବାଦରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଶେଷ ଶ୍ଲୋକମାନଙ୍କର ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ଯେଉଁ ତିନିଖଣି ଓଡ଼ିଆ ଗୀତାନୁବାଦ ପୁଞ୍ଚକ ମୋତେ ମିଳିଛି, ତାହାରି ସୟବେ ଏଠାରେ କୁହାଯାଉଅଛି । ଓଡ଼ିଶାର ପୁରପଲ୍ଲୀରେ କାହିଁ କେତେ ଏହିଭଳି ଗୀତାନୁବାଦ ଥିବ; ସମୟ ଆସିବ-ସେଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ଲୋକଦୃଷ୍ଟିରେ ପଡ଼ିବ । ଏ ଆଶା, ଏ ବିଶ୍ୱାସ ମୋର ରହିଛି ।



# କେବେ ଆଉ୍ କାହିଁକି ଏଭ୍ଲି ଅନୁବାଦ

ଅନେକ ଦିନ ତଳର କଥା । ୧୯୩୨-୩୩ ସାଲ । ଏବେ ସେ ଦିନର କଥା ମନେପଡ଼ିଲେ ଦୁନିଆଁଟା ଓଲଟ-ପାଲଟ ହେଲାଭଳି ଲାଗୁଛି । ଜାଣୁଛି, ଆଜି କାଳପାଇଁ ଏଭଳିଭାବରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଅନୁବାଦ ହୁଏତ ଉଚିତ ନୁହେଁ । ସେ ବେଳ ଥିଲା ଦୋସରା, ସେ ଲୋକ ଥିଲେ ଦୋସରା, ସେ ଗରାଖ ଥିଲେ ଦୋସରା । ଏଥକୁ ଦୁଃଖକରିବାର କିଛି ନାହିଁ । କାନ ଉଠିଲାକାଳୁ ତ ଶୁଣିଆସିଛି, 'ବେଙ୍ଗ ବୋଲେ ବେଙ୍କୁଲି ଲୋ ! ପୃଥ୍ମ କ୍ଷଣ କ୍ଷଣକେ ଆନ ।''

ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଜଗତରେ ମଣିଷ ତା'ର ଧୀଶକ୍ତିର ପରିଚୟ ବାରୟାର ଦେଇଚାଲିଛି । କେଉଁଦିନ ଏକ ନିଷ୍ଟିତ ପନ୍ଥାରେ ଉପନୀତ ହେବ, ତାହା ଆଳହୁଁ କହିବା ସୟବ ନୁହେଁ । ତଥାପି ମଣିଷ ଆଶା ବାଦ୍ଧେ ଏଙ୍ ସେଇ ଆଶା ରଖି ଆଉ ତା'ର ଭରସାରେ ଆଜି ୩୨ ବର୍ଷ ବାଦ୍ ଛପେଇ ରଖିଥିବା ଅନୁବାଦକୁ ଛପାଇବାକୁ ମନ ବଳିଲା ।

ଏଥର ଅନୁବାଦର ଜନ୍ମକଥା କହୁଛି:-

୧୯୩୨ ରେ ମୋର ରାସଦଳ ଚାଲୁ ଅବସ୍ଥାରେ ଥାଏ । ମୁଁ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ନାଟକ ଲେଖି ଏଇ କଟକ ସହରରେ ପାଲଟଙ୍ଗା, ପଞ୍ଚଲାଇଟ୍ଝୁଲା ବାଙ୍କାବକାରସ୍ଥ ଅସ୍ଥାୟୀ ମଞ୍ଚରେ ଅଭିନୀତ କରାଇଲି । ସେଇ ବର୍ଷ 'ଉହଳ ସାହିତ୍ୟ ସମାଜ' ଦ୍ୱାରା ଶ୍ରେଷ ନାଟକ ମନୋନୟନରେ 'ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ' ନାଟକ ପ୍ରଥମ ସ୍ଥାନ ଅଧିକାର କରି ପ୍ରବ୍ୟତ ହେଲା ।

ମୁଁ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପହିଲି ଗୀତଟିର ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ (ଲଳିତ ଲବଙ୍ଗଲତା) ଚୋଖିରାଗ ଛାନ୍ଦବୃତ୍ତରେ ଲେଖି ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ସ୍ୱନାମଧନ୍ୟ ସାହିତ୍ୟରଥୀ ଶଶିଭୂଷଣ ରାୟଙ୍କୁ ଦେଖାଇଲି । ସେ ଲେଖାକୁ ଖୁବ୍ ପ୍ରଙ୍ଗସା କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ କହିଲେ, ଏଭଳି ଅନୁବାଦ, ଛାନ୍ଦରେ ନ ହେଉ ପଛେ, ଓଡ଼ିଆରେ ତ ଏ କବି ଧରଣୀଧରଙ୍କ କାଳରୁ ଅଛି । ଯଦି ପାରିବ, ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅକ୍ଷର, ଛନ୍ଦ୍ର ସବୁ ରୀତିକୁ ବଳାୟ ରଖି ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ କର । ତେବେ ସିନା ପୁଅପଣିଆ ଦେଖାଯିବ ! ସେତିକି ।

ତା'ପରେ....

ମୋ ବଳକୁ ଚାହିଁ, ଅତି ଅସୟବ ମନେ ହେଲେବି ଜୟଦେବଙ୍କୁ ମୁଣିଆଟିଏ ମାରି ମୂଳଛନ୍ଦ, ବୃଭ, ରାଗ, ତାଳ ଅନୁସରଣକରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁବାଦ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କଲି । ସେତେବେଳେ ଟ୍ରେନିଂ ୟୁଲର 'ଜିଞ୍ଜାସୁ' ନାମକ ଏକ ସାମୟିକ ପତ୍ରିକା ବାହାରୁଥାଏ । ସେଥିରେ ମୂଳସ୍ୱର ଓ ଛନ୍ଦାନୁସାରୀ ('ଲଳିତ ଲବଙ୍ଗଲତା' ଗୀତଟିର ଅନୁବାଦ) ଛପା ହେଲା । ପରଖୁଥିଲି, ତହିଁକି ଗ୍ରାହକ ଅଛନ୍ତି କି ନାହିଁ । କେତେକ ସୁଧୀ ସଜନ ତୃଣ୍ଡରେ, ଚିଠିରେ ମୋତେ ଖୁବ୍ ଉସାହ ଦେଲେ । ସେଇଠୁ ବଳ ପାଇଁ ଅନୁବାଦ ଲେଖା ଆରୟ କରିବସିଲି । ସଂଗୀତ ଓ ସାହିତ୍ୟର ସହଯୋଗ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଅନୁବାଦ ପାଇଁ ଏକାନ୍ତ ଲୋଡ଼ା ।

ସେ ଯାହାହେଉ, ଏ ଅନୁବାଦପାଇଁ ମୂଳ ପ୍ରେଶା ଦେଇଛତି ମୋର ମଙ୍ଗଳାକାଂକ୍ଷୀ ସ୍ୱର୍ଗତ ରାୟ ମହାଶୟ । ଛପା ବହିଖ୍ୟିଏ ତାଙ୍କ ହାତରେ ଟେକିଦେଇପାରିଲି ନାହିଁ-ଏଡ଼ିକି ହତଭାଗ୍ୟ ମୁଁ ! ଏ ଦୁଃଖ ଜନ୍ମଭରି ରହିଗଲା ।

କେବେ ଆଉ କେଉଁଠି ସାରିଲି:-

ସେତେବେଳକ୍ ମୋର ପୂଳ୍ୟପାଦ ଲକ୍ଷ୍ମୀଭାଇ (କାନ୍ତକବି ଲକ୍ଷ୍ମୀକାନ୍ତ ମହାପାତ୍ର) କୀଇଥାଆନ୍ତି । ରାସଦଳ ଉଦ୍ରକ ଯାଇଥାଏ । ତାଙ୍କ କୋଠାକଡ଼ର ଆୟତୋଟା ଭିତରେ ସେତେବେଳେ ଥାଏ ଗୋଟିଏ ଚାଳଘର । ସେଇଠି ରହୁଥିଲେ ଦଳ । ଗୋଶାଳାରେ ବହାହୋଇଥାଏ ଅସ୍ଥାୟୀ ରଙ୍ଗମଞ୍ଚ । ଉଦ୍ରକର ସୁପରିଚିତ ପାରୁମିଆଁ (ହାକିନ୍ ମହମ୍ମଦ ପାରୁକ୍), ଲକ୍ଷ୍ନୀଭାଇ ଓ ମୁଁ ଏକାଠି ବସୁଁ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଅନୁବାଦ ପଢ଼ାହୁଏ ଲକ୍ଷ୍ନୀଭାଇଙ୍କ ଦୋତାଲା ଉପର ବୈଠକ ମେଲାରେ । ଲକ୍ଷ୍ନୀଭାଇଙ୍କପରି ରସଗ୍ରାହକ ତ ଆଉ ମିଳିବେ ନାହିଁ । ସେ ହସ, ସେ ଆନହ, ସେ ଆଦର-ସବୁ ତାଙ୍କର ଅଙ୍ଗିଲା । ପାରୁମିଆଁ ଯେତିକି ବୁଝନ୍ତି, ସେତିକିରେ ସେ ମୁଗ୍ଧ । ଏଇଭଳିଭାବରେ ଲକ୍ଷ୍ନୀଭାଇଙ୍କ ନିତି ତାଡ଼ନାରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଅନୁବାଦ ଆଗେଇଲା । ଉଦ୍ରକରେ ଥିବାବେଳେ ମଝିରେ ଥରେ ସୁକିହା ରାଳାଙ୍କ ଡାକରାରେ ଦଳ ସେଠାକ୍ ଗଲା । ସେଠି ମ୍ୟାନେକର ଥାଆନ୍ତି ସାହିତ୍ୟରସିକ ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ନୀଳମଣି ଚାହଦେ । ସେ ଅନୁବାଦ ଶୁଣି ଆନହରେ ନାଚିଉଠିଲେ । ସୁକିହାର ତଦାନୀନ୍ତନ ବୃଢ଼ାରଳା ମଧ୍ୟ କଣେ ପୁଣି ଭଦ୍ରକ ବାହୁଡ଼ିଲି । ସେଠାରୁ କିଛି ଦିନପରେ ଯାଜପୁର ରୋଡ଼କୁ ଗଲି । ଯାଜପୁର ରୋଡ଼ ଷ୍ଟେସନ ପାଖରେ ମୋର ପ୍ରିୟତମ ବାଲ୍ୟବନ୍ଧୁ ପାଠସାଥୀ ଶ୍ରୀ ଚକ୍ରଧର ମିଶ୍ରଙ୍କର ସେତେବେଳେ ଖଣ୍ଡିଏ ଛୋଟ ଘର ଥାଏ । ଏଇଟା ତାଙ୍କର ଲରୀ ଅଫିସ୍ । ତାଙ୍କ ବସ୍ କେନ୍ଦୁଝର ଯାଏ ଚାଲୁଥାଏ । ସେଇଠି ରହି ଯାଜପୁର ରୋଡ଼ ରେଳଷ୍ଟେସନ୍ ଆରପଟେ ନାନା ଅସୁବିଧା ଭିତରେ ମଞ୍ଚବାନ୍ଧି ଅଭିନୟ ଦେଖାହେଉଥାଏ । ଏଇଠି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ଅନୁବାଦ ଶେଷ ହେଲା ଏକମାଟିଆ ହୋଇ ।

ମାତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ମୀଭାଇ ଆଜି ନାହାତି । କିଏ ଆଉ ଦରହସା ମୁହଁରେ କଲ୍ୟାଣ ଅକାଡ଼ି ତାଙ୍କ ଆଦରର ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-ଅନୁବାଦ ଛପାହୋଇଥିବା ଦେଖି ଆଶୀର୍ବାଦ ଦେବ ମୋତେ ?

ହୀନକପାଳିଆଟାଏ ତ ମୁଁ ।

#### ମୁଖବନ୍ଧଲେଖା-

ମୋ ପିତାଙ୍କ ଫଗୀତ ଭାଷାପ୍ରାଣଦାତା ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ଗୋପାଳଚନ୍ଦ୍ର ପ୍ରହରାକଙ୍କୁ ଅନୁବାଦର ପାଣ୍ଟୁଲିପିଟି ଦେଲି ଫଶୋଧନ ସମାର୍ଜନ ଲାଗି । ସେ ଖୁସିତ ହେଲେ । ଓଡ଼ା 'ଛଡ଼ା ମୁଁ ଅନୁରୋଧ କରିବା ଆଗରୁ ମୁଖବନ୍ଧଟିଏ ଲେଖିଦେଲେ । ବିଚ୍ଛନ୍ଦ ମଉସା (ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ବିଚ୍ଛନ୍ଦଚରଣ ପଟ୍ଟନାୟକ) ପ୍ରହରାଜଙ୍କ ଲେଖା ଉଭାରି ମୋ ପାଣ୍ଟୁଲିପିରେ ସନ୍ନିବେଶ କଲେ । ଦୁହେଁ ସ୍ୱର୍ଗରେ । ଇଚ୍ଛା ହେଉଥିଲା, ବିଚ୍ଛନ୍ଦ ମଉସାଙ୍କ ହାତଲେଖା ଓ ପ୍ରହରାଜ ମଉସାଙ୍କ ସ୍ୱାକ୍ଷର ଥିବା ସେ ମୁଖବନ୍ଧର ଫଟୋ ନେଇ ବ୍ଲକ୍ଟିଏ ଏ ବହିରେ ଦେଇଥାନ୍ତି ।

ଦୂଇ ମଉସାଯାକ ଆଜି ନାହାନ୍ତି ଅଥଚ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁବାଦ ବହି ବାହାରୁଛି । ସେ କଥା ମନେପଡ଼ିଲେ ତୃଷରୁ ଛାଏଁ ଛାଏଁ ଅକଣାରେ ବାହାରିପଡ଼ୁଛି, ଧିକ୍ ମୋତେ !

ପାରୁପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚେଷ୍ଟା କରି ଛନ୍ଦ ଓ ଅର୍ଥକୁ ପ୍ରାୟ ବଳାୟ ରଖି ଏବଂ ମୂଳ ଗୀତର ସ୍ୱର ତାଳରେ ଗାଇବାକୁ ଅସକ ନ ହେବାଭଳି ଶବ୍ଦ ଖଞ୍ଜି ଅନୁବାଦଟି ସାରିଛି ।

କାଶେଁ, ସବୁ କିନିଷକୁ ସଭିଏଁ ପସନ୍ଦ କରିବେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ମୁଁ ଏ ଅନୁବାଦ ସବୁରି ପସନ୍ଦିଆ ହେବ ବୋଲି ମୋଟେ ଆଜ୍ଞା କରୁନାହିଁ । ଯେଉଁ କେଇକଣ ଆଜି ଏ ଅନୁବାଦ ଛପାହେବାର ଦେଖିଲେ ଖୁସି ହୁଅନ୍ତେ, ସେମାନେ ତ ନାହାନ୍ତି ।

ଏମିତି ଅନୁବାଦ ଆଉ କେଉଁ ଭାଷାରେ କିଏ କରିଥିବା ନକରି ଥିବା ମୋତେ ଅକଣା । ମୁଁ କରିଛି ମୋ ତୃପ୍ତିପାଇଁ, ମୋ ଆନନ୍ଦପାଇଁ –ସେଇ ମୋ ସାଧନାର ମୂଲ । ବେଶୀ ନ ହେଉ ପଛେ କଣେ କେହି ମୋ ଶ୍ରମ ବାରିଲେ,ସେହି କଣକର ସ୍ନେହାଶିଷ ହିଁ ମୋ କୀବନର ହେବ ହୀରା-ମୋଡି-ମାଣିକ । ଅନୁବାଦସୟବ୍ଧ:-

କେବଳ ପଦର ଅର୍ଥ ବୃଝି ସ୍ୱାଧୀନଭାବେ ପଦ୍ୟ, ଛାନ୍ଦ ବା ସଂଗୀତ ଆକାରରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଟୀକା କରିବା ବଡ଼ କଠିନ ବୋଲି ମୁଁ ବିଚାରିପାରୁ ନାହିଁ; କିନ୍ତୁ ଅକ୍ଷରଗଣ, ଗୁରୁଲଘୁ ବର୍ଷ ବାରି, ଛନ୍ଦ ଅନୁସାରେ ଅନୁବାଦର ଚେଷା ମୋର ଧୃଷତ। ଛଡ଼ା ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ । ଏସୟବେ ମୋ ଧାରଣା ଗୋଟି ଗୋଟି କରି କହୁଛି:-

ଫଗୀତ ଦିଗରୁ ବିଚାରିଦାକୁ ଗଲେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସଙ୍ଗୀତା ଖଗୁଡ଼ିକର ଲାଳିତ୍ୟ, ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଓ ସାବଳୀଳତା ରକ୍ଷାସହ ଅନୁବାଦ ଏକାବେଳକେ ଅସୟବ । ମୁଁ ଅନୁବାଦ କଲି ସିନା, ହେଲେ ମୋର ବିଶ୍ୱାସ ଯେ ଏହା ଏକ ଦୃଃସାହସ । ଏପରି ଅନୁବାଦ ବାଢ଼ିବସିବାଦ୍ୱାରା ମୁଁ କବିରାଜ ଜୟଦେବଙ୍କ ସଙ୍ଗୀତଗୁଡ଼ିକର ଉଚିତ ମହତ୍ତ୍ୱ, ମର୍ଯ୍ୟାଦା ବା ସମ୍ମାନ ରକ୍ଷା କରିପାରି ନାହିଁ । ନବାତପଣା କି ଅମୃତ ହୋଇପାରେ ? ଏସବୁ ମୁଁ ଜାଣୁଛି, ବୁଝୁଛି, ତଥାପି ଲୋଭ ଓ ମାୟା ତୁଟାଇପାରିଲି ନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ଅଗଣିତ କନକଣ୍ଠରେ ନାନା ଭାବରେ, ନାନା ସ୍ଥଳରେ ଓ ନାନା କାଳରେ ଗୀତ ହୁଏ । ସମଷ୍ତେ କିନ୍ତୁ ଯେ ଗୀତାର୍ଥ ବୁଝନ୍ତି, ଏ କଥା କଦାପି ନୁହେଁ । ରଚନାର ପଦଲାଳିତ୍ୟ, ଛଦ ଓ ସ୍ୱର ସାଧାରଣ ମନକୁ ଟାଣିନିଏ–ତେଣୁ ଲୋକେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ଗାଆନ୍ତି । ବାଞ୍ଚବରେ ସ୍ୱରର ମାଧୁରୀ ହିଁ ସବୁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମନୁଷ୍ୟର ମନ ପ୍ରଥମେ ରଞ୍ଜାଇଦିଏ; ତା'ପରେ ଲଲିତ, ତରଳ ପଦ-ଯୋଳନା ମଜାଇରଖେ । ଆହୁରି କଥାର ରସ ଯେ ଚାଖିବାକୁ ସମର୍ଥ ହୁଅନି, ସେ ନିଶାବିଭୋର ହୋଇପଡ଼ିତ । କଥାରେ ଅଛି, 'ସୁନା ଚମ୍ପାରେ ମହକ'; ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ ପ୍ରତି ଠିକ୍ ଏହି ବଚନ ପ୍ରବର୍ତ୍ତେ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦକାର ଏକାଧାରାରେ କବି-ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ । ରସାନୁସାରେ ୍ ଫୋଗ, ପୁଣି ତାକୁ ଚାହିଁ ପଦ-ଯୋଜନାରେ ଯେ ସମର୍ଥ ନୁହନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ କବି, ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଞ ବୋଲାଯାଇ ନ ପାରେ । ସ୍ୱର ବୋଧ ନ ଥିଲେ ଗୀତ ରଚନା ଅସୟବ । କେବଳ କୌଣସି ଗୋଟିଏ ଗୀତର ସ୍ୱରରେ ମୁଗ୍ଧ ହୋଇ, ଗୀତାକ୍ଷର ଗଣିଦେଇ ପଦଯୋଡ଼ି ଗୀତ ରଚନା କରିବା—ପ୍ରହସନ ମାତ୍ର । ବିଚାର କରିବାକୁ ହେବ ଗୀତକଥାର ଅର୍ଥ, ଭାବ ପୁଣି ତଉତ୍ ଭାବର ବିକାଶଲାଗି କିଭଳି ସ୍ୱରର ସାହାଯ୍ୟ ଲୋଡ଼ା, ଆଉ ଏସବୁକୁ ଚାହିଁ କି ପ୍ରକାର ଶବ୍ଦ ବା ପଦ ଖଞ୍ଜିବା ପ୍ରୟୋଜନ । ଏଇ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଭାଷା, ଭାବ ଓ ସ୍ୱର ସୟବ୍ଧେ ଅନୁଧ୍ୟାନ କଲେ ଜୟଦେବଙ୍କ କଳା-କୃତି କଳନା କରିହୁଏ ନାହିଁ ।

ଭାରତୀୟ ସଙ୍ଗୀତକଳାର ରାଗ-ତାଳ-ଭାଷାସମନ୍ତି ଅଥିତ୍ 'ଧାତୁମାତୁସମାଯୁକ୍ତ' ପ୍ରଥମ ସଙ୍ଗୀତ ଝଙ୍କାର ପ୍ରଥମେ ଶୁଣିଛି ଓ ଶୁଣାଇଛି ଏଇ ପୁଣ୍ୟଭୂମି କଳାମଞୁଳ ଉହଳଖଣ୍ଡର ଜଗନ୍ନାଥ ପୁରୀ ।

ମୁଁ ବାରବାର ସ୍ୱାକାର କରୁଛି ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସମଛନ୍ଦୀ, ସମସ୍ୱରୀ ଅନୁବାଦର ଅପତେଷା ଏକାନ୍ତ ହାସ୍ୟାସ୍ପଦ ବ୍ୟାପାର । ରଚନାର ଅର୍ଥଗୌରବ, ଯମକ, ଅନୁପ୍ରାସର ବୈଶିଷ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦିର ଫରକ୍ଷର ମୋ ପକ୍ଷେ ଆଦୌ ସୟବପରୁ ନୁହେଁ । ଏହା ମଧ୍ୟ ମୁଁ ପୂର୍ଣ୍ଣପ୍ରାଣରେ ଅନୁଭବ କରୁଛି । ଓଡ଼ିଆଭାଷା ଫ୍ୟୃତଭାଷାର ନିକଟତମ ପ୍ରକାଶ । ଇଏ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ମୋର ସମୟ ଅଶିଷ୍ଟତା ସ୍ୱୀକାର ସତ୍ତ୍ୱେ ଏଭଳି ଅନୁବାଦର ପ୍ରୟାସରେ କବିରାଜଙ୍କ ପଦାଙ୍କ ଅନୁସରଣ କରି ତାଙ୍କର ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟ ଭୋଜନରେ ମୁଁ ସନ୍ତୋଷ ଲାଭ କରୁଛି । ମୁଁ ଜାଣେ, ସବୁରିପାଇଁ ସବୁ ଜିନିଷ ସମାନ ମୂଲ୍ୟ କଦାପି ଦେଇପାରେ ନାହିଁ; ଆଖି, ରୁଚି, ମନ-ଏ ତ ନିୟୟ ଅଲଗା ଅଲଗା ହେବ ।

ଏହିପରି ଅନୁବାଦ କରିବାକୁ ଯାଇ ସ୍ଥଳବିଶେଷରେ ଟିକିଏ କଠିନ ଭାଷା ବା ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ କୋଲି ବୋଧହୁଏ; ସୁଧ୍ବର୍ଗ ସଦୟ ସ୍ୱୀକୃତି ଦେବେ-ଏ ଆଶା ରଖିବା ସ୍ୱାଭାବିକ ।

ଭାବର ଶୁୀଳତା ବା ଅଶୁୀଳତା ଅନେକ ସମୟରେ ରଚନାର ପ୍ରକାଶଭଙ୍ଗୀ ଓ ପଦ-ନିର୍ବାଚନ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବନ୍ଦର ବହୁ ଶୃଙ୍ଗାରରସାତ୍କକ ଶ୍ଲୋକ ତଥା ଗୀତ ପୂର୍ବୋକ୍ତ କାରଣରୁ ସ୍ୱଖପାଠ୍ୟ ଏଙ ସର୍ବଳନାଦୃତ ହୋଇପାରିଛି । ଚଳନ୍ତି ଭାଷାରେ ଏଗୁଡ଼ିକର ଅନୁବାଦ ସ୍ହଣୀୟ ନୁହେଁ । ଶବ୍ଦାଡ଼ୟର ଆବରଣୀତଳେ ସ୍ଥଳବିଶେଷରେ ଶୃଙ୍ଗୀରରସାଶ୍ରୟୀ ରଚନା ନଗ୍ନତା ପ୍ରକାଶରୁ ରକ୍ଷା ପାଇଥିବାର ପ୍ରମାଣ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଅଭାବ ନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ବ୍ୟବହୃତ (୧) ଶାର୍ଦୂଳ ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ, (୨) ଶିଖରିଣୀ, (୩) ଶ୍ରଗ୍ଧରା, (୪) ପୁଷ୍ପିତାଗ୍ରା, (୫) ମନ୍ଦାକ୍ରାନ୍ତା, (୬) ଉପେନ୍ଦବକ୍ରା ଓ (୭) ହରିଣୀ ପ୍ରଭୃତି ଛନ୍ଦ ଏବଂ କାତିବୃଉଗୁଡ଼ିକ ଆଦି (ଶୃଙ୍ଗୀର), ଭକ୍ତି ଓ ଶାନ୍ତ ଇତ୍ୟାଦି ବିଭିନ୍ନ ରସର ପରିପ୍ରକାଶକ । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ କେତୋଟି ଛନ୍ଦ ରଚନା ପିଙ୍ଗଳ-ପ୍ରାକୃତ ଛନ୍ଦ-ଶାସ୍ତଦର୍ଶିତ ନିୟମାନୁସାରୀ ।

ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ସଂସ୍କୃତ ବୃତ୍ତାନୁସାରୀ ରଚନା ଅତି ଅନ୍ଧ ଦୃଷ୍ଟି ହେଲେ ମଧ୍ୟ ପୂର୍ବରୁଏପରି ରଚନା ଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ଶ୍ଲୋକାନୁବାଦରେ ମୋର ପଦ-ଯୋଜନା ସେଗୁଡ଼ିକ ସହିତ ତୁଳନାତ୍କ୍ମକଭାବେ ସୁଧିକନବିଚାର୍ଯ୍ୟ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ରାଗ-ତାଳନିୟନ୍ତିତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସେଥିରେ ବିଶେଷଛନ୍ଦ-ରକ୍ଷାବିଧି ସ୍ପଷ୍ଟ । ମୁଁ ତହିଁର ଅନୁସରଣ ଚେଷ୍ଟା ସାଧ୍ୟମତ କରିଅଛି । ମୂଳ ଗୀତରେ ସ୍ଥଳବିଶେଷରେ ପଦାକ୍ଷର-ସଂଖ୍ୟାଗଣନାପ୍ରତି ନିଷ୍ପାପର ଦୃଷ୍ଟି ନଦେଇ ମାତ୍ରା-ସଂଖ୍ୟା-ଗଣନାଦ୍ୱାରା ରଚନା-ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ ତଥା ଗାୟନ ଲାଳିତ୍ୟର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ବୃଦ୍ଧି ଘଟିଅଛି ।

ସଙ୍ଗୀତ ସ୍ୱର-ତାଳ ଅନୁଶାସିତ । ଏହା ଅକ୍ଷର-ସଂଖ୍ୟାଗଣନାକୁ ଅପେକ୍ଷା କରେ ନାହିଁ । ସଙ୍ଗୀତ ଗାୟନପାଇଁ ଉଦିଷ-ପଠନ ବା ଆବୃଭିଲାଗି ନୁହେଁ । ଗାୟନରେ ଲୟ ଓ ତାଳର ସମତ୍ୱରକ୍ଷା ଆବଶ୍ୟକ । ଏଣୁ ମାତ୍ରା ହିଁ ମୁଖ୍ୟ ବିଚାର । ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରେ ଏହି ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସଂରକ୍ଷିତ । ତେଣୁ ସବୁ ସ୍ଥଳରେ ଦୂଇଟି ଫକ୍ତିର ଅକ୍ଷର-ସଂଖ୍ୟାଗଣନାରେ ସମାନ ନୋହିବ ସ୍ୱାଭାବିକ । ତାଳାନୁକ୍ରମିକ ମାତ୍ରାର ସ୍ଥିରତା ଘେନି ବହୁ ସ୍ଥଳରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସଙ୍ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ରଚିତ ହୋଇଅଛି । ସେଥ୍ମଧ୍ୟରୁ ପୁଷ୍ଟକର କଳେବର ବୃଦ୍ଧି ଆଶଙ୍କାରୁ ନିମ୍ନରେ ଗୋଟିଏ ଉଦାହରଣ ଦିଆଯାଇପାରେ:-

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ୪ଥି ସର୍ଗ । ଗୀତର ରାଗ-କର୍ଣାଟ, ତାଳ-ଏକତାଳୀ । ଗୀତଟିର ପ୍ରଥମ ଧାଡିର ପାଠ ହେଲା:-

<sup>&#</sup>x27;'ନିନ୍ଦତି ଚନ୍ଦନମିନ୍ଦୁ-କିରଣମନୁବିନ୍ଦତି ଖେଦମଧୀରମ୍ ।''

ଏହାର ଅକ୍ଷର ସଂଖ୍ୟ-୨୧ । ତାଳ ମାତ୍ରାନୁସାରେ ବିଭାଗ ଏହିପରି:--

ଏକତାଳୀ ତାଳରେ ପ୍ରତି-ତାଳ ବିଭାଗର ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା ଚାରିଗୋଟି । ତେଣୁ ଗୀତ ରଚନାରେ ଲଘୁ ଗୁରୁ ବର୍ଣକ୍ଷର ବିଚାର ଧରାଯାଇ ମାତ୍ରା ସ୍ଥିର ରଖାଯାଇଅଛି । ଏପରି ସ୍ଥଳେ ଏହି ଧାଡ଼ିଟିର ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା ୨୧; କିନ୍ତୁ ମାତ୍ରା ସଂଖ୍ୟା ୧୮ ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ଧାଡ଼ିରେ ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା ୨୪ । ଏହାର ମାତ୍ରା କିନ୍ତୁ ସଂଖ୍ୟାରେ ୨୮ । ଅତଏବ ଦୁଇ ପାଦର ମାତ୍ରା ସଂଖ୍ୟା ସମାନ: ଯଥା:-

।।। ।।।। ।।।। ।।।। ବ୍ୟା-ଳନି ଳୟମିଳ ନେ-ନଗ ରଳମିବ ।।।। ।।।। ।।।। କଳୟତି ମଳୟସ ମୀ-ରମ

ଅନୁବାଦରେ ଏହିପରି ନିୟମ ଅନୁସରଣ କରାଯାଇଅଛି । ଗୁରୁ-ଲଘୁ ଅକ୍ଷରକ୍ରମ ରକ୍ଷା କରି ସଙ୍ଗୀତ ଗାୟନ ହିଁ ସୁନ୍ଦର, ଲଳିତ ଏବଂ କର୍ଷ୍ତାତିକର । ଏହା ଯେ କେହି ରସିକ-ଶ୍ରୋତା ସହକରେ ଅନୁଭବ କରିପାରିବେ ।

ଉତ୍କମୟ ସଙ୍ଗୀତଶାସ୍ତ୍ରୀମାନେ ଭାଷାଗୀତ୍ରେ ହ୍ରସ୍ୱବର୍ଷ ଦୀର୍ଘ ବା ଦୀଘବର୍ଷ ହ୍ରସ୍ୱ ହୋଇପାରେ ବୋଲି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇସାରି ଏହା କିନ୍ତୁ ଉତ୍କୃଷ ଶ୍ରେଣୀୟ ସଙ୍ଗୀତ ନୁହେଁ ବୋଲି ମଧ୍ୟ ଲେଖିଯାଇଛନ୍ତି । (ସଙ୍ଗୀତଗ୍ରନ୍ଥ ଗୀତପ୍ରକାଶ, ନାଟ୍ୟ ମନୋରମା ଓ ସଂ. ନାରାୟଣ ଇତ୍ୟାଦି ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ) ।

ଆଦି ସଙ୍ଗୀତକାର କବିରାଜ ଜୟଦେବ ତଦାନୀନ୍ତନ ଉତ୍କଳରେ ବହୁଳ ପ୍ରଚଳିତ ସରଳ ସଂଷ୍ଟୃତ ଭାଷାର ଗୀତ ଗୁରୁ-ଲଘୁ ବର୍ଷବିଚାରବିଧିରେ ରଚନା କରିଯାଇଛନ୍ତି । ପରବର୍ତ୍ତୀ କବିଙ୍କର ଭାଷା (ପ୍ରାକୃତ-ଓଡ଼ିଆ) ଗୀତ ରଚନାରେ ଏହି ବର୍ଷର ହ୍ରସ୍-ଦୀର୍ଘ ଉଚ୍ଚାରଣ ପ୍ରତି ସବିଶେଷ ଦୃଷ୍ଟି ଅନେକ ସ୍ଥଳରେ ଅବଶ୍ୟ ଦିଆଯାଇ ନାହିଁ ।

ଯମକ- ଅନୁପ୍ରାସୟଦଧ୍ୟ ଉହଳୀୟ ଭାଷା-କବିମାନେ କୟଦେବଙ୍କ ଅନୁସରଣ ବା ଅନୁକରଣରେ ଯେପରି ଛାନ୍ଦ, ଚୌପଦୀମାନ ରଚନାରେ ଧୂରନ୍ଧର, ଭାରତୀୟ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଭାଷା-କବି ସେପରି ନିଷା ରଖିପାରିଥିବାର ପ୍ରମାଣ ଦୁର୍ଲୁଭ । କୟଦେବଙ୍କୁ ତଥାକଥିତ ପ୍ରଚାର ବଳରେ ବଙ୍ଗପ୍ରଦେଶର କବି ବୋଲି ଉଚ୍ଚକଣ୍ଠରେ ଯେଉଁ ଦାବୀ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି, ସେ ଅଞ୍ଚଳର ଗୀତକବିମାନଙ୍କ ରଚନା ପ୍ରତି ସେହି ଦ୍ୱବୀଦାରମାନେ ଏହି ବିଚାରରେ ଦିବ୍ୟଦୃଷ୍ଟି ଦେବାପାଇଁ ମୁଁ ଆହ୍ୱାନ ଦେଉଛି । ସେମାନଙ୍କ ରଚନାରେ କୟଦେବଙ୍କଦ୍ୱାରା ବ୍ୟବହୃତ ରାଗ, ତାଳ, ଯମକ, ଅନଙ୍କାର ବା ଅନୁପ୍ରାସଲାଳିତ୍ୟ କୁତ୍ରାପି ଦୃଷିଗୋଚର ହେଉଥିବର ପ୍ରମାଣ ଅଛି ବୋଲି ମୋର ମନେହୁଏ ନାହିଁ । ଓଡ଼ିଆ ପୁଅ ଭାରତୀୟ ବିଭିନ୍ନ ଭାଷା ପଠନ ଓ କଥନରେ ଯେପରି ସମର୍ଥ, ଯଦି ଦାବୀଦାର୍ମାନଙ୍କର ସେ କୃତିତ୍ୱ ଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ଓଡ଼ିଶୀ ଛାନ୍ଦ, ଚୌପଦୀ ରଚନା ଶୈଳୀର ଛତ୍ରେଛତ୍ରେ କିପରି ଏ ଜାତି ତା' ଘରର କବି ଙ୍ୟଦେବଙ୍କ ପଦାଙ୍କ ନିଷ୍ଠାପରଭାବେ ଅନୁସରଣ କରିଛି,ତାହା ଅତି ସହକରେ ବୁଝି ନିଜଣ ଅଯଥା ଦାବି ଉପସ୍ଥାପନାରେ ସଙ୍କୋଚବୋଧ କରନ୍ତେ ବୋଲି ମୋର ଧୁବ ଧାରଣା ।

ଅନୁବାଦ ସୟବରେ କହିବାକୁ ଯାଇ ଏ ସ୍ଥଳରେ ହୁଏତ ରଚନାର ବିଶେଷତ୍ ପ୍ରମାଣ ଉପସ୍ଥାପିତ କରିବାକୁ ଯିବା ସମୀଚୀନ ନୁହେଁ । ତଥାପି ବିଷୟ-ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଏହା ଉଲ୍ଲେଖ କରାଗଲା । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଜୟଦେବଙ୍କୁ ଉତ୍କଳୀୟ କବି ନୁହନ୍ତି ବୋଲି ବାଗ୍ବିତଣ୍ଡାପଟୁ ମହୋଦୟମାନଙ୍କୁ ମୁଁ ଏ ସ୍ଥଳରେ ଗୋଟିଏ ଅନୁରୋଧ କରିବାକୁ ଯାଉଛି ।

ଗ୍ରନ୍ଥଟିର ନାମ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ । ଏହି ମହାକାବ୍ୟରେ 'ଗୀତ' ଶବ୍ଦର ବ୍ୟବହାରପ୍ରତି ସମ୍ୟକ୍ ଦୃଷ୍ଟିଦାନ ସମୁଚିତ । 'ଗୀତ'-ସମ୍ୟକ୍ଧ ବିଚାର କରିବାକୁ ଗଳେ ରାଗତାଳର ପ୍ରଶ୍ନ ସ୍ୱତଃ ଉଠିଥାଏ । ଏ ସ୍ଥଳରେ ମୋର ପ୍ରଶ୍ନ ହେଲା-ଜୟଦେବ କବିଙ୍କ ବ୍ୟବହୃତ କେତେଗୁଡ଼ିଏ ସ୍ପୃତନ୍ତ ରାଗ; ଯଥା-ବରାଡ଼ୀ, କର୍ଣାଟ, ଗୁଜରୀ ଓ ମାଳବ ପ୍ରଭୃତିରେ କୌଣସି ଗୀତ ରଚନା ଦାବୀଦାର୍ମାନଙ୍କ ଭାଷା-ଗୀତ ମଧ୍ୟରେ ଦୃଷ୍ଟି ହୁଏ କି ? ପୁଣି ସେମାନେ ଅବଶ୍ୟ ବିଭିନ୍ନ ଭାଷାରେ ପ୍ରକାଶିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଗ୍ରନ୍ଥ ଦେଖିଥିବେ ଅବା ପଢ଼ିଥିବେ । ମୁଁ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଦଶମ ସର୍ଗର ଉନ୍ଦିଶ ସନ୍ଦର୍ଭର ଅତି ଜନପ୍ରିୟ ସ୍ୱପରିଚିତ ସଙ୍ଗୀତ-

"ପ୍ରିୟେ ! ଚାରୁଶୀଳେ ! ମୁଅ ମୟି ମାନମନିଦାନ ।"

–ଗୀତଟି ପ୍ରତି ସେମାନଙ୍କ ଦୃଷି ଆକର୍ଷଣ କରି ନିରପେକ୍ଷ ବିଚାର ଅପେକ୍ଷା କରୁଛି ।

ଗୀତଟିର ରାଗ ଦେଶ-ବରାଡୀ-ତାଳ ଅଷ୍ଟତାଳ ।

ଓଡ଼ିଶୀ ଶାସ୍ତାନୁମୋଦିତ ପ୍ରଥାରେ ଫଗୀତ ଗାୟନ ରୀତି ଛାଡ଼ିଦେଲେ ମଧ୍ୟ ଓଡ଼ିଶାର ବହୁଫଖ୍ୟକ ପଲ୍ଲୀଗୀତ ଆଠତାଳି (ଅଷ୍ଟତାଳ) ତାଳରେ ରଚିତ । ଆଉ ମଧ୍ୟ ଅନୁଭୂତିରୁ ମୁଁ କହିବି ଯେ ଆଠତାଳି ତାଳର ଗୀତ ସହିତ ଉପଯୁକ୍ତ ସଙ୍ଗତବେଳେ ଓଡ଼ିଶା ଭିନ୍ନ ପ୍ରଦେଶାନ୍ତରର ତାଳ-ବାଦ୍ୟ-ଯନ୍ତ୍ରୀ ଅସୁବିଧା ଭୋଗ କରନ୍ତି । ଆଠତାଳି ତାଳର ଚଳଣିମତେ ପ୍ରସ୍ୱନ ବା ଝୁଙ୍କ ସେମାନଙ୍କ ପକ୍ଷେ ଧରିପାରିବା ସହଜ-ସୟବ ହୁଏନାହିଁ । ଆଠତାଳି ତାଳ କେବଳ ଓଡ଼ିଶାର ନିଳସ୍ୱ ନାମରେ,ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ରୀତିରେ ଏଙ୍ ବିଶିଷ୍ଟ ଗତିରେ ପ୍ରଚଳିତ-ଅନ୍ୟତ୍ର ନୁହେଁ । ଏହାର ସଙ୍ଗୀତ ଯୋଗ୍ୟ ବାଦ୍ୟ-ଉକ୍ଟ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ସ୍ୱତନ୍ତ ।

ଏଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରତି ଯଥାସୟବ ଦୃଷ୍ଟି ରଖି ଉତ୍କଳ ଭାଷାନୁବାଦଲାଗି ଚେଷ୍ଟା କରାଯାଇଅଛି । ମୂଳ ସଂଗୀତରଚନାରେ କବିରାଜ ମହୋଦୟ ସମାକ୍ଷରୀ ତଥା ବିଷ୍ପମାକ୍ଷରୀ ଛନ୍ଦମାନ ବ୍ୟବହାର କରିଅଛନ୍ତି । ଅବଶ୍ୟ ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟା ଯାହା ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତଦ୍ୱାରା ତାଳମାତ୍ରାର କୌଣସି ବିକଳ୍ପ ଘଟେ ନାହିଁ । ନିମ୍ନରେ ଏପରି ଏକ ଛାନ୍ଦରଚିତ ସଙ୍ଗୀତର ଅନ୍ବାଦର ଉଦାହରଣ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଉଅଛି–

(ଗୀତର ତାଳ ଏକତାଳି । ତାଳର ପ୍ରତି ବିଭାଗ ୪ ମାତ୍ରା । ଏହା ଅକ୍ଷର ସଂଖ୍ୟାର ଅପେକ୍ଷା ନ କରି ଉଚ୍ଚାରଣଜନିତ ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟାରେ ନିବଦ୍ଧ ।)

ମୂଳ:-

ୟ ନ ବି ଟି । ହି ତ ମ ପି । ହା-ର ମୁ । ଦା-ର ମ୍ । । ସା ମ ନୁ । ତେ-କୃଶ । ତ ନୁ ରି ବ । ଭା-ର ମ୍ । । ଏଠାରେ ପ୍ରଥମ ପାଦର ଅକ୍ଷରଫଖ୍ୟା ୪+୪+୩+୨ = ୧୩ ୨ୟ ପାଦର ଅକ୍ଷରଫଖ୍ୟା ୩+୩+୪+୨ = ୧୨

ଉଭୟ ପାଦର ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା କିନ୍ତୁ ସମାନ ବା ପ୍ରତିବାଦ ଷୋହଳ ମାତ୍ରା ବିଶିଷ୍ଟ ।

#### ଅନୁବାଦ

ଭା-ର ତା- ।ର-ୟନ ।ତ ଟ ନ ବ ।ହା-ର- ।। ଛା-ର ଦି ।ଶେ-ତ ନୁ ।କୃଶ ଅ ତି ।ତା-ର- ।।

ପଦାନ୍ତ ଅକ୍ଷର ଗୁରୁ ଉଚ୍ଚାରିତ I

ମୂଳ ରଚନାରେ ଅକ୍ଷରସଂଖ୍ୟକୁ ଅପେକ୍ଷା ନ କରି ଗୀତର ତାଳ ଅନୁସାରେ ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା ଗଣନା କରାଯାଇଅଛି । ଅନୁବାଦ କାଳରେ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ମାତ୍ରାସଂଖ୍ୟା ହିଁ ଧରିନିଆହୋଇଛି । ଏତଦ୍ୱାରା ଅନୁବାଦ ଗୀତଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ମୂଳଗୀତର ରାଗତାଳରେ ଗାଇହେବ ।

#### ଆରୟ ଓ ଶେଷ 🍍

ସନ ୧୯୩୨ ସାଲର ଅପ୍ରେଲ ପହିଲା ତାରିଖରେ ଖଞିଏ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ ପୋଥ୍ ମୋ ଆଖିରେ ପଡ଼େ । ଏଥ୍ପୂର୍ବରୁ ଯେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ ଦେଖି ନ ଥିଲି, ଏମନ୍ତ ନୁହେଁ; କିନ୍ତୁ ତତ୍ପ୍ରତି ଆକୃଷ ନ ଥିଲି; କାରଣ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହ କିପରି ଲେଖା ବା କି ପଦାର୍ଥ, ସେ କଥା ଜାଣିବା ଭଳି ମୋର ସୁବିଧାସୁଯୋଗ ଉପସ୍ଥିତ ହୋଇ ନ ଥିଲା । ''ଶ୍ରିତକମଳାକୃଚମଣ୍ଡଳ'', ଓ ''ପ୍ରିୟେ ! ଚାରୁଶୀଳେ !'' ଏହିପରି କେତୋଟି ଗୀତ ମାତ୍ର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିହର ଛାୟା ମୋର ମାନସମୁକ୍ରରେ ପ୍ରତିଫଳିତ କରାଇଦେଉଥିଲା ।

ସେତେବେଳକୁ ମୋର ରାସଦଳ ଥାଏ । ବହୁଳ ପ୍ରଚାରମାନସରେ ମୁଁ ''କିଶୋରୀ ଚମ୍ପୁ''କୁ ନାଟ୍ୟରୂପ ଦେଇ ଅଭିନୀତ କରାଇଲି । ଓଡ଼ିଶାର ପୁରପଲ୍ଲୀରେ ଚମ୍ପୁ ନାଟକର ଆଦର ଦେଖି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦକୁ ନାଟ୍ୟରୂପ ଦେବାର ପ୍ରବଳ ଇଛା ଜାତହେଲା । ହଠାତ୍ କାହିଁକି, କାହାର ପ୍ରେରଣାରେ କେଜାଣି, ମନହେଲା ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଛନ୍ଦାନୁସାରୀ ଅନୁବାଦି ଗୀତ ନାଟକରେ ଖଞ୍ଜି ଦଳରେ ଶିକ୍ଷାଦେବି । ତାହା ହିଁ ହେଲା, ଅନୁବାଦ ଆରୟ କଲି । ବୁଝୁଛି, ବାମନର ଚନ୍ଦ୍ରସ୍ପର୍ଶନ୍ୟାୟରେ ପ୍ରୟାସ ମାତ୍ର କରିଛି ମୁଁ । ହାସ୍ୟାସ୍ପଦ ହେବାର ଭୟ ବେଶୀ । କିନ୍ତୁ ଏଥକୁ କେବଳ ମୋତେ ଏକା ଦୋଷ ଦେଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ଏଥିରେ ମୁଁ ମଧ୍ୟ କବିବର ଚିତ୍ରାମଣି ମହାତି, ଭାଷାପ୍ରାଣଦାତା ଗୋପାଳଚନ୍ଦ୍ର ପ୍ରହରାଜ, ଶୋଭାକବି ଶଶିଭୂଷଣ ରାୟ, ନୀରବ ସାଧକ ନୀଳମଣି ଚାନ୍ଦ ଦେ ପ୍ରଭୃତି

ପ୍ରଖ୍ୟାତନାମା କୃତୀସନ୍ତାନମାନଙ୍କୁ ଜଡ଼ିତ କରୁଛି । କାରଣ ଏହି ମହୋଦୟମାନଙ୍କର ଆଶୀର୍ମଷ୍ଠିତ ଉହାହ ମୋତେ ଅନୁବାଦର ଆରୟରୁ ପ୍ରୋହାହିତ କରି ଏତେଦୂରକୁ ବହିଆଣିଛି ।

ଏହିପରିଭାବରେ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁବାଦ ଶେଷ କରିପାରିବି ଏ ବିଶ୍ୱାସ ମୋର ଆଦୌ ନ ଥିଲା । ଚିର ଦୁଃଖୀ ମୁଁ । ଘାତ-ପ୍ରତିଘାତହିଁ ଏ ଜୀବନର ବିଶେଷତ୍ୱ । ସେହି ଆବର୍ତ୍ତମଧ୍ୟରେ ମୋର ନାଟ୍ୟଙ୍ଘ ସହିତ ଭ୍ରାତୃପ୍ରତିମ ସୁକବିଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଲକ୍ଷ୍ମୀକାନ୍ତ ମହାପାତ୍ରଙ୍କ (ଆଜି ସ୍ୱର୍ଗତ) ଗୃହରେ ଭଦ୍ରକରେ ଅବସ୍ଥାନ କାଳରେ ଏଙ୍କ ତାଙ୍କର ଏକାନ୍ତ ଭ୍ରାତୃପ୍ରେମର ତାଡ଼ନାରେ ୭/୫/୩୩ ତାରିଖ ରାତ୍ର ଓ । ୫ ୨ ମିନିଟ୍ରେ ଅନୁବାଦ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଲାଭ କଲା । ଏ ପଥରେ ଭକ୍ତପ୍ରବର ମହାକବି ଜୟଦେବଙ୍କ ଶୁଭାଶୀର୍ବାଦ ହିଁ ଏ ଅକିଞ୍ଚନର ଏକମାତ୍ର ସହାୟ । ଯାହାଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟ ସେହି ଶେଷ କରିଛନ୍ତି । ମୋର ଏଥିରେ ଲେଶମାତ୍ର ନିଳତ୍ୱ ନାହିଁ ।

ପରିଶେଷରେ ଭକ୍ତପ୍ରାଣ ଗୁରୁ ବୈଷବ ଓ ଉହଳ ସଂଗୀତ-ସାହିତ୍ୟ ରସିକମାନଙ୍କ କରକମଳରେ ମୋର ଲଘୁଶକ୍ତିପ୍ରସୂତ ଏହି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅନୁବାଦ ଅର୍ପଣ କରିବାର ସୁଯୋଗ ଲାଭରେ ହିଁ ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ ସୌଭାଗ୍ୟବାନ୍ ମଣୁଛି । କେବଳ ସେମାନଙ୍କର ଅନୁଗ୍ରହ ପାଠ ଓ ଆଶୀର୍ବାଦ ହିଁ ମୋର ତୃପ୍ତି ।

ସନ୍ଧ୍ୟା ଘ ୬ ।୩୩

ତା ୧୧ । ୫ । ୩୩

ବିନୀତ

ଯାଜପୁରରୋଡ଼ ଷ୍ଟେସନ

କାଳୀଚରଣ

टारि वर्ता वर्षित म्हापार् यभर सुर्घाटर स्वर्केट de dec egan voculted à ईचा नाईएं स्ट्रेसरोहर स्थाप देखी enty occe entre e use chibles I thedres dean enter e deale meet र्डेट रॉड्ट ए मार्ट एड्मार्बसिट नेमार्ड् र्द्धपर ह केटट रहेट नहीं की त्या कह क्या कारह पा ल्पिट्टल्ट रेलेर्ड्या म्ह्रेगार्ड्याई , ट्रामा म्ला व्हिल स्ट्रीक विद्यालं वर्षे विर्व द्वार केवर नेटरि हिं। हिंदिल में नेटर with a the stock state diges only state the will व्यक्ति अत्याह नार्वेश्वरदित तान् महार १६ दक्ष प्रहरतिया Stallers algale Do Stars where while abut often D edo, UB edd" of UB shall shours dili set with 1 co. नार कार्स्टर देखे कार्न की मार्थ परावेश रेट नार्वेह्येडि केट्टी है ह उसीह होता उपटेश अर्थ अरिए की स्ट्री पड़े हैं थी विदेश कर्म धर्रि,। एवर अवस्थि अर्थात अर्थातिक केर्र के कि कार् Weally colof colfolis affectly the all along in the THE WE WE HES (THE BAKES CALITY IN THERS) स्वारि नितर मेनर माल स्वनार कर मार ह कर है है। ्राय तकर क्रिक्यल थे, रायकेमर् प्रधात क्रि

ठेलींचर जारिए सुनाउंछ। बाहुं , बर्गायन सेहुक्षें अमार्थरम्स जानंवन ठंलेम् स्टेस्ट अस्ट्रिं ग्रीडिंग ४ चीत चेलाएन पंचात ए ग्रीग्रीवार्थ बंद्ध उसस्ट्रिं चर्डे शार्य पर्ताएन ध्रिड रंचा-वाद् केल व्यापेर व्याप्तार अस्ट्रिंग्स केलाएन वेल्ड चंले चंले चंले केल जार्थर न्यांत्र सेवायमार्थे ठंलेंग्ड वंलेंड चंले चंले केलेंड च्छे स्ट्रिंग्स केलेंड मुद्द गरिंग्ड सेवायमार्थे ए वेलेंड व्याप्तार्थित परिंग्ये चंलेंड चंलेंड व्याप्तार विश्वेस केलेंड व्याप्तार्थित व्याप्तार वेलेंड चंलेंड व्याप्तार वेलेंड व्याप्तार वेलेंड व्याप्तार वेलेंड व्याप्तार वेलेंड चंलेंड चंलेंड व्याप्तार वेलेंड व्याप्तार वेलेंड वेलेंड व्याप्तार वेलेंड व्याप ब्रीचर्स अत्मर्कत्वतः । ब्रिट्स गाटमान्द्र इस्टर ध्रमेन धृतु काठामियाने भगवंद पायत् । ब्रिट्स गाटमान्द्र उस्टर अगंद्र मुक्ट्रिंग शिक्त । ४५० घरंत भारेत ब्रिट्सामिट क्यांक्ट अवटर अगंद्र मुक्ट्रिंग । ४५० घरंत भारेत ब्रिट्सामिट क्यांक्ट्रिंग इस्टर्स अहेट एक ब्राह्म के ब्रिट्स क्रिमेन ब्रिट्सामिट प्राह्म क्यांक्ट्रिंग क्यांक्ट्रिंग क्रिट्स क्रिस्ट क्रिट्स अस्तर अस्टर्स स्मिन व्यक्तिमान क्यांक्ट्रिंग क्यांक्ट्रिंग क्यांक्ट्र क्यें क्रिस्ट ब्रिट्स क्यांक्ट्रिंग क्यांक्ट्रिंग क्यांक्ट्रिंग क्यांक्ट्र क्येंक्ट्रिंग ब्रिट्स क्यांक्ट्रिंग क्यांक्ट्य क्यांक्ट्रिंग क्यांक्ट्रिंग क्यांक्ट्यांक्ट्य क्यांक्ट्रिंग क्यांक्ट्य क्यांक्ट्यांक्ट्य

ल्मडेस्ट, नर्भ दिखाँ। गैटरिस प्रतम् मिलनानो हो इन्सिर्श पार्थ हुस्स हर्स्ट स्पाट स्कु सम्बन्ध इन्द्रिस प्रदेश स्तु ह्या ह्या नामडे एर्न्ट्सप्ट्री इन्स्ट्र द्या ह नेट क्ये गिट द्या ह्या माग्रिम ह्या नेस्म्ड संस्ट्रिस

# ଅବତର୍ଶିକା ସମ୍ବନ୍ଧେ ଆଉ୍ ଦି'ପଦ-

ଏଇ ଆଲୋଚନାର ପୃ ୫୧୨ ଷାରେ ମୁଁ ଦୁଃଖ କରି ଲେଖିଥିଲି- ''ଇଛା ହେଉଥିଲା, ବିଛନ୍ଦମଉସାଙ୍କ ହାତ ଲେଖା ମୁଁ ପ୍ରହରାଜ ମଉସାଙ୍କ ସ୍ୱାକ୍ଷର ଥିବା ମୁଖବଦ୍ଧର ଫଟୋ ନେଇ ବୁକ୍ଟିଏ ଏ ବହିରେ ଦେଇଥାନ୍ତି ।''

ଆଲୋଚନା ଅସରନ୍ତି । ହେଲେ, ମୁଁ ଆଉ ଅଧିକକାଳ ଧୈର୍ଯ୍ୟଧରି ନ ପାରି କୌଣସିମତେ ଶେଷକରି ଦେବାକୁ ବସିଲି । ଲେଖା ସରନ୍ତି ବେଳକୁ ମୋର ସେ ୧୯୩୨ ।୩୩ ମସିହାର ପାଷ୍ଟୁଲିପି ଥରେ ଆଡ଼େଇ ଦେଖୁଥିଲି । ଏମିତି ବେଳେ ଏହାର ପ୍ରକାଶକ ଦୁଇ ପୂର୍ଶବାବୁ (ଦାସେ ଓ ମିଶ୍ରେ) ଅଜଗବି ମୋ ପାଖରେ ପହୁଞ୍ଲେ । ମୁଖବନ୍ଧଟି ଦେଖି ତାହାର ବ୍ଲକ୍ କରି ଛାପି ମନ କଲେ । ସତେ ମୋ ମନକଥା ଜାଣିଲା ପରି, ତାଙ୍କ ମତ ଶୁଣି ମୋର ଆନନ୍ଦର ସୀମା ରହିଲା ନାହିଁ ।

ସ୍କୃତି ବଡ଼ ବିଷମ-ଭାରି ମାରଣା । କୋଉ ଦୂର ଅତୀତର ପାଶୋରା କଥାକୁ ଗହୀରିଆ ଖଣିରୁ ଖୋଳିଆଣି ଆଖି ଆଗରେ ଥାପି ଦିଏ ସେ । ମନ ପଛଫେରା ହୋଇ ବିକଳ ହୋଇପଡ଼େ । ଭରା କୃତଜ୍ଞତାରେ ଦୁଇ ପୂର୍ଶବାବୁଙ୍କୁ ଧନ୍ୟ ଧନ୍ୟ କଲି । ଏଥି ସହିତ ଦି' ମଉସାଙ୍କ ହରପର ଅବତରଣିକାଟିର ବୁକ୍ ସମ୍ନିବେଶିତ କରି ନିଜକୁ ଭାଗ୍ୟବାନ ମଣୁଛି ।

କାଳଯାଏ-କଥା ରହେ । ଆଜିର ଲୁହ ଛଳଛଳ ଆଖି ଏ ଗଲାପଥର ସାକ୍ଷୀ ସିନା ।

4 mines



# ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ

(ଛଦ-ସ୍ବାନୁସାରୀ ଉକ୍ଳାନୁବାଦ)

### ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ (ମୁଖଶାଳା)

ପୁରୀ ପ୍ରାନ୍ତର କେନ୍ଦୁଲୀ ଗ୍ରାମ ସନ୍ନିକଟ ତ୍ରିବେଣୀ ଗଙ୍ଗାରେ ସ୍ନାନ କରି ସାଧୁପ୍ରଧାନ ଜୟଦେବ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-ପଦାରବିନ୍ଦ ଚିନ୍ତନରେ ଧାନମଗୁ ।

ରସବିଦଗ୍ଧ କଳ୍ପନାନୟନ ଦେଖିଲା – ରତୁ ବସନ୍ତ । ଦିନମାନର କର୍ମକ୍ଲାନ୍ତ ରବି ସେଦିନ ପଣ୍ଟିମ ମେଘରେ ଆଉ ଫଗୁ ଖେଳିବାର ଅବକାଶ ପାଇଲେ ନାହିଁ । ସହସା ପ୍ରଳୟ ଘନଘଟା ଛାଇଦେଲା ବୃଦାବନର ନଭୋମୟଳ । ତମାଳ ଗହଳରେ ଅନ୍ଧକାରମୟ ବନଦେଶ ଆହୁରି କୃଷ ବର୍ଷରେ ରଞ୍ଜିତ ହୋଇଗଲା ।

ବ୍ରହ୍ମବୈବର୍ତ୍ତ ପୁରାଣର ପଞ୍ଚଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ-ବର୍ଷିତ ରାଧାକୃଷଙ୍କର ଅତିମାନବୀୟ ଲୀଳାଚିତ୍ର ବିକଶି ଉଠିଲା ଧାନବିଭୋର ନୟନ ସମ୍ମଖରେ ।

ଭାବବିହ୍ନଳ ମହାକବି ଆରୟ କଲେ ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିହ ମହାକାବ୍ୟର ମଙ୍ଗଳାଚରଣ ।

ତହିଁପରେ ---

ସାଧାରଣ ମାନବଧର୍ମୀର ପରିଚୟ — ଏତେ ଚାଂଶକଳାଃ ପୁଂସଃ କୃଷ୍ୟୁ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱୟଂଙ୍କୁ ଦଶାବତାରୀ ରୂପେ ସ୍କରଣ ହେଲା ଗୀତାର ଅମୃତବାଣୀ । ''ଧର୍ମ ଫସ୍ଲାପନାର୍ଥାୟ ସୟବାମି ଯୁଗେ ଯୁଗେ'' । ଏଇ ଗୂଢତତ୍ତ୍ୱ ବିଚାରରେ ଅବତାର ଅର୍ଥାତ୍ ଅବ(ନିମୁ)ତ୍ (ଗମନ ବା ଆଗମନ) ର ଆରାଧନା

କରିବସିଲେ ମହାକବି । କିନ୍ତୁ ଅବତାର ସୟହେ ଭାଗବତ ଏଙ ମହାଭାରତ (ନାରାୟଣୀ ପର୍ବ) ସହିତ କବିରାଜ ସ୍ୱର ମିଳାଇ ନାହାଡି ।

ବାୟବ ଫସାରଧାର। ଅନୁସରଣ କରି ''କର୍ଷତି ଯୋଗିନାଂ ମନାଂସି ଇତି'' – ଯୋଗି ହୃଦୟ ଆକର୍ଷଣକାରୀ ପଙ୍ବତ୍ତହ୍ମ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଚରଣ ବନ୍ଦନ କରି ପ୍ରକୃତି -ପୁରୁଷ ରୂପେ ଆଡ଼ାପରମାଡ଼ା ଲକ୍ଷ୍ୟରେ ବିଜ୍ଞାନୀ ଭକ୍ତ କୟଦେବ ନିଳେ ମାଧବଙ୍କର ଆଶୀର୍ବାଦ ଭିକ୍ଷା କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ନିଖିଳ ଜଗତର ଶୁଭାଶିଷ ମନାସିଲେ ।

# ସର୍ଗ-ଗୌରବ

(ଏକ)

"କୃଷ୍ଣସ୍ଥ ଭଗବାନ ସ୍ୱୟଂ" କର ଆରାଧନା ଓ କଗତର ମଙ୍ଗଳକାମନା କରିସାରି ମହାକବି ବସ୍ତୁ-ନିର୍ଦ୍ଦେଶନାରେ ଚିଉ ବଳାଇ ରାଗତାଳସମନ୍ତି ସଙ୍ଗୀତଝଙ୍କାରରେ ଶ୍ରୀମନ୍ଦିରର ଗର୍ଭଗ୍ରହ ଉଚ୍ଚଳାଇଦେଲେ ।

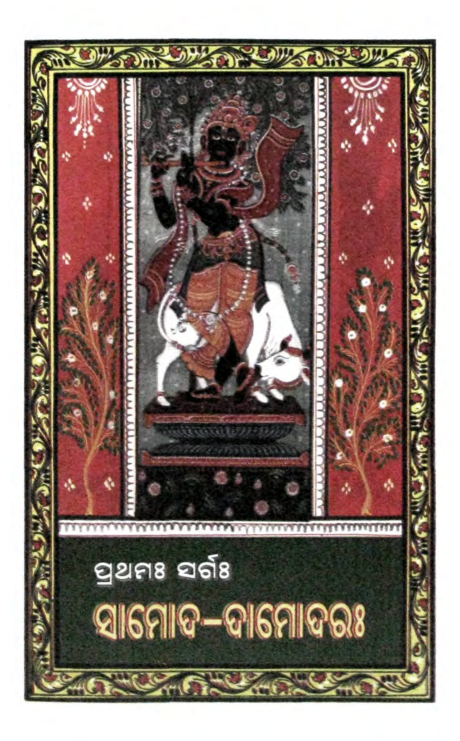
ଭାବ-ନୟନ ଦେଖିଲା, ବୃନ୍ଦାବନର ମଳୟ-ସମ୍ପାଷିତ ବନସୁଳୀ । ଉନ୍କୁକ୍ତ ଆକାଶ । କାହିଁ ହେଲେ ବଉଦ-ଓଡଣୀ ବୁକୁ ତା'ର ଘୋଡାଇ ଦେଇ ନାହିଁ । ମହୁଆ ପବନର ସମାଦର ଲଭି ପ୍ରଫୁଲ୍ଲ ଚନ୍ଦ୍ରମା ଆକାଶସାରା ଭରା ହସରେ ରସାଣି ଦେଉଛି, ଉନ୍କଭ-ଯୌବନ ଗୌରବରେ ଠଣସୁନ୍ଦର ଶିରୀମୁଖଟିକୁ ଯମୁନାର ନୀଳ କଳ-ଦର୍ପଣରେ ଦେଖି ଲହରୀର ତାଳେତାଳେ ସତେ ଅବା ନାଚିଉଠ୍ଛି ସରାଗୀ ଚନ୍ଦ୍ରମା !

ଏତିକିବେଳେ ତେଣେ ନଟବର ନାଗରଙ୍କର ମିଳନ ଆଶାରେ ତାଙ୍କୁ ଖୋଜିବୁଲୁଛନ୍ତି ବିରହୋହଣ୍ଠିତା ରାଇକିଶୋରୀ, ପାଗଳିନୀ ପରି ।

ସହସା ଉପଗତା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ଏକ ନର୍ମ-ସହଚରୀ । ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ତଦବସ୍ଥ ଦେଖି ସେ ବିସ୍କିତା ହୋଇ ପଚାରିଲା— ''ରାଈ, ଏ ଅଧରାତିରେ ବୃନ୍ଦାବନର ବନକାନ୍ତାର ନ ମାନି— ହମେ...?''

— ଉତ୍ତର ନାହିଁ । ଭାଷା ହାରମାନିଛି ସତେ ! ନୀରବ-ନୟନରେ ସଖୀମୁଖକୁ ଚାହିଁ ରହିଲେ ଖାଲି ବିରହିଣୀ ରାଧିକା । ତାଙ୍କ ଉଚ୍ଚଣ୍ଡ-ଦୃଷ୍ଟି ଅନୁମାନି ସହଚରୀ କହିଲା :—

"ବୁଝିଲି ସହି ! ଆସ, ମୋ ସଙ୍ଗରେ, ମାଧବୀ କୁଞ୍ଜକୁ ଆସ ! ଦେଖିବ ତୁମର ମନର ମାଧବଙ୍କୁ, ବ୍ରକଯୁବତୀ ଗହଣରେ ଆକି "ସାମୋଦ-ଦାମୋଦର" ।



# ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦମ୍

### ପ୍ରଥମଃ ସର୍ଗଃ

#### ସାମୋଦ-ଦାମୋଦରଃ

(୧) ମେପେର୍ମେଦୁରମୟରଂ ବନଭୁବଃ ଶ୍ୟାମୟମାଳଦୁମୈ-ନିଙ୍ଗ ଭୀରୁରୟଂ ତ୍ମେବ ତଦିମଂ ରାଧେ ! ଗୃଙ୍ ପ୍ରାପୟ । ଇତ୍ଥଂ ନନ୍ଦନିଦେଶାତଷ୍ଟଳିତୟୋଃ ପ୍ରତ୍ୟଧ୍ୱ-କୁଞ୍ଜଦୁମମ୍ ରାଧା-ମାଧବୟୋର୍ଜୟନ୍ତି ଯମୁନାକୂଳେ ରହଃକେଳୟଃ । ।

## ପ୍ରଥମ ସର୍ଗ ସାମୋଦ-ଦାମୋଦର

### (ଶାର୍ଦ୍ଦଳବିକ୍ରୀଡିତ ଛନ୍ଦ)

(୧) ବ୍ୟାପେ ମେଘ ନଭେ ତମାଳ ଗହଳେ ଶ୍ୟାମାଭ ବୃହାଟବୀ ରାତ୍ରେ ଭୀରୁ ଡରେ, ଖରେ ତନୟରେ ରାଧେ ! ଗୃହେ ଘେନ ଗୋ ! ନହାଦେଶବଶେ ସୁନୀଳ ଯମୁନାକୂଳେ ନିକୁଞ୍ଜେ ଚଳି ରାଧା-ମାଧବ ନିର୍ଜନେ ବିହରିଲେ ସେ କେଳି ଚିରେ ୟୁରୁ ।।। ୧ ।



(୨) ବାଗ୍ଦେବତା-ଚରିତ-ଚିତ୍ରିତ-ଚିତ୍ରସଦ୍ନା ପଦ୍ନାବତୀ-ଚରଣ-ଚାରଣ-ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ । ଶ୍ରୀବାସୁଦେବ-ରତିକେଳିକଥାସମେତ– ମେଙ କରୋତି ଜୟଦେବକବିଃ ପ୍ରବନ୍ଧମ୍ ।।

ବାଗୀଶ୍ୱରୀ-ଚରିତ-ରଞ୍ଚିତ-ଚିଉବୃତ୍ତି ପଦ୍ନାବତୀ-ଚରଣ-ସେବକରାଜିରାଟ । ଶ୍ରୀଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର-ସୁଧାରସ-କେଳି ଗୁନ୍ତି ଗାଥା ମନୋହର ରଚେ ଜୟଦେବ କାବ୍ୟେ ।। (୨) **(ବସନ୍ତତିଳକ)** 

> (୩) ଯଦି ହରିପ୍ଲରଣେ ସରଙ୍ଘ ମନୋ ଯଦି ବିଳାସ-କଳାପୁ କୁତୂହଳମ୍ । ମଧୁର-କୋମଳ-କାନ୍ତ-ପଦାବଳୀମ୍ ଶୃଣୁ ତଦା ଜୟଦେବ ସରସ୍ୱତୀମ୍ ।।

ଯଦି ହରିସ୍ମରଣେ ଶରଧା ବଳେ ଯଦି ବିଦଗ୍ଧ-ରସେ ସୁକୁତୂହଳୀ । ମଧୁର-କୋମଳ-ମଞ୍ଚୁ-ରସାନ୍ୱିତ— ଶୁଣ ବୁଧେ ଜୟଦେବ-ପଦାବଳୀ ।। (୩) (ଦୁତବିଳୟିତ)

(४) ବାଚଃ ପଲ୍ଲବୟତ୍ୟୁମାପତିଧରଃ ସନ୍ଦର୍ଭଶୁଙ୍ଧି ଗିରାଂ କାନୀତେ ଜୟଦେବ ଏବ ଶରଣଃ ଶ୍ଳାଘ୍ୟୋ ଦୁରୂହଦୁ ତେଃ । ଶୃଙ୍ଗାରୋଉରଃସତ୍ପ୍ରମେୟ-ରଚନୈରାଚାର୍ଯ୍ୟ-ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ-ସ୍ୱର୍ଦ୍ଧୀକୋଃପି ନ ବିଶ୍ରତଃ ଶ୍ରୁତିଧରୋ ଧୋୟୀ କବିଷ୍କାପତିଃ ।।

> ବାଗାଡୟରରେ ଉମାପଡିଧରେ ଜାଣତି ସର୍ବେ କୃତୀ ଷିପ୍ତେ ଦୁର୍ବୋଧ- କାବ୍ୟକାର ଶରଣେ, ଶୃଙ୍ଗାର-ମୂଳାତ୍କିକା-କାବ୍ୟେ କେ ସମକକ୍ଷ ନାହିଁ ତ ଜଣେ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନେ ସନ୍ଦର୍ଭେ ଜୟଦେବ ଶୁଦ୍ଧ, ରଚନା ଧୋୟୀ ଶ୍ରୁତି-ସ୍ନାରକ ।। (୪)

> > (ଶାହୂଁଳବିକ୍ରୀଡିନ୍)



### ଅଥ ପ୍ରଥମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

### ଗୀତମ୍ । ୧ ।

### ମାଳବରାଗେଣ ରୂପକତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ

(9)

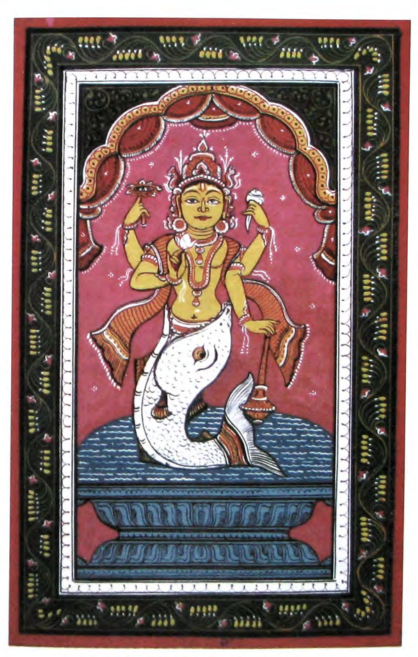
ପ୍ରଳୟ-ପୟୋଧିକଳେ ଧୃତବାନସି ବେଦମ୍ ବିହିତ-ବହିତ୍ର-ଚରିତ୍ରମଖେଦମ୍ କେଶବ ! ଧୃତ-ମୀନଶରୀର ''ଜ୍ୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ'' । (ଧ୍ରୁବମ୍)

# ପ୍ରଥମ ସନ୍ଦର୍ଭ ଗୀତ ।୧ ।

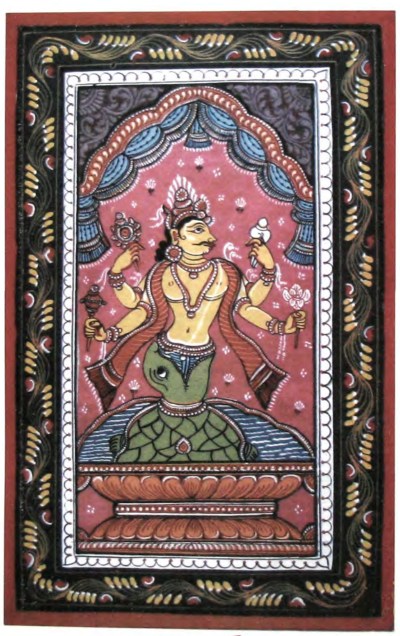
#### ରାଗ-ମାଳବ । ତାଳ-ରୂପକ

(9)

ବେଦ କରେ ଧରି ହେ ହରି ! ପ୍ରଳୟ ସଲିଳେ, ନାବସମେ କରି ତନୁ ଅବଲୀଳେ । କେଶବ ! ଧରି ମୀନ-ଶରୀର, ''ଜୟ କଗଦୀଶ ହରେ'' ।। (ଘୋଷା)







ବନ୍ଦଶବଧୃତ ନୁର୍ଜିଶରୀର ବୟ ବଗଦୀଶ ହବର



(9)

କ୍ଷିତିରତିବିପୁଳତରେ ତବ ତିଷ୍ଠତି ପୃଷ୍ଷେ, ଧରଣୀ-ଧରଣ୍ଡ କିଶଚକ୍ରଗରିଷେ । କେଶବ ! ଧୃତ-କଳ୍କପରୂପ ''କୟ କଗଦୀଶ ହରେ''।।

(9)

ସହି ଗୁରୁ ଭୁବନ-ଭରା ତବ ପୃଷ ବିଶାଳେ ମୁଦ୍ରିତ ବହନ ଜନିତ କିଣଢାଳେ, କେଶବ ! ଧରି କଛପ-ରୂପ ''ଜୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ''।।



#### (୩)

ବସତି ଦଶନ-ଶିଖରେ ଧରଣୀ ତବ ଲଗ୍ନ। ଶଶିନି- କଳଙ୍କ-କଳେବ ନିମ୍ଗ୍ନା । କେବଶ ! ଧୃତ-ଶୂକରରୂପ ''କୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ'' ।।

#### (୩)

ଦଶନ-ଶିଖରଦେଶେ ଧରଣୀ ତବ ରାଜେ ଶଶଧର-ଅଙ୍କ-କଳଙ୍କ କି ସାଜେ ! କେଶବ ! ଧରି ଶୂକର-ରୂପ ''ଜୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ'' ।।











## **(8)**

ତବ କର-କମଳବରେ ନଖମଭୂତ-ଶୃଙ୍ଗମ୍ ଦଳିତହିରଣ୍ୟକଶିପୁ-ତନୁଭୃଙ୍ଗମ୍ । କେଶବ ! ଧୃତ-ନରହରିରୂପ ''କୟ କଗଦୀଶ ହରେ''।।

## (8)

ନିରୁପମ କରକମଳେ ନଖ-ଶୃଙ୍ଗ ବିଚିତ୍ର ତିରିଲ ହିରଣ୍ୟକଶିପୁ-ଅଳିଗାତ୍ର । କେଶବ ! ଧରି ନରହରି-ରୂପ ''ଜୟ କଗଦୀଶ ହରେ''।।



## (8)

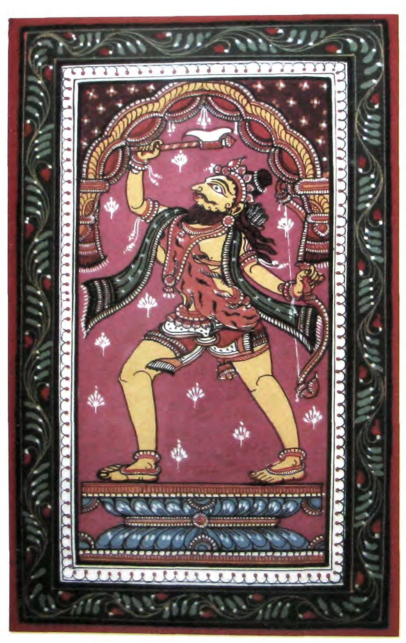
ଛଳୟସି ବିକ୍ରମଣେ ବଳିମଭୂତବାମନ ପଦ-ନଖ-ନୀର-ଜନିତ ଜନ-ପାବନ । କେଶବ ! ଧୃତ-ବାମନରୂପ ''କୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ'' । ।

## (8)

ଅଦଭୂତ ବାମନ ହେ ! ଛଳି ରାଜ ବଳୀରେ ପାବନ ଜଗଜନ ପଦ-ନଖ-ନୀରେ କେବଶ ! ଧରି ବାମନ-ରୂପ ''ଜୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ'' । ।







ବ୍ୟଶବଧୃତ ଷ୍ଟମୁଅତିନୃଅ ବୟ ବସଦ୍ୟଗ ହବର



(೨)

କ୍ଷତ୍ରିୟ-ରୁଧ୍ରମୟେ କଗଦପଗତ-ପାପମ୍ ସ୍ନପୟସି ପୟସି ଶମିତ-ଭବ-ତାପମ୍ । କେଶବ ! ଧୃତ-ଭୃଗୁପତିରୂପ ''କୟ କଗଦୀଶ ହରେ''।।

(9)

କ୍ଷତ୍ରିୟ-ରକତ ଜଳେ କରି ଅପଗତ ପାପ ପ୍ରଶମନ କଲ ଭବ-ତାପ ଅମାପ । କେଶବ ! ଧରି ଭୃଗୁପତି-ରୂପ ''ଜୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ'' ।।

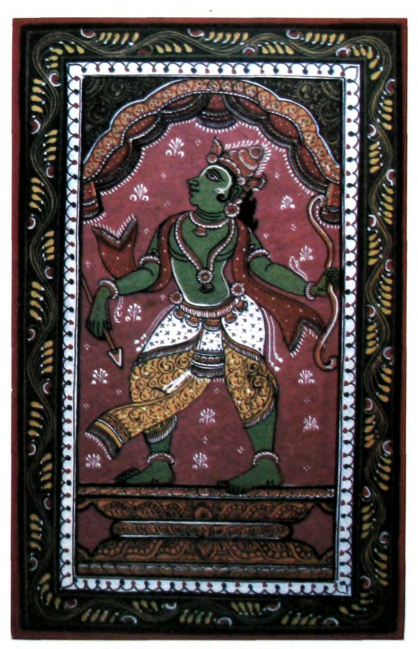


#### (9)

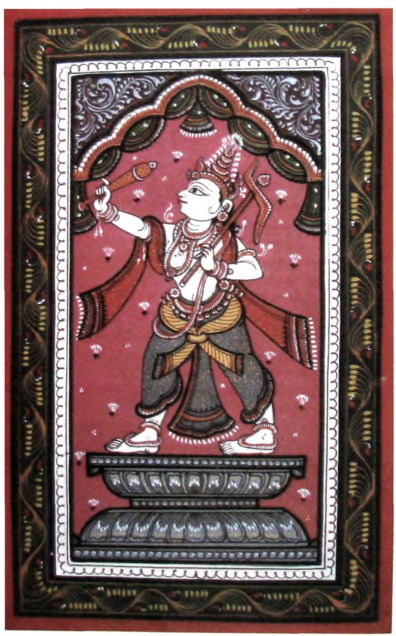
ବିତରସି ଦିକ୍ଷୁ ରଣେ ଦିକ୍ପତି-କମନୀୟମ୍ ଦଶମୁଖ-ମୌଳି-ବଳିଂ ରମଣୀୟମ୍ । କେଶବ ! ଧୃତ-ରଘୁପତିରୂପ ''କୟ କଗଦୀଶ ହରେ''।।

## (୭)

ବଧି ଦଶ-ବଦନ ରଣେ ଛେଦିଲ ଶିରମାଳେ ବାଞ୍ଚିତ ବଳି ଦାନିଲ ଦିଗପାଳେ । କେଶବ ! ଧରି ରାମ-ଶରୀର ''ଜୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ''।।



ବନ୍ଦର୍ଶବଧୃତ ରାମଶର୍କର କନ୍ଦ୍ର କଗଡ୍ୟଗ ହବର







## **(**\(\Gamma\)

ବହସି ବପୁଷି ବିଶଦେ ବସନଂ କଳଦାଭମ୍ ହଳ-ହତି-ଭୀତି-ମିଳିତ-ଯମୁନାଭମ୍ । କେଶବ ! ଧୃତ-ହଳଧରରୂପ ''କୟ କଗଦୀଶ ହରେ''।।

**(**\(\Gamma\)

ଜଡିତ ଶୁଭ୍ରତନୁରେ ଘନବରନ ସୁ-ବାସ ଯମୁନା ବା' ଲଭି ହଳଭୟତ୍ରାସ କେଶବ ! ଧରି ହଳଧର-ରୂପ ''ଜୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ''।।



(7)

ନିନ୍ଦସି ଯଜ୍ଜବିଧେ-ରହହ ଶ୍ରୁତିକାଙ ସଦୟ-ହୃଦୟ ଦର୍ଶିତ-ପଶୁଘାତମ୍ କେଶବ ! ଧୃତ-ବୃଦ୍ଧଶରୀର ''କୟ କଗଦୀଶ ହରେ''।।

(7)

ନିନ୍ଦି ଯଞ୍ଜବିଧ୍ରେ ପ୍ରଚଳିତ ଶ୍ରୁତିଭାଷେ ବାରିଲ ସଦୟହୃଦେ ପଶୁ-ନାଶେ, କେଶବ ! ଧରି ବୃଦ୍ଧଶରୀର ''ଜୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ'' ।।



ବନ୍ଦର୍ଶବଧୃତ ନୃଦ୍ଧଗତ୍ୟର ବନ୍ଧ କଗନ୍ଧୀଶ ହବର







## (60)

ମ୍ଲେକ୍ଟ-ନିବହ-ନିଧନେ କଳୟସି କରବଳଂ ଧୂମକେତୂମିବ କିମପି କରାଳଂ କେଶବ ! ଧୃତ-କଳ୍କିଶରୀଙ୍ଗ ''ଜୟ କଗଦୀଶ ହରେ'' ।।

## (60)

ମ୍ଲେକ୍ଟାଶ-ଆଶେ କରରେ କରବାଳ ଧୂମକେତୃସମ ଭୀମ କରାଳ, କେଶବ ! ଧରି କଳ୍କିଶରୀର ''ଜୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ'' ।।



## (99)

ଶ୍ରୀଜୟଦେବ-କବେରିଦମୁଦିତମୁଦାଙ ଶୃଣୁ ସୁଖଦଂ ଶୁଭଦଂ ଭବସାରମ୍ କେଶବ ! ଧୃତ-ଦଶବିଧ ରୂପ ''ଜୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ''।।

### (99)

ଶ୍ରୀଳୟଦେବ ଭଣେ ହରି-ଚରିତ-ସୁଧା ଏ ଶ୍ରବଣସୁଖଦ, କଳ-ତାପ-ହରାଏ କେଶବ ! ଧରି ଦଶବିଧ ରୂପ ''ଜୟ ଜଗଦୀଶ ହରେ'' । ।

ଅନୁସରି ଭାବରସେ ସୁରଛନ୍ଦ ବିଚାରେ ବିରଚଇ ଉହଳଭାଷା ସାରେ ହେ ଗୁରୁ ! ତବ ଚରଣସରୋଜେ ନିତି କବିଚନ୍ଦ୍ର ଭଜେ ।



ବେଦାନୁଦ୍ଧରତେ କଗନ୍ନିବହତେ ଭୂଗୋଳ-ମୁଦ୍ବିଭ୍ରତେ ଦୈତ୍ୟାନ୍ ଦାରୟତେ ବଳିଂ ଛଳୟତେ କ୍ଷତ୍ରକ୍ଷୟଂ କୁର୍ବତେ ପୌଲୟଙ୍କ କୟତେ ହଳଂ କଳୟତେ କାରୁଣ୍ୟମାତନ୍ୱତେ ମ୍ଲେଜାନ୍ ମୂର୍ଜ୍ଜୟତେ ଦଶାକୃତିକୃତେ କୃଷ୍ଣାୟ ଦୁଭଙ୍କ ନମଃ ।

ଇତି ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ପ୍ରଥମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ।

ବେଦେ ଉଦ୍ଧରିଲେ, ଧରା ବହିଥିଲେ, ଭୂଭାର ଉରୋଳିଲେ ଦୈତ୍ୟେ ଦାରିଥିଲେ, ବଳିଙ୍କି ଛଳିଲେ, କ୍ଷତ୍ର-କ୍ଷୟେ ମାତିଲେ ପୌଲ୍ୟୋ ଜିଣିଲେ, କରେ ଧରି ହଳେ, କାରୁଣ୍ୟ ବିୟାରିଲେ ମ୍ଳେଟ୍ଟେ ନାଶ କଲେ, ଦଶାକୃତି ହେଲେ ସେ କୃଷ-ପାଦେ ନମେ ।। (ଶାର୍ଦ୍ଦୂଳ ବିକ୍ରୀଡିତ)

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରଥମ ସନ୍ଦର୍ଭ ସଂପୂର୍ତ୍ତ ।

# ଅଥ ଦ୍ୱିତୀୟଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

# ଗୀତମ୍ । ୨ ।

# ଗୁର୍ଜରୀର!ଗେଣ ନିଃସାରତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

ଶ୍ରିତକମଳାକୁଚମଷଳ ! ଧୃତକୁଷଳ କଲିତଲଳିତବନମାଳ ''ଜୟ ଜୟ ଦେବ ହରେ'' । ଧୁବମ୍ ।।

(9)

ଦିନମଣି-ମଣ୍ଡଳ-ମଣ୍ଡନ ! ଭବଖଣ୍ଡନ ମୁନିଜନ-ମାନସ-ଙସ ''ଜୟ ଜୟ ଦେବ ହରେ'' ।।

(୩)

କାଳିୟ-ବିଷଧର-ଗଞ୍ଜନ ! କନରଞ୍ଜନ ଯଦୁକୁଳ-ନଳିନ-ଦିନେଶ ''କୟ କୟ ଦେବ ହରେ'' ।।

# ଦ୍ୱିତୀୟ ସନ୍ଦର୍ଭ

### ଗୀତ । ୨ ।

## ରାଗ-ଗୁଜରୀ, ତାଳ-ନିଃସାରୀ ।

(9)

ଧର କମଳା-କୁଚମୟକ ! ବରକୁୟକ ଗଳପର-ଚଳ-ବନମାଳ, ''ଜୟ ଜୟ ଦେବ ହରେ'' ାଘୋଷା । ।

(9)

ରବି-ଛବିମଶ୍ଚଳସୁନ୍ଦର ! ଭବ-ଦ୍ୱନ୍ଦର-ଖଣ୍ଡନ, ମୁନି-ମନ-ଙ୍ସ, ''ଜୟ ଜୟ ଦେବ ହରେ''।

(୩)

କାଳିୟ ଅହି-ଗର-ମଦିନ ! ସୁଖବର୍ଦ୍ଧନ ଯଦୁକୁଳ-କମଳ-ପ୍ରକାଶ, ''ଜୟ ଜୟ ଦେବ ହରେ''।



## **(**8)

ମଧୁ-ମୁର ନରକ-ବିନାଶନ ! ଗରୁଡାସନ ସୁରକୁଳ-କେଳିନିଦାନ ''କୟ କୟ ଦେବ ହରେ'' ।।

#### (8)

ଅମଳ-କମଳ-ଦଳଲୋଚନ ! ଭବମୋଚନ ତ୍ରିଭୁବନ-ଭବନ-ନିଧାନ ''କୟ କୟ ଦେବ ହରେ'' । ।

## (೨)

କନକ-ସୂତା-କୃତ ଭୂଷଣ ! କିତ-ଦୂଷଣ ସମର-ଶମିତ-ଦଶକଣୃ ''କୟ କୟ ଦେବ ହରେ'' ।।

#### (9)

ଅଭିନବ-କଳଧରସୁନ୍ଦର ! ଧୃତ-ମନ୍ଦର ଶ୍ରୀମୁଖ-ଚନ୍ଦ୍ର ଚକୋର ''କୟ କୟ ଦେବ ହରେ'' ।।



## (8)

ମଧୁ-ମୁର ନରକବିନାଶନ ! ଗରୁଡାସନ କର ସୁର ମୋଦ ବିଧାନ, ''ଜୟ ଜୟ ଦେବ ହରେ'' ।।

## (8)

ସକ-ସରସିକଦଳ-ଈକ୍ଷଣ ! କନମୋକ୍ଷଣ ଭୁବନ-ଭବନ-ମଣି-ରତୃ, ''ଜୟ ଜୟ ଦେବ ହରେ'' ।।

## (೨)

କନକ-ସୁତାବରଭୂଷଣ ! କିଣିଦୃଷଣ ଦଲିଲ ରଣେ ଦଶକହେ, ''ଳୟ କୟ ଦେବ ହରେ'' ।।

## (9)

ନବଳଳଧର-ବପୁସୁନ୍ଦର ! ଧର ମନ୍ଦର ଶ୍ରୀମୁଖ-ଚନ୍ଦ୍ର ଚକୋର, ''ଳୟ ଜୟ ଦେବ ହରେ'' ।।



## **(** |

ତବ ଚରଣେ ପ୍ରଣତା ବୟମିତି ଭାବୟ କୁରୁ କୁଶଳଂ ପ୍ରଣତେଷୁ ''କୟ କୟ ଦେବ ହରେ'' ।।

## (7)

ଶ୍ରୀକୟଦେବକବେରିଙ**଼ !** କୁରୁତେ ମୃଦମ୍ ମଙ୍ଗଳମୁଜ୍ୱଳଗୀତମ୍ ''କୟ କୟ ଦେବ ହରେ'' ।।

(9)

ପଦ୍ନାପୟୋଧରତଟୀ-ପରିରୟ-ଲଗ୍ନ-କାଶ୍ନୀର-ମୁଦ୍ରି ତମୁରେ। ମଧୁସୂଦନସ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତାନୁରାଗମିବ ଖେଳଦନଙ୍ଗ-ଖେଦ-ସ୍ୱେଦାୟୁପୂର-ମନୁପୂରୟତୁ ପ୍ରିୟଂ ବଃ ।।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ଦ୍ୱିତୀୟତଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ



#### **(**L)

ନମୁଁ ଚରଣେ ପୁରୁଷୋଇମ, ଦୁରିତେ ଶମ ପ୍ରଣତକନର ଶୁଭକାରୀ, ''କୟ କୟ ଦେବ ହରେ'' ।।

## (7)

ଗୀତ-ସମୁଜ୍ୱଳ ମଙ୍ଗଳ, କୟଦେବର ମୋଦ ଦାନ କରୁ ଚିରେ, ''କୟ କୟ ଦେବ ହରେ'' ।।

ଛଦ, ତାଳ, ସୁର ଭାଳି, ଛଦଇ ଅନୁଗତ କାଳୀ, ''ଜୟ ଜୟ ଦେବ ହରେ'' ।

## (9)

ଲକ୍ଷ୍ମୀପୟୋଧରତୁଲେ ରୁଚି-ସଙ୍ଗକାଳେ ଯା ବକ୍ଷ ଚିହ୍ନିତ ସୁକୁଙ୍କୁମ-ରଙ୍ଗଦାମେ କାମାନୁରାଗ ପ୍ରକଟେ ଝରି ଝାଳ-ବିହୁ ତା ସ୍ୱେଦ ମୋଦ ଜଗତେ କରୁ ବର୍ଦ୍ଧମାନ ।। (ବସନ୍ତ ତିଳକ)

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଦ୍ୱିତୀୟ ସନ୍ଦର୍ଭ ସମ୍ପୂର୍ଷ ।



# ଅଥ ତୃତୀୟଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

ବସତେ ବାସତୀକୁସୁମ-ସୁକୁମାରୈରବୟବୈ-ଭୁମତଃ କାତାରେ ବହୁବିହିତକୃଷାନୁସରଣାମ୍ ଅମଙ୍ଦ କନ୍ଦର୍ପକ୍ରକନିତଚିତାକୁଳତୟା ବଳଦ୍ବାଧଃ ରାଧଃ ସରସମିଦମୂତେ ସହଚରୀ ।।୧।।

## ଗୀତମ୍ ।୩।

#### ବସନ୍ତରାଗ-ଯତିତାଳାଭ୍ୟଂ ଗୀୟତେ ।

(9)

ଲଳିତ-ଲବଙ୍ଗଲତା-ପରିଶୀଳନ-କୋମଳ-ମଳୟସମୀରେ ମଧୁରକନିକର-କରୟିତ-କୋକିଳକୂଜିତ-କୁଞ୍ଜକୁଟୀରେ । ବିହରତି ହରିରିହ ସରସ ବସତେ ନୃତ୍ୟତି ଯୁବତିଜନେନ ସମଂ ସଖି ବିରହିଜନସ୍ୟ ଦୂରତେ ।। ।।''ଧୁବମ୍''।।

(9)

ଉନ୍ୱଦମଦନମନୋରଥ-ପଥିକବଧୂଳନିତବିଳାପେ । ଅଳିକୁଳସଂକୁଳକୁସୁମସମୂହ-ନିରାକୁଳବକୁଳ-କଳାପେ । ।ବିହରତି । ।



# ତୃତୀୟ ସନ୍ଦର୍ଭ

ବସନ୍ତେ ବାସତୀ-ସୁମନ-ସୁକୁମାରୀ ରସବତୀ, ଭ୍ରମନ୍ତେ ବିଭ୍ରାନ୍ତେ ଗହନ-ବିପିନେ ଆକୁଳ ମନେ । ଅଧୀରେ କାମନ୍ତେ ମଦନ-ଦହନେ ଶ୍ୟାମ-ମିଳନେ, ସଖୀ ଭାଷେ ମୋଦେ ସରସ ବଚନେ ତାପ-ହରଣେ ।।୧।।

(ଶିଖରିଣୀ)

#### ଗୀତ ।୩ ।

ବସନ୍ତ ରାଗ, ଯତି ତାଳ

(9)

ଚାରୁ ଲବଙ୍ଗଲତା-ଫୁଲସୁରଭିତ ମନ୍ଦମଳୟ ଦିଗ ଛାଏ । କୁଞ୍ଜ-ଭବନ ଭରି ଅଳି ଗୁଣୁ ଗୁଞ୍ଜେ କୋଇଲି କୁହୁକୁ ଶୁଣାଏ, ହରି ବିହରେ ସଖି ! ମଧୁ ମଧୁ-ମାସେ ନାଚଇ ବ୍ରଚ୍ଚ-ଯୁବତୀ ତୁଲରେ ରସି ବିରହି-ପରାଣମରା ସେ ।।ଘୋଷା।।

(9)

ପଥ୍କବଧୂ ମଦନେ ଅତି କାତର ଆତୁର କାନ୍ତ ବିନାରେ ଅଳିକୁଳ-ଚୂୟନ-ବିହ୍କଳ-ଚଞ୍ଚଳ ବିକଚ ବକୁଳ-ସୁମନାରେ । ।ବିହରେ । ।



#### (୩)

ମୃଗମଦସୌରଭ-ରଭସବଶଂବଦନବଦଳମାଳତମାଳେ । ଯୁବଜନହ୍ଦୟବିଦାରଣମନସିଜନଖରୁଚି-ଙ୍କିଶୂକକାଳେ । ।ବିହରତି । ।

#### **(8)**

ମଦନମହୀପତିକନକଦଣ୍ଠରୂଚି-କେଶରକୁସୁମବିକାଶେ । ମିଳିତ-ଶିଳୀମୁଖପାଟଳିପଟଳକ୍ତ-ସ୍କୃରତୂଣବିଳାସେ ।।ବିହରତି ।।

#### (8)

ବିଗଳିତ-ଲଜିତଜଗଦବଲୋକନ-ତରୁଣକରୁଣକୃତହାସେ । ବିରହିନିକୃତ୍ତନ-କୁତ୍ତମୁଖାକୃତି କେତକଦନ୍ତୁରିତାଶେ ।।ବିହରତି ।।

#### (9)

ମାଧବିକାପରିମଳଲଳିତେ ନବମାଳତି-ଜାତିସୁଗନ୍ଧୌ । ମୁନି-ମନସାମପି ମୋହନକାରିଣି ତରୁଣାକାରଣ ବନ୍ଧୌ ।। ବିହରତି ।।

#### (9)

ଷ୍ଟୁରଦତିମୁକ୍ତଲତାପରିରୟଣମୁକୁଳିତପୂଲକିତବୂତେ । ବୃନ୍ଦାବନ-ବିପନେ ପରିସରପରିଗତଯମୁନାଜଳପୂତେ ।। ବିହରତି ।।

#### $(\Gamma)$

ଶ୍ରୀଳୟଦେବ ଭଣିତମିଦମୁଦୟତି ହରିଚରଣସ୍କୃତିସାରମ୍ । ସରସବସନ୍ତସମୟବନବର୍ତ୍ତନମନୁଗତମଦନବିକାରମ୍ ।। ବିହରତି ।।



#### (୩)

ନବକିଶଳୟଦଳଶୋଭିତମାଳ ତ ମୃଗମଦ-ଗନ୍ଧ ବିସାରେ କାମ-ନଖାଳି ପଲାଶ-ବିକାଶ କି ଯୁବଜନ-ମରମ ବିଦାରେ ।। ବିହରେ ।।

#### (8)

ମାରରାଜବର-କନକଦଶସରି ନାଗେଶ୍ୱର-ଫୁଲ ରାଜେ । ଜଡିତ ଭୃଙ୍ଗ ଫୁଲ-ପାଟଳିଅଙ୍ଗେ କାମ-ତୂଣ ସରି ସାଜେ ।। ବିହରେ ।।

#### (8)

କରି ଅବଲୋକନ କଗତ ଲାକଗତ କରୁଣ-ସୁମନ ହସି ରାଜେ । ବିରହି-ବିଦାରଣ-କୁତସମେ ଫୁଲ କେତକି-ଦନ୍ତ କି ସାଜେ ।। ବିହରେ ।।

#### (9)

ମୁନିଜନ-ମାନସ-ମୋହନକାରଣ ମାଧବି-ମଲ୍ଲି-ବିକାଶେ । ତରୁଣ-ତରୁଣି-ମନରଞ୍ଜନହେତୁ ଅହେତୁକ ବନ୍ଧୁ ପରା ସେ ।। ବିହରେ ।।

#### (୭)

ଦରଶିହରିତ ଲତିକା-ପରିରୟଣ-ଜନିତଉଲୁସିତ ଚୂତ । ପ୍ରାନ୍ତ ପ୍ରବାହିତ ଯମୁନାଜଳ ବହି ବୃନ୍ଦାବନ ବନ ପୃତ ।। ବିହରେ ।।

#### $(\Gamma)$

ଶ୍ରୀକୟଦେବ ଭଣିତ ହରିସୁମରଣ-ଚରିତସୁଧା ସୁଖଦାୟୀ । ବନବର୍ତ୍ତନ ରତୁ କାଳ ବସତେ କାମକଳା ଅନୁଧାୟୀ । । ବିହରେ । ।

ଲଳିତ-କାନ୍ତ ପଦ-ଲୋଭିତ-ମାନସ କାଳୀଚରଣ ଜଣାଏଁ ହେ ଗୁରୁ, ତବ ସୁର-ଛଦ-ସୁଗଛିତ-ସୁମନହାର ରଚନା ଏ ।।



ଦରବିଦଳିତ-ମଲ୍ଲୀବଲ୍ଲିଚଞ୍ଚତ୍ ପରାଗ-ପ୍ରକଟିତପଟବାସୈର୍ବାସୟନ୍ କାନନାନି । ଇହ ହି ଦହତି ଚେତଃ କେତକୀଗନ୍ଧ-ବନ୍ଧୁଃ ପ୍ରସରଦଶ୍ମବାଣ-ପ୍ରାଣବଦ୍ଗନ୍ଧବାହଃ ।।୧।।

ଅଦ୍ୟୋହଙ୍ଗ-ବସଦ୍ଭୂଜଙ୍ଗ-କବଳ-କ୍ଲେଶାଦିବେଶାଚଳଂ ପ୍ରାଳେୟ-ପ୍ଲବନେଚ୍ଛୟାନୁସରତି ଶ୍ରୀଖଷ୍ଠଶୈଳାନିଳଃ । କିଞ୍ଚତ୍ ସ୍ନିଗ୍ଧ-ରସାଳ-ମୌଳି-ମୁକୁଳାନ୍ୟାଲୋକ୍ୟ ହର୍ଷୋଦୟାତ୍ ଉନ୍ନୀଳନ୍ତି କୁହୃଃ-କୁହୂରିତି କଳୋରାଳାଃ ପିକାନାଂ ଗିରଃ । । ୨ । ।

ଉନ୍ନୀଳନୁଧୁଗନ୍ଧଲୁବ୍ଧ-ମଧୁପ-ବ୍ୟାଧୂତ-ବୃତାଙ୍କୁର-କ୍ରୀଡତ୍କୋକିଳ-କାକଳୀ-କଳକଳିରୁଦଗୀର୍ଶକର୍ଶକ୍ରରାଃ । ନୀୟତେ ପଥିକୈଃ କଥଂ କଥମପି ଧ୍ୟନାବଧାନକ୍ଷଣ-ପ୍ରାସ୍ତ-ପ୍ରାଣସମା-ସମାଗମ-ରସୋଲ୍ଲାସୈରମୀ ବାସରାଃ । ୩।।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ତୃତୀୟଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ।



ସୂରଭିତ ବନଭାଗେ ମଲ୍ଲିକାଗନ୍ଧରାଗେ, ବିରହୀ-ହୃଦୟଦାହୀ କେତକୀ-ବାସବାହୀ । ମଳୟ ମଦନସାଥୀ ପୂଷ୍ପସଂଭୋଗ ଛାତି, ବହଇ ବିପିନଧାରେ ସୌରଭେ ପ୍ରାଣ ଘାରେ ।।୧।। (ମାଳିନୀ)

ଶ୍ରୀଖଷାଚଳରେ ଭୁକଙ୍ଗକବଳତ୍ରାସେ ଅବା ବାୟୁ ଗୋ । ହୈମାବାସ-ତୃଷାର ଶୀତପରଶ ଧ୍ୟାନେ କି ଧାଏ ସତେ ? ହେରେ କୋକିଳ ବୂତପାଦପଶିରେ ଶୋଭା ପ୍ରସୂନାବଳି ମୋଦେ କୂଜଇ ପଞ୍ଚମେ କୁହୁରବେ ଏକାନ୍ତ ପ୍ରେମେ ବସି ।। ।। (ଶାହ୍ଳି କବି କୁ 1 ଡିଡ)

ଉନ୍ନାଦେ ମଧୁଗନ୍ଧରେ ଅଳି ଉତେ ଚୂତାଙ୍କୁରେ କମ୍ପିଲେ । ସଙ୍ଗେ କୋକିଳ-କାକଳୀ ପଥିକରେ ଘାରେ ତ କର୍ଷକ୍ୱରେ ।। କାନ୍ତାଧ୍ୟାନଗତେ କ୍ଷଣେ ସ୍ମୃତିପଥେ କହେ ପ୍ରିୟାସଙ୍ଗମେ । ଦଣ୍ଡେ ମାତ୍ର ସୂଖୀ ବସନ୍ତସମୟେ କଷ୍ଟେ ବିୟୋଗୀ ଚଲେ ।।୩।। ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦର ତୃତୀୟ ସଦର୍ଭ ସମ୍ପୂର୍ଣ



# ଅଥ ଚତୁର୍ଥଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

ଅନେକ-ନାରୀ-ପରିରୟ-ସଂଭ୍ରମ-ଷ୍ଟୁରନ୍ନନୋହାରି-ବିଳାସଲାଳସମ୍ । ମୁରାରିମାରାଦୁପଦର୍ଶୟତ୍ୟସୌ ସଖୀ ସମକ୍ଷଂ ପୁନରାହ ରାଧିକାମ୍ ।।୧।।

## ଗୀତମ୍ । ୪ ।

## ରାମକରୀ ରାଗେଣ ଯତିତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

ଚନ୍ଦନଚର୍ଚ୍ଚିତ-ନୀଳକଳେବର-ପୀତବସନ-ବନମାଳୀ । କେଳି-ଚଳନ୍କଣିକୁଷଳମଷ୍ଠିତ-ଗଷ୍ଟଯୁଗ ସ୍କିତଶାଳୀ ।। ହରିରିହ ମୁଗ୍ଧବଧୂ-ନିକରେ ବିଳାସିନି ବିଳସତି କେଳିପରେ ।।ଧ୍ରବମ୍ ।।



# ଚତୁର୍ଥ ସନ୍ଦର୍ଭ

ଅନେକ ଗୋପୀ-ପରିବେଷ୍ଟନେ ହରି ପ୍ରମଭ ଆଲିଙ୍ଗନରେ ସରାଗରେ । ଅଦୂରକୁଞ୍ଜେ ରହି ତା ନିରେଖି ସଖି କହେ ଠାରି ହକାରି ରାଧ୍କେ ।।୧।। (ବଂଶସୁ)

#### ଗୀତ ।୪ ।

ରାଗ-ରାମକେ(କ)ରୀ, ଯତି-ତାଳ ।

(9)

ଶ୍ୟାମର ଚନ୍ଦନ-ମଣ୍ଡନ-ଅଙ୍ଗ ସୁଶୋଭନ ପୀତଦୁକୂଳେ ଦୋଳନଚଞ୍ଚଳ-କୁଣ୍ଡଳମଣ୍ଡଳ ହାସଭର। ଶ୍ରୁତିମୂଳେ । ନଟବର ନାଗର କେଳି କରେ ବିଳାସିନି, ବ୍ରକବନିତା-ରସରେ ।। ଘୋଷା ।।



## (9)

ପୀନପୟୋଧର-ଭାରଭରେଣ ହଙ୍ଗି ପରିରଭ୍ୟ ସରାଗମ୍ । ଗୋପବଧୂରନୁଗାୟତି କାଚିଦୁଦଞ୍ଚିତ-ପଞ୍ଚମ-ରାଗମ୍ ।।

#### (୩)

କାପି ବିଳାସ-ବିଲୋକ-ବିଲୋଚନ-ଖେଳନଜନିତ-ମନୋକମ୍ । ଧ୍ୟାୟତି ମୁଗ୍ଧବଧୂରଧିଙ୍କ ମଧୂସୂଦନ-ବଦନ-ସରୋକମ୍ ।।

#### **(8)**

କାପିକପୋଳତଳେ ମିଳିତା ଲପିଙୁ କିମପିଶ୍ରୁତିମୂଳେ । ଚାରୁ ଚୁଚୁୟ ନିତୟବତୀ ଦୟିଙ ପୁଲକୈରନୁକୂଳେ ।।

#### (8)

କେଳି-କଳା-କୁତୁକେନ ଚ କାଚିଦମୁଂ ଯମୁନା-କଳ-କୂଳେ । ମଞ୍ଜୁଳ ବଞ୍ଜୁଳ-କୁଞ୍ଜଗଙ ବିଚକର୍ଷ କରେଣ ଦୁକୂଳେ ।।

#### (೨)

କରତଳ-ତାଳ-ତରଳ-ବଳୟାବଳି-କଳିତ-କଳସ୍ୱନ-ଟଶେ । ରାସରସେ ସହନୃତ୍ୟପରା ହରିଣା ଯୁବତିଃ ପ୍ରଶଙ୍ଗସେ ।।

#### (ഉ)

ଶ୍ଳିଷ୍ୟତି କାମପି ଚୂୟତି କାମପି କାମପି ରମୟତି ରାମାମ୍ । ପଶ୍ୟତି ସସ୍ମିତ-ଚାରୁତରାମପରାମନୁଗଳ୍ମତି ବାମାମ୍ ।।



### (9)

କେ କୁଚ-ଭାରଭରେ ପରିରୟଇ ନାଗରରେ ଅନୁରାଗେ । କେ ପୁଣି ମଞ୍ଜୁଳ-କଣ୍ଠସୁରେ ମଧୁ ଗାବଇ ପଞ୍ଚମ ରାଗେ ।।

#### (୩)

କାମ-ବିଳାସ-କଟାକ୍ଷଶରେ ହରି-ଆନନ କେ ହସି ଚାହେଁ । ଧାନରତାସରି ନେତ୍ରଢଳା, ମଧୁସୂଦନ-ମତି ଭରମାଏଁ ।।

#### (8)

କର୍ଣ-କୁହା ଛଳି କେ ପୁଣି ମୋହନ-କର୍ଷପୁଟେ ମୁଖ ମଞେ । ଚାରୁନିତୟବତୀ ରସି ଚୂୟଇ ପୁଲକ-ସୁରକ୍ତିମ ଗଞେ ।।

#### (8)

କେ ରମଣୀ ଯମୁନାତଟ ବଞ୍ଜୁଳ-କୁଞ୍ଚପଟେ ରସି ରଙ୍ଗେ । ମୋହନ-ବାସ ଭିତେ ପରିହାସର ସାର-ସରାଗ-ତରଙ୍ଗେ ।।

## (9)

ନାଚଇ ରାସରସେ ବ୍ରଚ୍ଚନାରୀ, ନାଗରରାଜ ପ୍ରଶଂସେ । ବେଶୁସୁରେ କରଡାଳ ମିଶେ, ଅନୁପୂରକ କଙ୍କଣ ଭାଷେ ॥

#### (9)

କେ ଲଭି ବୃୟନ, କେ ପରିରୟଣ, କେ ବଶ ଶ୍ୟାମ-ସରାଗେ । କେ ରୁଷି ମାନବତୀ, ହରି ଧାମଇଁ ତା ପଛରେ ଅନୁରାଗେ ।।



 $(\Gamma)$ 

ଶ୍ରୀଜୟଦେବ-ଭଣିତମିଦମଭୂତ-କେଶବ-କେଳି-ଗହସ୍ୟମ୍ । ବ୍ୟାବନ-ବିପିନେ ଲଳିଙ ବିତନୋତୁ ଶୁଭାନି ଯଶସ୍ୟମ୍ ।।

•

ବିଶ୍ୱେଷାମନୁରଞ୍ଜନେନ କନୟନ୍ନାନନ୍ଦମିନ୍ଦୀବର-ଶ୍ରେଣୀଶ୍ୟାମଳ-କୋମଳିରୂପନୟନ୍ନଙ୍ଗୈରନଙ୍ଗୋସବମ୍ । ସ୍ୱଚ୍ଛନ୍ଦ ବ୍ରକସୁନ୍ଦରୀଭିରଭିତଃ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗମାଲିଙ୍ଗିତଃ ଶୃଙ୍ଗାରଃ ସଖି ! ମୂର୍ଭିମାନିବ ମଧୌ ମୁଗ୍ଧୋ ହରିଃ କ୍ରୀଡତି ।।୧।।

ରାସୋଲ୍ଲାସଭରେଣ ବିଭ୍ରମ-ଭୃତାମାଭୀର-ବାମଭୁବା-ମଭ୍ୟର୍ଙ୍ଗ ପରିରଭ୍ୟ ନିର୍ଭର-ମୁରଃ ପ୍ରେମାନ୍ଧୟା ରାଧୟା । ସାଧୁ ତ୍ୱଦ୍ବଦଙ୍ଗ ସୁଧାମୟମିତ ବ୍ୟାହୃତ୍ୟ ଗୀତୟୁତି-ବ୍ୟାଜାଦୁଭଟ-ଚୁୟିତଃ ସ୍ଥିତମନୋହାରୀ ହରିଃ ପାତ୍ ବଃ । । ୨ । ।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ଚତୁର୍ଥଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ । ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ମହାକାବ୍ୟେ ସାମୋଦ-ଦାମୋଦରୋ ନାମ ପ୍ରଥମଃ ସର୍ଗଃ ।



#### **(** | |

ବୃନ୍ଦାବନ-ବନ ଅଭୂତ-ମୋହନ-କେଳିକଳାପ ବିଳାସେ । ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ଭଣେ ଶୁଭଦାୟକ ଉକ୍ତର ଚିଉସକାଶେ ।।

କୋମଳ-କାନ୍ତ-ସୁଧାମୟ କାବ୍ୟର ମୋହ ତୁଟାଇ ନ ପାରି । କାଳୀଚରଣ ରଚେ ପଦ ଶ୍ରୀଗୁରୁ-ରାଗ୍ର-ଡ଼ାଳ-ଅନୁକାରୀ ।।

•

ପ୍ରେମେ ଯେ ଅନୁରଞ୍ଜି ମୋହିତ କରେ ଏ ବିଶ୍ୱ ଆନନ୍ଦରେ ନୀଳେନ୍ଦୀବର ନିନ୍ଦି କାନ୍ତ-ଛବିରେ ଯେ ମୋଦ ସଂପାଦଇ । ସ୍ୱଚ୍ଛନ୍ଦେ ପ୍ରତି ଅଙ୍ଗରେ ବ୍ରକସଖୀ-ଚୁନ୍ଦେ ସଦା ମୁଗ୍ଧ ଯେ କ୍ରୀତେ ସେ ମଧୁମାସରେ ସଖି, ସତେ ଶୃଙ୍ଗାର ସାକ୍ଷାତ ବା ।। ୧।।

(ଶାଦୂଳବିକ୍ରୀଡିତ)

ରାସେ ମାତି ରସେ ବିଳାସ-ମୁଦରେ ଗୋପାଙ୍ଗନାସନ୍କୁଖେ ରାଧା ହିସ୍ମରି ଲାଜ, ଶ୍ୟାମ-ତନୁରେ ଗାଢେ ରତେ ଚୁୟନେ । ଭାଷେ ସେ ୟୁତିଗୀତିରେ– ମୁଖଶିରୀ \$ଶାଭା କି ମଞ୍ଜୁର୍ପ୍ରଭା ! ରାଧା-ଗୀତ-ବିମୁଗ୍ଧ ହାସ-ରସିଆ ରକ୍ଷା କରନ୍ତୁ ହରି ।।୨।।

(ଶାଦ୍ଳିବିକ୍ରୀଡିତ)

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଚତୁର୍ଥ ସନ୍ଦର୍ଭ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ । ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-ମହାକାବ୍ୟର ସାମୋଦ-ଦାମୋଦରନାମକ ପ୍ରଥମ ସର୍ଗ ।

•

# ଅଥ ଦ୍ୱିତୀୟଃ ସର୍ଗଃ

## ଅକ୍ଟେଶ-କେଶବଃ

ବିହରତି ବନେ ରାଧା ସାଧାରଣ-ପ୍ରଣୟେ ହରୌ ବିଗଳିତ-ନିଜୋହର୍ଷାଦୀର୍ଷ୍ୟାବଶେନ ଗତାନ୍ୟତଃ । କ୍ୱଚିଦପି ଲତାକୁଞ୍ଜେ ଗୁଞ୍ଜନ୍ମଧୁ ବ୍ରତମଣ୍ଡଳୀ-ମୁଖର-ଶିଖରେ ଲୀନ ଦୀନାପ୍ୟୁବାଚ ରହଃ ସଖୀମ୍ ।।୧।।

## ପଞ୍ଚମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

## ଗୀତମ୍ । ୫ ।

# ଗୁର୍ଜରୀ-ରାଗେଣ ଯତିତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

ସଞ୍ଚରଦଧର-ସୁଧା-ମଧୁର-ଧ୍ୱନି-ମୁଖରିତ-ମୋହନ-ଙଶମ୍ ଚଳିତ-ଦୃଗଞ୍ଚଳ-ଚଞ୍ଚଳ-ମୌଳି-କପୋଳ-ବିଲୋଳ-ବଙସମ୍ । ରାସେ ହରିମିହ ବିହିଟ-ବିଳାସମ୍ ।

ସ୍କରତି ମନୋ ମମ କୃତ-ପରିହାସମ୍ ।। ଧ୍ରୁବମ୍ ।।

## (ଦୁଇ)

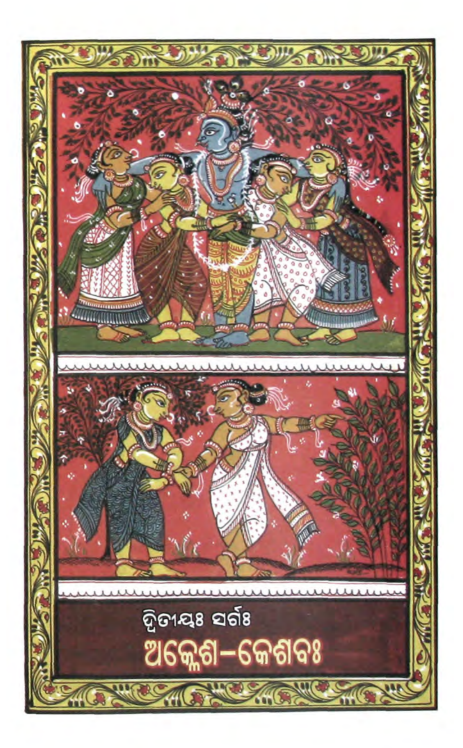
ରାତ୍ରିର ତୃତୀୟ ପ୍ରହର । ନିଭୃତ ନିକୁଞା । ବସନ୍ତ ପବନ ଛୁଇଁଛୁଇଁ ଯାଉଛି ଲଳିତ-ଲବଙ୍ଗଲତାର ଅଙ୍ଗପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗ । ବ୍ରକଗୋପିକା ପରିବେଷ୍ଟନୀରେ ରସରାଜଙ୍କୁ ପ୍ରମଉ ଥିବାର ଦେଖି, ଅଭିମାନଭରା ହୃଦୟରେ ରାସସ୍ଥଳୀ ବର୍ଜନ କରି ଈର୍ଷାମାନିନୀ ଶ୍ରୀମତୀ ବସିଛନ୍ତି ନିଭୃତ ନିକୁଞାରେ । ଝରିପଡୁଛି କମନୟନରୁ ନୀର ଧାର,— ପାର୍ଶ୍ୱରେ ନର୍ମ-ସହଚରୀ ।

ସହଚରୀ—ଧନି ! କାଣ ତ, ଦଗାଦାରଙ୍କ ରୀତି । ସେ ସ୍କୃତିକି ପୋଛି ଦିଅ ମନରୁ ସହି !

ଶ୍ରୀମତୀ—(ଦୀର୍ଘନିଶ୍ୱାସ ପକାଇ) ହଁ, ବୁଝୁଛି ସବୁ । ହେଲେ ସହି ! ଅଭୁଲା ସେଇ ସ୍କୃତି । ମନେପଡ଼େ ସଖି, କାଲିର ପ୍ରେମଲୀଳା । ଆକି ପୁଣି ସାଧାରଣ ଗୋପନାରୀମାନଙ୍କ ସହିତ ସେ....

ସହଚରୀ— ଶଠଙ୍କର ପ୍ରକୃତି— ଏ କଥା ତ ଅକଣା ନୃହେଁ । ଶ୍ରୀମତୀ—ସବୁ ଜାଣେ । କିନ୍ତୁ......ତଥାପି କେଜାଣି କାହିଁକି ମନ ମୋର କହେ—ସେ ମୋର । ଅନବରତ ଅନ୍ତର ଭିତରେ ମୋର ତାଙ୍କରି ରାସଲୀଳା । ତନୁରୁ ମନକୁ ଅଲଗା କରିବ କିପରି, କହ ?

ଅନ୍ୟପକ୍ଷରେ ରାସମଣ୍ଡଳୀ ମଧ୍ୟରେ ଥିବାବେଳେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ମଧ୍ୟ ଅଦୂରବର୍ତ୍ତିନୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ନୟନରେ ମିଶିଯାଇଛି,—ବଚଳିତ ହୋଇପଡ଼ିଛନ୍ତି ନାଗରରାଜ । ଉଭୟଙ୍କ ଅନ୍ତର-ରାଜ୍ୟରେ ନିତ୍ୟବୃୟାବନ-ରାସଲୀଳାର ଉନ୍ମାଦନା । ଅପ୍ରକଟ ସ୍ୱକୀୟାପ୍ରେମର ପରକୀୟା ଭାବପ୍ରକାଶ । ଆତ୍ମା-ପରମାତ୍ମାର ଏଇ ଅବ୍ୟକ୍ତ ତତ୍ତ୍ୱଲୀଳାକୁ ଫୁଟାଇଛନ୍ତି ଭକ୍ତକବି କୟଦେବ । ଯେହେତୂ ତତ୍ତ୍ୱ, ଅଥଳ ଲୀଳା-ବାରିଧିର କଳବିନ୍ଦୁ ମାତ୍ର । ବିଦଗ୍ଧ ନାୟକ କେଶବଙ୍କର ଏଇ ଲୀଳାଚିତ୍ର କ୍ଲେଶବିହୀନ— ତେଣୁ ଏହିଠାରେ ସେ "ଅକ୍ଲେଶ କେଶବ" ।



# ଦ୍ୱିତୀୟ ସର୍ଗ

#### ଅକ୍ଟେଶ-କେଶବ

ସମପ୍ରଶୟରେ ମାତେ ଗୋପୀତୁଲେ ବନରେ ହରି ଗଉରବହର। ଭାଳେ ଈର୍ଷ୍ୟାବଶେ ବିମନା ଧନୀ । ବିକନ-ବିପିନେ କୁଞ୍ଜେ ଗୁଞ୍ଜେ ଶିଖେ ଭ୍ରମର। ଯହିଁ ଲୁଚି ତହିଁ ସଖୀ କର୍ଷେ ରୋଷେ ଭଣେ ଗୁପତେ କଥା ।।

(ହରିଣୀ)

# ପଞ୍ଚମ ସନ୍ଦର୍ଭ

ଗୀଡ ୀ୫ ।

ଗୁର୍ଜରୀ ଗାଗ, ଯତି-ଢ଼ାଳ ।

(9)

ବୃନ୍ଦି ଅଧିର-ମଧୁ ମଧୁର ନିନାଦେ ବେଣୁ ମନ୍ଦୋହର ବାଙ୍କ ଚଳ-ଯୁଗ-ନୟୁ ସୁଚଞ୍ଚଳ-ଚୂଡ଼ାକୁଣଳ ଗଣ ବିରାଜେ । ରଙ୍ଗେ, ହୁରି ବିହରେ ମଧୁର୍ବାସେ ସମରି ମରେଁ ସଖି, ଗତ-ପ୍ରିହାସେ ।। ଘୋଷା ।।



ଚନ୍ଦ୍ରକ-ଚାରୁ-ମୟୂର-ଶିଖ୍ୟକ-ମ୍ୟଳବଳୟିତ-କେଶମ୍ । ପ୍ରଚୁର-ପୁରନ୍ଦର-ଧନୁରନୁ-ରଞ୍ଚିତ-ମେଦୁର-ମୁଦିର-ସୁବେଶମ୍ ।।

#### (୩)

ଗୋପ-କଦୟ-ନିତୟବତୀ-ମୁଖଚୁୟନ-ଲମ୍ବିତ-ଲୋଭମ୍ । ବନ୍ଧୁକୀବ-ମଧୁରାଧର-ପଲ୍ଲବମୁଲ୍ଲସିତ-ସ୍କୃତ-ଶୋଭମ୍ । ।

## (8)

ବିପୁଳ-ପୁଲକ-ଭୁଜ-ପଲ୍ଲବ-ବଳୟିତ-ବଲ୍ଲବ-ଯୁବତି-ସହସ୍ରମ୍ । କର-ଚରଣୋରସି ମଣିଗଣ-ଭୂଷଣ-କିରଣ ବିଭିନ୍ନ-ତମିସ୍ରମ୍ ।।

#### (8)

ଜଳଦ-ପଟଳ-ଚଳଦିନ୍ଦୁ-ବିନିନ୍ଦକ-ଚନ୍ଦନ-ତିଳକ-ଲଲାଟମ୍ । ପୀନପୟୋଧର-ପରିସର-ମର୍ଦ୍ଦନ-ନିର୍ଦ୍ଦୟ-ହୃଦୟ-କପାଟମ୍ ।

## (9)

ମଣିମୟ-ମକର୍-ମନୋହର-କୃଷଳ-ମଷିଫ୍-ଗଷମୁଦାରମ୍ । ପୀତବସନମନୁଗଡ଼-ମୁନି-ମନୁଜ-ସୁରାସୁରବର-ପରିସାରମ୍ ।।



ଚାରୁ-ମୟୂର-ଶିଖ୍ୟ-ବିମ୍ଷିତ-କେଶପାଶ ଚଉପାଶେ । ଇନ୍ଦ୍ରଚାପସରି ଶୋଭନ-ନବଇଳଧର କି ବିକାଶେ ।।

#### (୩)

ମଞ୍ଜୁ-ନିତୟବତୀ ବ୍ରଇନାରୀ-ଆନନ୍-ଚୃୟ-ପିଆଶୀ । ବଧୁଲି-ସୁମନସମ, ଅଧର ମନୋରମ, ଦରଦର ହାସ ବିକାଶି ।।

#### (8)

ପୁଲକ-ବଳିତ-ଭୁଜ-ପଲ୍ଲବ-ବେଷ୍ଟନ-ବିକ୍ଡ଼ିତ ଅଗଣିତ ଗୋପୀ । କର-ଉର-ଚରଣବିମଣିତ ଉଜ୍ଜଳ-ମଣିଗଣ ତମସା-ଲୋପୀ ।।

## (8)

ଭାଲ-ବିରାଜିତ-ଚନ୍ଦନବିନ୍ଦୁକି ନିନ୍ଦଇ ବାରିଦ-ଇନ୍ଦୁ । ପୀନପୟୋଧର-ବିୟୁତି-ମର୍ଦ୍ଦନ ବିରହିତ-ମମତାବିନ୍ଦୁ ।।

#### (9)

ମଣିମୟ ମକରାକୃତି-କୁଷଳଧର ଗଷ କି ମଞ୍ଜୁଳ ଶୋହେ । ପୀତାୟର ସୁର-ନର-ମୁନି-ଦାନ୍ଟ-କାମିନୀ-ମାନସ ମୋହେ ।।



(୭)

ବିଶଦ-କଦୟ-ତଳେ ମିଳିଙ କଳି-କଳୁଷ-ଭୟଂ ଶମୟତମ୍ । ମାମପି କିମପି ତରଙ୍ଗଦନଙ୍ଗଦ୍ୱଶା ମନସା ରମୟତମ୍ ।।

**(**\(\Gamma\)

ଶ୍ରୀକୟଦେବ-ଭଣିତମତିସୁନ୍ଦର-ମୋହନ-ମଧୁରିପୁ-ରୂପମ୍ ହରି-ଚରଣ-ସୁରଙ୍ଗ ପ୍ରତି ସଂପ୍ରତି ପୁଣ୍ୟବତାମନୁରୂପମ୍ ।।

•

ଗଣ୍ୟତି ଗୁଣଗ୍ରାମଂ ଭ୍ରାମଂ ଭ୍ରମାଦପି ନେହତେ ବହତି ଚ ପରିତୋଷଂ ଦୋଷଂ ବିମୁଞ୍ଚତି ଦୂରତଃ । ଯୁବତିଷୁ ବଳଭୃଷେ କୃଷେ ବିହାରିଣୀ ମାଂ ବିନା ପୁନରପି ମନୋ ବାମଂ କାମ୍ଂ କରୋତି କରୋମି କିମ୍ । । ୧ । ।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ପଞ୍ଚମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

V



ପ୍ରଶୟ-କଳହ-ରଣ-ବାରଣ-କାରଣ ବିକଚକଦୟର ମୂଳେ । କାମ-ତରଙ୍ଗିତ-ନୟନ ଧାନରତ ମମ ସଙ୍ଗମ-ଅନୁକୂଳେ ।।

#### ( Γ )

ଶ୍ରୀଳୟଦେବ-ଭଣିତ ମନମୋହନ-ମଧୁରିପୁରୂପ-ସରାଗେ । ଭକତ-ମନେ ଅଧୁନା ହରି-ଭକନେ ବର୍ଦ୍ଧନ କରୁ ଅନ୍ରାଗେ ।।

•

ଉତ୍କଳଖଣ୍ଡ-ପରାକୃତ ଭାଷେ କାଳୀଚରଣ ମନାଇଁ । ରଚନ କରେ ପଦ ଶୀଜୟଦେବ ପଦର୍ଶିତ ମାର୍ଗ ଅନାଇଁ ।

ହରି ପର-ରସେ ରଙ୍ଗୀ ସଙ୍ଗୀ ତଥାପି ତ ମୋର ସେ ଅବିଗୁଣଗଣେ ତେଜେଁ ହେଜେଁ ଗୁଣାବଳୀ ତାର ଗୋ । କି କରିବି ମୁଁ ଯେ ଶ୍ୟାମେ କାମେ ସଦା ଦିନ-ଯାମିନୀ ଛି ଛି ସଖି, ମରେଁ ଲାଜେ ବ୍ୟାଜେ ସିନା ଅନୁରାଗିରୀ ।।୧।।

(ହରିଶୀ)

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପଞ୍ଚମ ସନ୍ଦର୍ଭ ସମ୍ପୂର୍ଶ ।

U

# ଅଥ ଷଷଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

# ଗୀତମ୍ ।୬।

ମାଳବଗୌଡ଼ରାଗେଣ ଏକତାଳୀତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

ନିଭୃତ-ନିକୁଞ୍ଜଗୃଙ୍ ଗତୟା ନିଶି ରହସି ନିଳୀୟ ବସତତ୍ମ । ଚକିତବିଲୋକିତ-ସକଳଦିଶା ରତି-ରଭସ-ଭରେଣ ହସତତ୍ମ । ସଖି ହେ, କେଶି-ମଥନ-ମୁଦାରମ୍ ରମୟ ମୟା ସହ ମଦନ-ମନୋରଥ-ଭାବିତୟା ସବିକାରମ୍ । ।। ଧ୍ରୁବମ୍ ।।

(9)

ପ୍ରଥମସମାଗମ-ଲଜିତୟୋ ପଟ୍-ଚାଟୁଶତୈରନୁକୂଳମ୍ । ମୃଦୁ-ମଧୁର-ସ୍କୃତ-ଭାଷିତୟା ଶିଥିଳୀକୃତ-ଜଘନଦୁକୂଳମ୍ ।।

(୩)

କିସଳୟ-ଶୟନ-ନିବେଶିତୟା ଚିରମୁରସି ମମୈବ ଶୟାନମ୍ । କୃତପରିରୟଣ-ଚୁୟନୟା ପରିରଭ୍ୟ କୃତାଧରପାନମ୍ ।।

# ଷଷ ସନ୍ଦର୍ଭ

#### ଗୀତ ।୬ ।

ରାଗ-ମାଳବ, ତାଳ-ଏକତାଳ ।

(9)

ବିକନ ନିକୁଞ୍ଜଘରେ ନିଶିରେ ଜଗି ବସିଥିବି ତା ପଥ ଚାହିଁ ରତି-ରସ-ଲାଳସ-ଚକିତ-ଅନାଉଣି ହସୁଥିବ ହେରି କହ୍ନାଇଁ । ସଖି ରେ ! କେଶିମଥନ-ଉଦାର ସଙ୍ଗ କରାଇ ଅନଙ୍ଗ-ମନୋରଥ-ସଂକଟ ମୋର ନିବାର ।। ଘୋଷା ।।

(9)

ଚାଟୁ କଥା କହି ଲାକ ହରେ ସଖି ! ପହିଲି-ସମାଗମ କାଳେ । କଘନର ବାସ ଖସାଇଦିଏ ହସି ଭାଷିଲେ ମୁଁ ରତିଆଳେ ।।

(୩)

ଦଳ-ତଳପେ ପହୁଡାଇ, ଉରେ ମମ ସେ ଚିର ଥାଇ ପୁମାଇ । ଲଭି ପରିରୟଣ ମୋ ଅଧରେ, ମଧୁ ଚୁୟ ଦିଏ ତ କମାଇ ।।



ଅଳସ-ନିମୀଳିତ-ଲୋଚନୟା ପୁଲକାବଳି-ଲଳିତକପୋଳମ୍ । ଶ୍ରମକଳ-ସକଳ-କଳେବରୟା ବର-ମଦନମଦାଦତିଲୋଳମ୍ । ।

#### (8)

କୋକିଳ-କଳରବ-କୂକିତୟା କିତମନସିକ-ତନ୍ତବିଚାରମ୍ । ଶ୍ଳଥ-କୁସୁମାକୁଳ-କୁନ୍ତଳୟା ନଖଲିଖିତ-ଘନୟନଭାରମ୍ । ।

#### (೨)

ଚରଣ-ରଣିତ-ମଣି-ନୂପୁରୟା ପରିପୂରିତ-ସୁରତ-ଚିତାନମ୍ । ମୁଖର-ବିଶୃଙ୍ଖଳ-ମେଖଳୟା ସକଚ-ଗ୍ରହ-ଚୁୟନ-ଦାନମ୍ ।।

#### (9)

ରତି-ସୁଖ-ସମୟ-ରସାଳସୟ। ଦରମୁକୁଳିତ-ନୟନ-ସରୋକମ୍ । ନିଃସହ-ନିପତିତ-ତନୁଲତୟା ମଧୁସୂଦନମୁଦିତ ମନୋକମ୍ ।।

#### **(** | )

ଶ୍ରୀକୟଦେବ-ଭଣିତମିଦମତିଶୟ-ମଧୁରିପୂ-ନିଧୁବନଶୀଳମ୍ । ସୁଖମୁହଣ୍ଠିତ-ଗୋପବଧୂ-କଥ୍ଙ ବିତନୋତୁ ସଲୀଳମ୍ ।।



ରତି-ଅଳସେ ମୁଦଲୋଚନ ମୋ ପୁଲକାଞ୍ଡ ଚାରୁ କପୋଳେ । ଝାଳ-ଝରା ତନୁ ହେରି ତ ଗୋ ଅତି ଆତୁର ସେ ମଦଭୋଳେ ।।

## (8)

ମନସିକ-ପଷିତ ସେ ତ ମୁଁ ରେ କୁହୁଭାଷ ଭଣେ ରତି-କାଳେ ସୁମନ ଖସେ, ଚଉଁରୀ ମୁକୁଳେ କୁଚ ମଣ୍ଡଇ ଖର-ନଖ-ଗାରେ ।।

## (೨)

ଯା' ପରିପୁରିତ ରତିରସରେ ମଣି-ନୂପୁର ଗୁଞ୍ଚଇ ମୋର । କେଶପାଶ ଧରି ଚୁୟଇ ସେ ତୁଟି ଲୋଟଇ ମେଖଳ-ତୋର ।।

### (୭)

ସୁରତ-କନିତ-ମଦ-ଅଳସଭରେ ଦରମୁକୁଳିତନୟନ-ବିଳାସେ । ହେରି ଅବଶବଶ ମୋ ତନୁରେ ଘନ ମଦନ-ବିକାର ବିକାଶେ ।।

## **(**\(\Gamma\)

ଶ୍ରୀଜୟଦେବ-ଭଣେ ମଧୁସୂଦନ ନିଧୁବନ-କେଳିବିଧାନେ ।। ବିରହ-ବିତସ୍ତ-ଧନୀ-ବଚନେ ମୁଦ ଦାନୁ ବିଦଗ୍ଧପରାଣେ ।।

ଉତ୍କଳ-ଫଭବ ଆଦି ଗୀତ-କବିଶ୍ରୀଚ୍ୟଦେବର ଦାସ । କବିଶଶି-ବିରଚନ ସମସୁରଛଦେଗାୟନ ମନ-ଅଭିଳାଷ ।



ହୟ-ସ୍ରଷ୍ଟ-ବିଳାସ-ବଂଶମନୃକୁ-ଭୁବଲ୍ଲୀମଦ୍ବଲ୍ଲବୀ-ବୃନ୍ଦୋହାରି-ଦୃଗନ୍ତ-ବୀକ୍ଷିତମତିସ୍ୱେଦାର୍ଦ୍ର-ଗ**ୟସ୍ଥଳମ୍ ।** ମାମୁଦ୍ବୀକ୍ଷ୍ୟ ବିଲଜିଙ ସ୍କୃତ-ସୁଧା-ମୁଗ୍ଧାନଙ୍ଗ କାନନେ ଗୋବିନ୍ଦ ବ୍ରକସୁନ୍ଦରୀଗଣବୃଙ ପଶ୍ୟାମି ହୃଷ୍ୟାମି ଚ ।। ୧ ।।

ଦୁରାଲୋକୱୋକୱବକ-ନବକାଶୋକ-ଲତିକା-ବିକାସଃ କାସାରୋପବନ-ପବନୋଽପି ବ୍ୟଥୟତି । ଅପି ଭ୍ରାମ୍ୟଦ୍ଭୃଙ୍ଗୀ-ରଣିତ-ରମଣୀୟା ନ ମୁକୁଳ-ପ୍ରସୂତିଷ୍ଟୂତାନାଂ ସଖି ! ଶିଖରିଣୀୟଂ ସୁଖୟତି ।। ୨ ।।

ସାକୂତ-ସ୍ମିତମାକୁଳାକୁଳ-ଗଳଦ୍ଧମ୍ମିଲ୍ଲମୁଲ୍ଲାସିତ-ଭୂବଲ୍ଲୀକମଳୀକ-ଦର୍ଶିତ-ଭୁଜାମୂଳୋର୍ଧ୍ୱହଞ୍ଚ-ଷ୍ଟନମ୍ । ଗୋପନା ନିଭୃଙ ନିରୀକ୍ଷ୍ୟ ଗମିତାକା କ୍ଷଷ୍ଟିଙ ଚିନ୍ତୟନ୍ ଅନ୍ତର୍ମୁଗ୍ଧ-ମନୋହଙ ହରତୁ ବଃ କ୍ଲେଶଂ ନବଃ କେଶବଃ ।। ୩ । ।

ଇତି ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ଷଷଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ । ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-ମହାକାବ୍ୟେ ଅକ୍ଲେଶ-କେଶବୋ ନାମ ଦ୍ୱିତୀୟଃ ସର୍ଗଃ ।



ସାନନ୍ଦେ ବ୍ରକ୍ତନାଗରୀ-ଗହଣରେ ରାସେ ଥିଲେ ମଉ ସେ, ଭୁବଲୁୀନଟନେ ରସାନ୍ତି ଗୋପିଏ ଶ୍ୟାମେ ଅନାଇଁ ହସି । ଲାକେ ବିସ୍ନିତ ବନ୍ଧୁ-ଚନ୍ଦ୍ରମୁଖ ଗୋ, ନେତ୍ରାନ୍ତପାତେ ମୋତେ, ତ୍ରୟେ ହସୁଁ ବିଳାସବେଣୁ ଖସିଲା ଶ୍ରୀଅଙ୍ଗ ଝାଳେ ଭରେ ।। ୧।। (ଶାର୍ଦ୍ଦୁଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିଡ)

ଦିଏ ପୀଡ଼ା ନେତ୍ରେ ଦରହସି ଅଶୋକେ କଳିଦଳେ, ବ୍ୟଥା ଜାଗେ ବାପୀତଟ-ବନ-ଚରା ଶୀତପବନେ । ଭୁମେ ମୋଦେ ରଙ୍ଗେ ବକୁଳ ନିକଟେ ଗୁଞ୍ଜି ଭୁମରା, ବରଂ ଘାରେ ଚିଭେ ପୁଲକିତ ରସାଳେ ଶିଖରିଣୀ ।। ୨ ।। (ଶିଖରିଣୀ)

ମନ୍ଦେ ଚାହିଁ ହସେ, ଛଳେ ଅଧକୁଚେ ଦର୍ଶାଇ ତୋଳେ ଭୁକେ ବେଶୀ-ବନ୍ଧନ ଆକୁଳେ ଫିଟି ଖସେ ଗୋପୀ କଟାକ୍ଷେ ରସେ । ରାଧା-ପ୍ରେମ ତୁଳେ ନିରାଟ ଗୁରୁ ଯେ ରାଧା ଝୁରେ ମାନସେ ରାସେ ରଙ୍ଗରସେ ନବୀନ ନିଡି ସେ ଗୋବିନ୍ଦ କ୍ଲେଶେ ହରୁ ।। ୩ ।। (ଶାହୂଳ ବିକ୍ରୀଡ଼ିଡ)

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଷଷ ସନ୍ଦର୍ଭ । ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-ମହାକାବ୍ୟର ଅକ୍ଲେଶକେଶବନାମକ ଦ୍ୱିତୀୟ ସର୍ଗ ।

# ଅଥ ତୃତୀୟଃ ସର୍ଗଃ

ମୁଗ୍ଧ-ମଧୁସୂଦନଃ

କଂସାରିରପି ସଂସାର-ବାସନାବନ୍ଧ-ଶୃଙ୍ଖଳାମ୍ । ରାଧାମାଧାୟ ହ୍ଦୟେ ଡତ୍ୟାକ ବ୍ରଳ-ସୁନ୍ଦରୀଃ ।। ୧ ।।

ଇତଞ୍ଚତଞ୍ଚାମନୁସୃତ୍ୟ ରାଧିକା– ମନଙ୍ଗବାଣ-ବ୍ରଣଖିନ୍ନ-ମାନସଃ । କୃତାନୁତାପଃ ସ କଳିନ୍ଦ-ନନ୍ଦିନୀ-ତଟାନ୍ତ-କୁଞ୍ଜେ ବିଷସାଦ ମାଧବଃ ।। ୨ ।।



ବ୍ରକଗୋପିକାମାନଙ୍କ ଗହଣରୁ ଲୂଚି ଲଚି ପଳାଇଯାଇ ମାଧବ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ଅନୁସରଣରେ ଏକାନ୍ତ ବ୍ୟାକୂଳଚିଉ । ମଧୁସୂଦନ ସଂସାର-ବାସନାବଦ୍ଧ ।

ଏଇଠାରେ ମହାକବି ଦେଖାଇଛନ୍ତି ଦେବତ୍ୱରେ ସଂସାରୀଧର୍ମ । ତ୍ରିକଗତ ଯାହାର କଣାମାତ୍ର କରୁଣା ଆଶାରେ ବ୍ୟାକୁଳ, ସେଇ ଶ୍ରୀକୃଷ ଆଜି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ମିଳନ ଲୋଭରେ ପାଗଳ— ମୁଗ୍ଧ । ପ୍ରେମ-ବନ୍ଧନର ଆକର୍ଷଣଠାରୁ ପ୍ରେମିକ-ଗୁରୁ ଦୂରରେ ରହି ନ ପାରନ୍ତି, — ଏହା ଜୟଦେବଙ୍କର ଏକ ଅଭିନବ ଚିନ୍ତନ । ସୁନ୍ଦରୀ ଗୋପବାଳା-ପରିବେଷ୍ଟନୀରେ ଲୀଳା ରଙ୍ଗରେ ମାତିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ମାଧବ ଯେ ଏକାନ୍ତରେ ଭାବମୟୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ପ୍ରୀତି- ପାଶରେ ଆବଦ୍ଧ । ରାଧାମୟ ଅନ୍ତର ତାଙ୍କର । ରାଧା ପ୍ରେମ-ମୁଗ୍ଧ ସେ । ତେଣୁ ବୃନ୍ଦାବନର ନାନା ବନ-କୁଞ୍ଜରେ ପଥଭୁଲା ପଥୁକୀଟିପରି ଖୋଜି ବୂଲୁଛନ୍ତି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ପ୍ରଣୟ— ''ମୁଗ୍ଧ ମାଧବ'' ।



# ତୃତୀୟ ସର୍ଗ

## ମୁଗ୍ଧ-ମଧୁସୂଦନଃ

ଫସାର-ରୁଚି-ବାସନା-ବନ୍ଧନେ ମୁଗ୍ଧ ମାଧବ । ରାଧାରେ ଚିତ୍ତି ହୃଦୟେ ବର୍ଜିଲେ ରାସମଶ୍ଚଳୀ ।। ୧ ।। (ପଥ୍ୟା)

ତତୁର୍ଦିଗେ ସେ ବୁଲି ରାଈ-ଆଶରେ ଅନଙ୍ଗ-ଦାହେ ଅତି ଦୁଃଖକାତରେ । ଗତାନୁଶୋଚେ ଯମୁନାତଟସ୍ଥିତ— ନିକୁଞ୍ଜମଧେ ଝୁରି ଖିନ୍ନମାନସେ ।। ୨ ।। (ବଂଶସୁ)

# ଅଥ ସପ୍ତମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

# ଗୀତମ୍ । ୭ ।

# ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗେଶ, ଯତି ତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

#### (9)

ମାମିୟଂ ଚଳିତା ବିଲୋକ୍ୟ ବୃଙ ବଧୂନିଚୟେନ, ସାପରାଧତୟା ମୟାପି ନ ବାରିତାଽତିଭୟେନ । ହରିହରି ହତାଦରତୟା ଗତା ସା କୁପିତେବ । ଧୁବମ୍ ।।

#### (9)

ଙ୍କି କରିଷ୍ୟତି ଙ୍କି ବଦିଷ୍ୟତି ସା ଚିରଂ ବିରହେଶ । ଙ୍କି ଧନେନ ଜନେନ ଙ୍କି ମମ ଜୀବିତେନ ଗୃହେଶ । ।

#### (୩)

ଚିନ୍ତୟାମି ତଦାନଙ୍କ କୁଟିଳଭୂ କୋପଭରେଣ । ଶୋଣପଦ୍ୱମିବୋପରି ଭମତାକୁଳଂ ଭ୍ରମରେଣ । ।

#### **(8)**

ତାମହଂ ହୃଦି ସଂଗତାମନିଶଂ ଭୃଶଂ ରମୟାମି । କିଂ ବନେଃନୁସରାମି ତାମିହ କିଂ ବୃଥା ବିଳପାମି ।।

# ଅଥ ସପ୍ତମ ସନ୍ଦର୍ଭ

## ଗୀତ । ୭ ।

# ଗୁର୍ଜରୀ ରାଗ, ଯତି ତାଳ ।

(9)

ଚାହିଁ ଯା ରସ କୌତୁକେ ଥିଲି ଗୋପୀକାଗଣ ସାଥେ । ବାରିନାହିଁ ମୁଁ ଭୀତିରେ ଅପରାଧ ଅର୍ଜିଲି ହାତେ । ହରି ହରି, ଅନାଦରୁ ସିନା ଗଲା ସେ ରୃଷି ରୋଷେ ।। ଘୋଷା ।।

(9)

ସେ କରେ କିସ, ସେ କହେ କିସ, ମୋ ବିନେ ଝୁରି ବାଇ, ଛାର ଧନ-ଜନ-ବାସ-ଜୀବନ, କାହିଁରେ ସୁଖ ନାହିଁ ।

(୩)

କୋପିନୀଭୁରୁ ବଙ୍କିମାଧର ମାନସେ ମମ୍ କାଗେ, ରଙ୍ଗ-ପଦୁର ଅଙ୍ଗରେ ଅଳି ଚୁୟିକାସରି ଲାଗେ ।

(8)

ଅନ୍ତରେ ମୁଁ ତ ତା' ତୁଲେ ରମି ସନ୍ତତେ ଦିନ ସାରେଁ, ଆଉ କାହିଁକି କାନନେ ଭମି ଶୋକରେ ମତି ହାରେ ?



ତନ୍ୱି, ଖିନ୍ନମସୂୟୟା ହୃଦଙ୍ଗ ତବାକଳୟାମି । ତନ୍ନ ବେଦ୍ୱି କୁତୋ ଗତାସି ନ ତେନ ତେଃନୁନୟାମି ।।

## (೨)

ଦୃଶ୍ୟସେ ପୁରତୋ ଗତାଗତମେବ ମେ ବିଦଧାସି । ଙ୍କି ପୁରେବ ସଙ୍କର୍ତ୍ରମଂ ପରିରୟଙ୍ଗ ନ ଦଦାସି ।।

#### (9)

କ୍ଷମ୍ୟତାମପଙ୍ଗ କଦାପି ତବେଦୃଶଂ ନ କରୋମି । ଦେହି ସୁନ୍ଦରି, ଦର୍ଶନଂ ମମ ମନୁଥେନ ଦୁନୋମି । ।

## **(**L)

ବର୍ଣ୍ଣିଙ କୟଦେବକେନ ହରେରିଙ ପ୍ରବ୍**ଶେନ ।** କେନ୍ଦୁବିଲ୍ୱ ସମୁଦ୍ର-ସନ୍ତବ-ରୋହିଶୀ-ରମଣେନ । ।



ରୋଷରେ ଗଲୁ ଚାଲି ଗୋ, ଅଭିମାନରେ ମୁଁ ବିଚାରେ, ଭେଟି କାହିଁ ମୁଁ ଦୋଷ ମାଗିବି, ତୋ ଚଲା ପଥ ବାରେଁ ।

#### (9)

ଚାହିଁଲେ ସଖି ! ତୋ ଗତାଗତ ଅଗ୍ରତେ ଦିଶିଯାଏ, କାହିଁ ସେ ପରିରୟ ଗୋ, ତବ ନାହିଁ ପୂର୍ବ ପରାଏ ।

#### (9)

ଦୋଷ ମୋ କ୍ଷମ, ଆଉ ଏ ସମ କର୍ମ ସାଧିବି ନାହିଁ, ଦେଇ ଦର୍ଶନ ମାର-ମାରଶୁଁ ରାଧ୍କେ ! କର ତାହି ।

#### **(** | |

ପ୍ରଣତ କବି କୟଦେବ ବର୍ତ୍ତନ ହରି ବିରହ ରସ ଗାନ, ଜାତ କେନ୍ଦୁଲି ଗାମ-ସାଗର ଚହମା ସରି ମାନ ।

କାନ୍ତ-କୋମଳ, ଭାବ ପ୍ରୋଜ୍ପଳ ରସଭରା ମଧୁଗାନେ, ଲୁବ୍ଧମାନସ ଉଚ୍ଚଳୀ କବିଚନ୍ଦ୍ର ବଶ ସୁର ତାନେ ।



#### (6)

ହୃତି ବସଲତାହାରେ। ନାୟଂ ଭୂଳଙ୍ଗମ-ନାୟକଃ, କୁବଳୟଦଳଶ୍ରେଣୀ କଣ୍ଠେ ନ ସା ଗରଳଦ୍ୟୁତିଃ । ମଳୟକରକୋ ନେଦଂ ଭସ୍କପ୍ରିୟା-ରହିତେ ମୟି ପହର ନ ହର-ଭାନ୍ତ୍ୟାଽନଙ୍ଗ, କୁଧା କିମୁଧାବସି ।।୧ ।।

## (9)

ପାଣୌ ମା କୁରୁ ବୂତ-ଶାୟକ-ମଫୁ ମା ଚାପମାରୋପୟ କ୍ରୀଡ଼ା-ନିର୍କିତ-ବିଶ୍ୱ,ମୂର୍ଚ୍ଛିତ-ଜନାଘାତେନ କି ପୌରୁଷମ୍ । ତସ୍ୟା ଏବ ମୃଗୀଦୃଶୋ ମନସିକ, ପ୍ରେଙ୍ଗତ୍କଟାକ୍ଷାଶୁଗ ଶ୍ରଣୀ-କର୍କରିଙ ମନାଗପିମନୋ ନାଦ୍ୟାପି ସନ୍ଧୁକ୍ଷତେ ।।୨ ।।

#### (୩)

ଭୁପଲ୍ଲବଂ ଧନୁରପାଙ୍ଗ-ତରଙ୍ଗତାନି ବାଣା ଗୁଣଃ ଶ୍ରବଣ-ପାଳିରିତି ସ୍କରେଣ । ତସ୍ୟାମନଙ୍ଗ-ଜୟ-କଙ୍ଗମ-ଦେବତାୟା -ମସ୍ତାଣି ନିର୍ଜିତ-ଜଗନ୍ତି କିମର୍ପିତାନି । ।୩ । ।

#### **(**8)

ଭୁଚାପେ ନିହିତଃ କଟାକ୍ଷ-ବିଶିଖୋ ନିର୍ମାତୁ ମର୍ମ-ବ୍ୟଥାଂ ଶ୍ୟମାତ୍ମା କୁଟିଳଃ କରୋତୁ କବରୀଭରୋଽପି ମାରୋଦ୍ୟମମ୍ । ମୋହଂ ତାବଦୟଞ ତନ୍ଦି, ତନୁତାଂ ବିୟାଧରୋ ରାଗବାନ୍ ସଦ୍ବୃତ୍ତଃ ୟନମଶ୍ୟଳନୟବ କଥଂ ପ୍ରାଣୈର୍ମମ କ୍ରୀଡ଼ିତ।।



ହର ତ ମୁଁ ନୁହେ ରୋଷେ ଭ୍ରାତ୍ତେ ନ ମାର ଅନଙ୍ଗ ହେ, ଗଳପର-ଚଳା-ହାରେ ନ ଭାଳ ସର୍ପ, ମୃଶାଳ ସେ । କୁବଳୟ-ଦଳେ ଶୋଭା, କଣ୍ଠେ ନୁହେ ଗରଳ-ଦ୍ୟୁତି, ମଳୟକ ରଜେ ବୋଳା, କାନ୍ତା ବିନେ ଭ୍ରମ ଭସ୍ମ ଏ ।।

(ହରିଶୀ)

#### (9)

ହୱେ ବୂତର ଶାଣ-ଶାୟକସମେ ଆରୋପ ଚାପେ ଭୁଲ, ହାରେ ବିଶ୍ୱ ସଦା ପରା, ଲଘୁକନେ ଘାତେ କିବା ପୌରୁଷ ? ସେ ଏଶୀ-ନୟନା କଟାକ୍ଷର ଶରେ କନ୍ଦର୍ପ ପୀଡ଼େ ସଦା, ପ୍ରାଣେ ସତ୍ୟ ବଧେ, ଝୁରେ ପୁଣି ମନେ ଅଦ୍ୟାପି କାନ୍ତା ବିନା ।। (ଶାହୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

#### (୩)

କାର୍ମୁକ ସେ ଭୂରୁଲତା କି ଅପାଙ୍ଗ ବାଣ, ଆକର୍ଷଚୁୟି ନୟନେ ଗୁଣ ସାଚ୍ଚି କାମ । ରାଇ-ପ୍ରସାଦ ବଳରେ କଗତେ ହରାଇ, ପ୍ରତ୍ୟର୍ପିଲା ନିକି ସତେ ପୁଣି ତା ପଦାବ୍ଜେ ।।

(ବସନ୍ତ-ଡିଳକ)

### (8)



ତାନି ସ୍ପର୍ଶସୂଖାନି ତେ ଚ ତରଳାଃ ସ୍ନିଗ୍ଧା ଦୃଶୋବିଭ୍ରମା– ୟଦ୍ବଲ୍ତାୟୁକ-ସୌରଙ୍ଗ ସ ଚ ସୁଧାସ୍ୟନ୍ଦୀ ଗିରାଂ ବଲ୍ତିମା । ସା ବିୟାଧର-ମାଧୁରୀତି ବିଷୟାସଙ୍ଗେ≮ପି ଚେନ୍ନାନସଂ ତସ୍ୟାଂ ଲଗ୍ନ-ସମାଧ୍, ହନ୍ତ ବିରହ-ବ୍ୟାଧିଃ କଥଂ ବର୍ଦ୍ଧତେ ।।

#### (9)

ତିର୍ଯ୍ୟକ୍କଣ୍ଟ-ବିଲୋଳ-ମୌଳି-ତରଳୋଙ୍ଗସସ୍ୟ ଙଶୋଚ୍ଚରଦ୍-ଦୀପ୍ତି-ପ୍ଲାନ କୃତାବଧାନ-ଲଳନା-ଲକ୍ଷିର୍ନ ଫଲକ୍ଷିତାଃ ଙ୍ଘମୁଗ୍ଧେ ମଧୁସୂଦନସ୍ୟ ମଧୁରେ ରାଧା-ମୁଖେନ୍ଦୌ ସୁଧା– ସାରେ କନ୍ଦଳିତାଣ୍ଡିଙ୍ ଦଦତୁ ବଃ କ୍ଷେମ୍ୟ କଟାକ୍ଷୋମୟଃ ।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ସସ୍ତମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ । ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ମହାକାବ୍ୟେ ମୁଗ୍ଧମଧୁସୂଦନୋ ନାମ ତୃତୀୟଃ ସର୍ଗଃ ।



ଅଙ୍ଗ-ସ୍ପର୍ଶ ଲଭେଁ, ସଦା ତରଳ ସେ ନେତ୍ରାତ ଖେଳା ଦିଶେ, ଉନ୍ନୀଳାୟୁଜ ବାସ ତୋ ମୁଖୁ ଝରେ, ବାଣୀ ସୁଧା ଢାଳଇ । ସେ ବିୟାଧର ମାଧୁରୀ ଲଗନ ମୋ ଚିଭେ ଦିବା ଯାମିନୀ, କ୍ୱାଳା କିନ୍ତୁ କିପାଁ ବଢ଼େ ବିରହରେ କାତ ! ନ ପାରେ ବୂଝି । (ଶାର୍ଦ୍ଦୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

(9)

ବୂଡ଼ା କୁଷଳ ଯା ସୁଚଞ୍ଚଳ ଲୁଳେ, ଯା କଣ୍ଠ ବାମେ ଢଳା, ରାଧା ଚନ୍ଦ୍ରମୁଖେ ତରଙ୍ଗ ସରି ଯା' ନେତ୍ରାନ୍ତ ନାଚେ ମୃଦୁ । ଯା ଙଂଶୀସ୍ୱନ-ବାତୁଳୀ ବ୍ରକବଧୂ ଲୀଳା ନ ପାରେ କଳି, ମୁଗ୍ଧ ଶ୍ୟାମର ସେ କଟାକ୍ଷ ଲହରୀ ବିଷାରୁ ମୋଦେ ତବ । (ଶାର୍ଦ୍ଦୁଳ-ବିକୁ1ଡ଼ି ତ)

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ସପ୍ତମ ସନ୍ଦର୍ଭ । ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-ମହାକାବ୍ୟେ ମୁଗ୍ଧ-ମଧୁସୂଦନନାମକ ତୃତୀୟ ସର୍ଗ ।

# ଅଥ ଚତୁର୍ଥଃ ସର୍ଗଃ ସ୍ନିଗ୍ଧ-ମଧୁସୂଦନଃ

(9)

ଯମୁନା-ତୀର-ବାନୀର-ନିକୁଞ୍ଜେ ମନ୍ଦମାସ୍ଥିତମ୍ । ପ୍ରାହ ପ୍ରେମ-ଭରୋଦ୍ଭ୍ରାଙ୍ଗ ମାଧବଂ ରାଧିକାସଖୀ । ।

# ଅଷ୍ଟମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ଗୀତମ୍ । ୮ ।

କର୍ଣ୍ଣାଟ ରାଗେଣ ଯତିତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

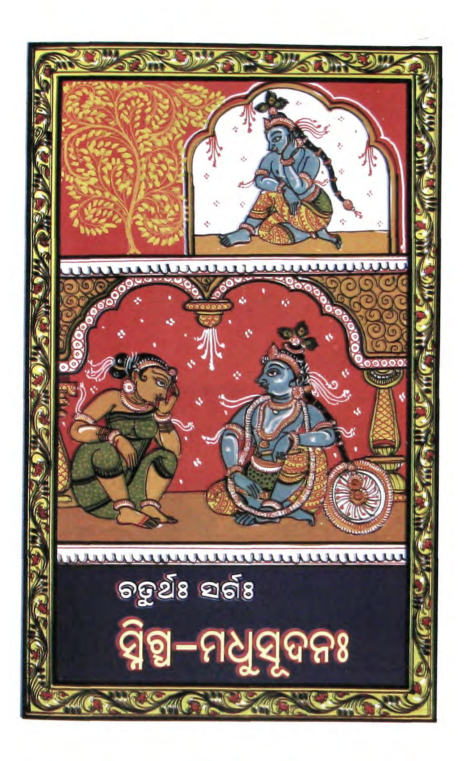
ନିନ୍ଦତି ଚନ୍ଦନମିନ୍ଦୁକିରଣମନୁ ବିନ୍ଦତି ଖେଦ-ମଧୀରମ୍ ବ୍ୟାଳନିଳୟମିଳନେନ ଗରଳମିବ କଳୟତି ମଳୟସମୀରମ୍ । ମାଧବ, ମନସିଜବିଶିଖଭୟାଦିବ ଭାବନୟା ତ୍ୱୟି ଲୀନା । ସା ବିରହେ ତବ ଦୀନା ।। ଧ୍ରୁବମ୍ ।।



ଗୋପନାଗରୀମାନଙ୍କ ସହିତ ରାସରଙ୍ଗରେ ମାତିଥିବା ବେଳେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ଦେଖି ଲାକରେ, ଦୃଃଖରେ ମାଧବ ଗୋପୀମାନଙ୍କୁ ଛାଡ଼ି ଖୋକି ହେଉଥିଲେ ତାଙ୍କୁ । ଡର ତାଙ୍କର— କାଳେ ଅଭିମାନିନୀ ରାଇ ରୁଷିଥିବେ ପରା ! ତେଣେ ଶ୍ରୀମତୀ ପାଶୋରି ପାରୁ ନାହାନ୍ତି ନଟବରଙ୍କୁ । ତାଙ୍କ ବିକଳ ଦେଖି ସହଚରୀମାନଙ୍କର ବୃକୁ ଫାଟିଯାଉଛି । ମାଧବଙ୍କୁ ଏ ସୟାଦ ଦେଇ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ କୁଞ୍ଜକୁ ଆଣିବା ଲାଗି ସେମାନେ ଅତି ବ୍ୟାକୁଳିତା ।

ତେଣେ ମନଦୃଃଖରେ ଶ୍ୟାମ ବେତସ-କୃଞ୍ଜରେ ବସି ନିକକୃତ-ଅପରାଧ କଥା ଭାଳି ହେଉଥିବା ବେଳେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର କଣେ ସହଚରୀ ଯାଇ ତାଙ୍କୁ ଭେଟି କହିଲା– "ସତେ କେଡ଼େ ନିଷୁର ତୂମେ ମାଧବ ! ତୂମ ବିରହରେ ନିତାନ୍ତ କାତରାହୋଇ ଝାଉଁଳା କନକଲତାଟି ପରି ସଖୀର ଅବସ୍ଥା କଅଣ ହେଲାଣି,— ଦେଖିବ ଚାଲ ।"

ମନର ଆଶଙ୍କା ଉଦ୍ବେଗ ପଲକରେ ଅପସରିଗଲା । ସଖା ମୁଖରୁ— ''ସା ବିରହେ ତବ ଦାନା'' ଶୁଣି ହେଲେ— ''ସ୍ନିଗ୍ଧ ମଧୁସୂଦନ'' ।



# ଚତୁର୍ଥ ସର୍ଗ

# ସ୍ନିଗ୍ଧ ମଧୁସୂଦନ

(9)

ଯମୁନା ତୀରରେ ବେତ୍-ନିକୁଞ୍ଜେ ଦୁଃଖରେ ବିଜେ, ବାଇ ପ୍ରେମ-ରସେ ଶ୍ୟାମେ ରାଧ୍କା-ସଙ୍ଗନୀ କହେ । (ପଥ୍ୟା)

# ଅଷ୍ଟମ ସନ୍ଦର୍ଭ ଗୀତ । ୮ ।

# ରାଗ କର୍ତ୍ତାଟ । ତାଳ -ଯତି ।

(6),

ତନ୍ଦନ ମନ୍ଦ ମଣେ ପୁଣି ଚନ୍ଦ୍ରମୟୂଖ ଦିଏ ଗୁରୁ ବାଧା ଭୁଜଗ-ନିବାସର ଗରଳ ଭରାଭର ମଳୟ ବିଚାରଇ ରାଧା । ସେ ବିରହେ ତବ ଦୀନା; କାତର ମନସିଜ-ଶର ଡରି ମାଧବ ! ଭାବନରେ ଅତି କ୍ଷୀଣା ।। ଘୋଷା ।।



ଅବିରଳନିପତିତମଦନଶରାଦିବ ଭବଦବନାୟ ବିଶାଳମ୍ । ସ୍ୱହୃଦୟମର୍ମଣି ବର୍ମ କରୋତି ସକଳନଳିନୀଦଳକାଳମ୍ ।। ସା ବିରହେ ତବ ଦୀନା ।

#### (୩)

କୁସୁମ-ବିଶିଖ-ଶର-ତନ୍ତ ମନନ୍ତ-ବିଳାସ-କଳା-କମନୀୟମ୍ । ବ୍ରତମିବ ତବ ପରିରୟ-ସୁଖାୟ କରୋତି କୁସୁମ-ଶୟନୀୟମ୍ ।।

#### (8)

ବହତି ଚ ଚଳିତବିଲୋଚନକଳଭରମାନନକମଳମୁଦାରମ୍ । ବିଧୁମିବ ବିକଟ-ବିଧୁ ନ୍ତୁଦ-ଦନ୍ତ-ଦଳନ-ଗଳିତାମୃତ-ଧାରମ୍ ।।

#### (8)

ବିଲିଖତି ରହସି କୁରଙ୍ଗମଦେନ ଭବନ୍ତମସମଶରଭୂତମ୍ । ପ୍ରଣମତି ମକରମଧୋ ବିନିଧାୟ କରେ ଚ ଶରଂ ନବଚୂତମ୍ ।।

## (೨)

ପ୍ରତିପଦମିଦମପି ନିଗଦତି ମାଧବ, ତବ ଚରଣେ ପତିତାହମ୍ । ବୃୟି ବିମୁଖେ ମୟି ସପଦି ସୁଧାନିଧିରପି ତନୁତେ ତନୁଦାହମ୍ ।।



ମାରଇ ମାର ସଦା ତନୁ ତା'ର ତୁମେ ତହିଁ ଲୀନ ତ ମର୍ମ୍ପେ, ତାରଣ-କାରଣ ଥାପିଛି ସେ ଉରସେ ନଳିନୀ ଦଳ ବର୍ମ୍ସେ ।

(୩)

କୁସୁମ-ବିଶିଖ-ସମ ସୁମନ-ଶୟନ ତା' ତବ ପରିରୟଣ ଆଶେ, ବ୍ରତ ଅନୁସରି ବା ତଥ୍ପର ବିରହେ ଶୟନ କରେ ତ ନିରାଶେ ।

(8)

ବଦନ-କମଳ-ପର ଝରଇ ନୟନ-କଳ ଅବିରଳ ଦରଦର ଧାରେ, ଝରଇ କି ରାହୁର ଚର୍ଚ୍ଚିତ-ଶଶଧର-ମଣକୁ ମଧୁର ସୁଧା ରେ ।

(8)

ମୃଗମଦରେ ତବ କାମ ସମେ ଛବି ଚିତ୍ରଇ ବସି ଏକାକୀ, ଚୂତାଙ୍କୁର କରରେ ଧରି ପ୍ରଣମେ ବାହନ ମକର ତ ଆଙ୍କି ।

(9)

ନିରବଧ୍ ଭାଷଇ ''ମାଧବ ହେ'' ତବ ଚରଣ-ଶରଣ ଗଡି ମୋର, ତବ ବିମୁଖେ ତ ସୁଧାକର ସୟବ ଚନ୍ଦ୍ର ଦହେ ତନୁ ଘୋର ।



ଧ୍ୟାନଲୟେନ ପୁରଃ ପରିକନ୍ଥ୍ୟ ଭବତ୍ତମତୀବ ନ୍ଦୁରାପମ୍ । ବଳପତି ହସତି ବିଷୀଦତି ରୋଦିତି ଚଞ୍ଚତି ମୁଞ୍ଚତି ତାପମ୍ ।।

#### **(** | )

ଶ୍ରୀ କ୍ୟଦେବ ଭଣିତମିଦମଧିକଂ ଯଦି ମନସା ନଟନୀୟମ୍ । ହରି-ବିରହାକୁଳ-ବଲ୍କବ-ଯୁବର୍ତି-ସଖୀବତନଂ ପଠନୀୟମ୍ ।।

ଆବାସେ। ବିପିନାୟତେ ପ୍ରିୟ-ସଖୀ-ମାଳାପି ଜାଲାୟତେ ତାପୋଃପି ଶ୍ୱସିତେନ ଦାବଦହନକ୍ୱାଳା-କଳାପାୟତେ । ସାପି ତ୍ବବିରହେଣ ହନ୍ତ ହରିଣୀରୂପାୟତେ ହା କଥମ୍ । କନ୍ଦର୍ପୋଃପି ଯମାୟତେ ବିରଚୟନ୍ଶାର୍ଡ଼ଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତମ୍ ।। ୧ ।।

ଇତି ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ଅଷ୍ଟମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ



ଦୁଲୁଁଭ ଦରଶନ ଛବି ତବ ମୋହନ ! ଧ୍ୟାନବଳେ କଳନେ ସେ, ରୋଦଇ, କ୍ଷୋଭଇ, ହସଇ ଅବା ପୁଣି ଚଳ-ଚଞ୍ଚଳ ତବ ଆଶେ ।

 $(\Gamma)$ 

ଶ୍ରୀଚୟଦେବ ଭଣେ ହରି ପ୍ରେମେ ଯଦି ମନ-ନର୍ଛନ ଆଶଶ, ବାରବାର ପଢ଼ ବିରହ-ବ୍ୟାକୁଳା ବରଚ୍ଚ-ବ୍ୟୂ ମୁଖ-ଭାଷା । ବଳପତି ହସତି ବିଷୀଦତି ରୋଦିତି ଚଞ୍ଚତି ମୁଞ୍ଚତି ତାପମ ।।

ଅନୁସରି ଶ୍ରୀ କୟଦେବ ପଦାଙ୍କେ ଉକ୍ଳ-ଭାଷ ପ୍ରବଦ୍ଧେ କାଳୀଚରଣ ରଚଇ ଅନୁବାଦେ ସମସ୍ତରେ ସମଛଦେ ।

Ç

ଆବାସୋ ବନବାସିନୀ-ୟମ ସଖୀ-ମେଳା ମଣେ ଜାଲ ସେ, ଶ୍ୱାସେ ତାବ ବହେ, ଜଳେ ତନୁଲତା ଦାବାନଳେ ତା'ର ବା । ଖେଦେ ସେ ହରିଣୀସମା ବିରହରେ ସନ୍ତାପିତା ଶ୍ୟାମ ହେ, କନ୍ଦର୍ପେ ଯମ ସେ ନିରେଖଇ ସତେ ଶାର୍ଦ୍ଦୁଳବତ୍ କ୍ରୀଡ଼ଇ ।।୧ ।। (ଶାର୍ଦ୍ଦୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ି ଙ)

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଅଷ୍ଟମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ 👢

# ଅଥ ନବମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

# ଗୀତମ୍ । ୯ ।

#### ଦେଶାଖ୍ୟର।ଗୈକତାଳୀଢାଳାଭ୍ୟାଂ ଗୀୟତେ ।

(9)

ୟନବିନିହିତମପି ହାରମୁଦାରମ୍ । ସା ମନୁତେ କୃଶତନୁରିବ ଭାରମ୍ । ରାଧିକା ତବ ବିରହେ କେଶମ ! ଧ୍ରୁବମ୍ ।

(9)

ସରସମସ୍ଟଣମପି ମଳୟକପଙ୍କମ୍ । ପଶ୍ୟତି ବିଷମିବ ବପୃଷି ସଶଙ୍କମ୍ ।।

(୩)

ଶ୍ୱସିତପବନମନୁପମପରିଣାହମ୍ । ମଦନ-ଦହନମିବ ବହତି ସଦାହମ୍ ।।

# ଅଥ ନବମ ସନ୍ଦର୍ଭ

#### ଗୀତ । ୯ ।

# ଦେଶାଖ୍ୟ-ରାଗ । ଏକତାଳି ତାଳ

(9)

(9)

ଚିକ୍କଣ ମଞ୍ଜୁଳ ଚନ୍ଦନ ପଙ୍କେ ବିଷ ସରି ଲାଗଇ ତନୁରେ, ଶଙ୍କେ ।

(୩)

ତପତ ଅନିଳ ଘନ ବହଇ ଶ୍ୱାସେ କାମ ଅନଳ ସରି ଦହଇ ପର। ସେ !



ଦିଶି ଦିଶି କିରତି ସକଳ-କଣ-କାଳମ୍ । ନୟନନଳିନମିବ ବିଟଳିତନାଳମ୍ ।।

#### (8)

ନୟନ-ବିଷୟମପି କିଶଳୟ-ଡନ୍ମମ୍ । ଗଣୟତି ବିହିତହୁତାଶବିକଳ୍ପ ।।

## (9)

ତ୍ୟକିତ ନ ପାଣିତଳେନ କପୋଳମ୍ । ବାଳ-ଶଶିନମିବ ସାୟମଲୋଳମ୍ ।।

# (୭)

ହରିରିତି ହରିରିତି ଜପତି ସକାମମ୍ । ବିରହ-ବିହିତମରଣେବ ନିକାମମ୍ ।।

## **(**\(\dagger\)

ଶ୍ରୀକୟଦେବ-ଭଶିତମିତି-ଗୀତମ୍ । ସୁଖୟତୁ କେଶବ-ପଦମୁପନୀତମ୍ ।।



ନୀର ଝରେ ନୟନରୁ ଦିଗଛାଇ ସକଳ-ନଳିନ କି ମୁଣାଳ ହରାଇ ।

#### (8)

ନବଦଳ-ସାକିତ ଶେଯ ଅନାଇଁ ମର୍ଶଇଁ ହୁତାଶନ ଜୁଳତ ତ ରାଇୁ ।

#### (9)

ନିରବଧ୍ ପାଣି-ନିବେଶିତ ଗଣ ସଞ୍ଜଘନେ ଥିର ଶିଶୁ ଶଶି-ଖଣ ।

## (9)

ହରି ହରି ହରି ଅନୁଦିନ ଭାଷେ ବିରହାନ୍ତକ-ମରଣେ, ତବ ଆଶେ ।

## ( Γ )

ଶ୍ରୀ କୟଦେବ ଭଶିତ ମଧୁ-ଗୀତେ ମୋଦ ଦାନୁ କେଶବ-ଗତ-ଚିଭେ ।

ଅନୁସରି କଳିତ ଲଳିତ ପଦ ଛଦେ କବିଶଶି-ବିରଚନ ଗୀତ ପବଦେ ।



ସା ରୋମାଞ୍ଚତି ଶୀତ୍କରୋତି ବିଳପତ୍ୟୁତ୍କମ୍ପତେ ତାମ୍ୟତି । ଧ୍ୟାୟତ୍ୟୁଦ୍ଭ୍ରମତି ପ୍ରମୀଳତି ପତତ୍ୟୁଦ୍ଯାତି ମୂର୍ଚ୍ଛତ୍ୟପି ।। ଏତାବତ୍ୟତନୁକ୍ତର ବରତନୁର୍ଜୀବେନ୍ନ ଙ୍ଗି ତେ ରସାତ୍ । ସ୍ୱର୍ବୈଦ୍ୟପ୍ରତିମ ପ୍ରସୀଦସି ଯଦି ତ୍ୟକ୍ତୋ ହେଥା ହଞ୍ଜଃ ।। ୧ ।

ସ୍କୁରାଡ଼ୁରାଂ ବୈବତ-ବୈଦ୍ୟ-ହୃଦ୍ୟ । ତ୍ୱଦଙ୍ଗସଙ୍ଗାମୃତମାତ୍ରସାଧ୍ୟାମ୍ । ବିମୁକ୍ତବାଧାଂ କୁ ରୁଷେ ନ ରାଧାମ୍ ଉପେନ୍ଦ୍ର ବକ୍ରାଦପି ଦାରୁଣୋଽସି ।।୨ ।

କନ୍ଦର୍ପକ୍ୱରଫକ୍ୱରାତୁରତନୋରାଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟମସ୍ୟାଷ୍ଟିରମ୍ । ଚେତଷ୍ଟନ୍ଦନଚନ୍ଦ୍ର ମଃ- କମଳିନୀଚିନ୍ତାସୁ ଫତାମ୍ୟତି । କିନ୍କୁ କ୍ଲାନ୍ତିବଶେନ (୧) ଶୀତଳତନ୍ତୁ (୨) ତ୍ୱାମେକମେବ ପ୍ରିୟମ୍ ଧ୍ୟାୟନ୍ତୀ ରହସି ସ୍ଥିତା କଥମପି କ୍ଷୀଶା କ୍ଷଙ୍ଗ ପ୍ରାଣିତି । ।୩।।

୧ । କ୍ଷାନ୍ତିରସେନ ଇତି ପାଠାନ୍ତରମ ।

<sup>9 ।</sup> ଶୀତଳତରଂ ଇତି ପାଠାନ୍ତରମ୍ ।



ରୋମାଞେ ତନୁ ବା ବିଳାପଇ ସଖୀ ଆକ୍ରାନ୍ତ ପ୍ରେମକ୍ରର ଧାୟେ ସେ ତବ ରୂପରେ ପଡଇ ବା ଚେତାହରା ପ୍ରାୟ ଗୋ ।। ଶୀତ୍କାରେ ପୁଣି ବା କ୍ରେ ଥରଇ ସେ ବଞେ କି ମୋ ବାନ୍ଧବୀ ଶାନ୍ତି ଶ୍ୟାମରସାୟନେ ଲଭିବ ହେ ! ସ୍ୱର୍ବେଦ୍ୟ କାମକ୍ରେ ।। ୧। (ଶାର୍ଜୂଳ-ବିକ୍ରୀଡିଡ)

> ସ୍ମରାତୁରା ମୋ ସକନୀ ତ, ବୈଦ୍ୟ ! ସୁଧା ସମାନେ ତବ ଅଙ୍ଗ-ସଙ୍ଗ ।। ରାଧାର ବାଧା କର ଦୂର ବନ୍ଧୁ ! ଉପେନ୍ଦ୍ର-ବକୁଁ କି କଠୋର ତୁୟେ ? ।୨।

> > (ଉପେନ୍ଦ୍ର ବଲ୍ଲା)

କନ୍ଦର୍ପ-ଜ୍ୱର-କାତରା ମମ ସଖୀ ତତ୍ରାପି ସେ ମାନସେ-ଭାଳନ୍ତେ ବିଧୁ ଚନ୍ଦନେ କମଳ ବା ଚିଭେ ଲଭେ ଗ୍ଲାନି ତ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ୟାମରସେ ଲଭେ ତୃପତି ସେ ତୁୟେ ସୁଧା ଶୀତଳ ବଞ୍ଚେ ସେ ତବ ଆଶରେ ବିଜନେ ଯା ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ଏତେ ସତେ ।୩।

(ଶାହ୍ଲି-ବିକ୍ରୀଡିତ)



କ୍ଷଣମପି ବିରହଃ ପୁରା ନ ସେହେ ନୟନ-ନିମୀଳନ-ଖିନ୍ନୟା ଯୟା ତେ । ଶ୍ୱସିତି କଥମସୌ ରସାଳଶାଖାମ୍ ଚିରବିରହେଣ ବିଲୋକ୍ୟ ପୃଷ୍ପ ତାଗ୍ରାମ୍ 14४।

ବୃଷ୍ଟି-ବ୍ୟାକୁଳଗୋକୁଳା-ବନରସାଦୁଜ୍ୱତ୍ୟ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନମ୍ । ବିଭ୍ରଦ୍ବଲ୍ଲବ-ବଲ୍ଲଭାଭିରଧିକା-ନନ୍ଦାଚ୍ଚିଟ ବୃହିତଃ ।। ଦର୍ପେଶେବ ତଦର୍ପିତାଧରତଟୀସିନ୍ଦୂରମୁଦ୍ରାଙ୍କିତେ। । ବାହୁର୍ଗୋପତନୋୟନୋଡୁ ଭବତାଂ ଶ୍ରେୟଂସି କଂସଦ୍ୱିଷଃ । । ୫ ।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ନବମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ମହାକାବ୍ୟେ ସ୍ନିଗ୍ଧମଧୁସୂଦନୋନମ ଚତୁର୍ଥଃ ସର୍ଗଃ



(8)

ନ ସହଇ ବିରହେ ଧନୀ ତ ଦଣ୍ଡେ ନୟନ ନିମେଷର ପାତରେ ଝୁରେ ଯେ । କିପରି ସହିଛି ସେ ରସାଳ ଶାଖେ ଗୁରୁ ବିରହେ ଅବଲୋକି ପୁଷ୍ପିତାଗ୍ରେ ।୪।

(ପୃଷ୍ଣିତାଗ୍ରା)

(8)

ବୃଷି-ବ୍ୟାକୁଳ ଗୋକୁଳେ ରଖିଥିଲେ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନେ ତୋଳି ଯେ ମୋଦେ ପ୍ରେମଭରେ ସୁରଙ୍ଗ ଅଧରେ ଯା ବାହୁ ପାଶେ ରସି— ବୁୟେ ଗୋପର ନାଗରୀ ରଚି ତହିଁ ସିହୂର ଚିତ୍ରାଙ୍କନେ ଗୋପୀ-ବୃୟିତ-ବାହୁ ଙ୍କସ-ଦଳିଆ ରକ୍ଷା କରୁ ଶ୍ରୀ ହରି ।୫। (ଶାର୍ଦ୍ଦୂଳ-ବିକ୍ରୀଡିତ)

ଇତି ଶ୍ରୀ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ନବମ ସନ୍ଦର୍ଭ । ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟରେ ସ୍ନିଗ୍ଧ ମଧୁସୂଦନ ନାମକ ଚତୁର୍ଥ ସର୍ଗ ।

# ଅଥ ପଞ୍ଚମଃ ସର୍ଗଃ ସାକାକ୍ଷ- ପୃଶ୍ଚରୀକାକ୍ଷଃ

ଅହମିହ ନିବସାମି ଯାହି ରାଧା– ମନୁନୟ ମଦ୍ବତନେନ ଚାନୟେଥାଃ । ଇତି ମଧୁ-ରିପୁଣା ସଖୀ ନିଯୁକ୍ତା ସ୍ୱୟମିଦମେତ୍ୟ ପୁନର୍କଗାଦ ରାଧାମ୍ ।।୧।

# ଅଥି ଦଶମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ଗୀତମ୍ ।୧୦।

#### ଦେଶବରାଡୀରାଗେଣ ରୂପକତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

ବହତି ମଳୟ-ସମୀରେ ମଦନମୁପନିଧାୟ । ଷ୍ଟୁଟତି କୁସୁମନିକରେ ବିରହି-ହୃଦୟ-ଦଳ ନାୟ । ସଖି ! ସୀଦତି ତବ ବିରହେ ବନମାଳୀ ।। ଧୁବମ୍ ।।

(9)

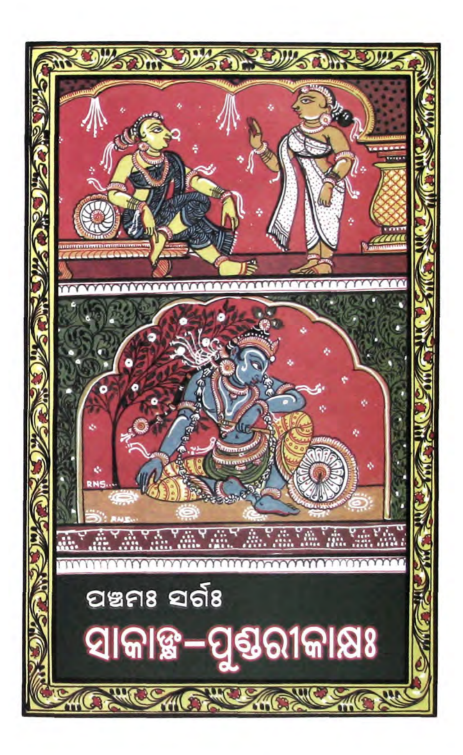
ଦହତି ଶିଶିରମୟୂଖେ ମରଣମନୁକରୋତି । ପତତି ମଦନ ବିଶିଖେ ବିଳପତି ବିକଳତରୋଽତି ।।

### (ପାଞ୍ଚ)

ବିରହ-ବିଷାଦିନୀ ରାଈଙ୍କ ସୟାଦ ଶୁଣି ମନରେ ମିଳନର ତୀବ୍ର ଆକାଙ୍ଷା କାଗି ଉଠୁଥାଏ; ତଥାପି ଲାକରେ, ଭୟରେ ନିଳେ ଯାଇ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ଭେଟିବାର ସାହସ ହେଲା ନାହିଁ ଶ୍ୟାମଙ୍କର । ଯେ ଅପରାଧ କରିଛନ୍ତି ସେ— ସତେ କଅଣ ଆଉ ତା'ର କ୍ଷମା ଅଛି ? ସତେ କ'ଣ ଶ୍ରୀମତୀ ରୁଷି ନାହାନ୍ତି? ମୁଖକୁ ଫେରି ଚାହିଁବେ ତ ? ନାନା କଥା ମନରେ ଭାଳି, ସହଚରୀକୁ ବହୁ ମତେ ଅନୁନୟ କରି ଛଳପଟୁ ନଟବର କହିଲେ— ''ସହି, ମୁଁ ବାଟ ଅନାଇଁ ବସି ରହିଲି । ତୁମେ ଟିକିଏ ଅଭିମାନିନୀ ରାଈଙ୍କୁ ବୁଝାଇ-ସୁଝାଇ ଏଇ କୁଞ୍କୁ ବିକେ କରାଇ ଆଣ । ଅନୁରୋଧ ରଖ ମୋର ସଖି !''

ବାହୁଡି ଯାଇ ସହଚରୀ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଦଶା ବର୍ଣ୍ନା କରି ଅଭିସାର ଲାଗି ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ କହିଲେ— ''ମାଧବ ତୁମ ବିରହରେ ଅତି ଆକୁଳ । ଗଲା କଥା ପାଶୋରି ଦେଇ କୁଞ୍ଜକୁ ବିଜୟ କର ଧନି ! ପଥ ଚାହିଁ ବସିଛନ୍ତି ସେ । ଆଉ ମାନ କାହିଁକି ? ଆଉ ମଠ କାହିଁକି ? ଉଠ,

> ତେଶେ ପରା ତୁମ ମିଳନ ଆଶରେ— ''ସାକାଙ୍ୟ-ପୁୟରୀକାୟ''।



# ପଞ୍ଚମ ସର୍ଗ ସାକଂକ୍ଷ- ପୃଣ୍ଡରୀକାକ୍ଷ

ବସିଛି ପଥ ଅନାଇଁ ଯାଇ କୁଞ୍ଜେ, ଅତି ବିନୟେ ସମୁଝାଇ ଆଣ ରାଇ । ଶୁଣି ହରି ବଚନେ ଚଳେ ଗୁଆଳୀ ମିଳି ସକନୀ ପାଶ ସେ ବୁଝାଇ ଭାଷେ ।୧। (ପୁଷ୍ପିତାଗ୍ରା)

## ଅଥ ଦଶମ ସନ୍ଦର୍ଭ ଗୀତ ।୧୦।

### ରାଗ-ଦେଶବରାଡୀ । ତାଳ-ରୂପକ

(9)

ବହଇ ମଳୟ ସଧୀରେ ମଦନ ସହିତ ସାଥୀ, ଫୁଟଇ ସୁମନନିକରେ ଦହଇ ବିରହିଢନ-ଛାତି । ସଖି, ଆକୁଳ ତବ ବିରହେ ବନମାଳୀ ।। ଘୋଷା ।।

(9)

ମଣଇ ଶିଶିର-କରରେ ମରଣ ସରି ପର। ସେ, ଡରଇ ମଦନ-ଶରରେ ବିଳପଇ ନିପଟ ନିରାଶେ ।



(୩)

ଧ୍ୱନତି ମଧୁପସମୂହେ ଶ୍ରବଣମପିଦଧାତି । ମନସି କଳିତବିରହେ ନିଶି ନିଶି ରୁକମୁପଯାତି ।।

(8)

ବସତି ବିପିନ-ବିତାନେ ତ୍ୟକତି ଲଳିତଧାମ । ଲୁଠତି ଧରଣି ଶୟନେ ବହୁ ବିଳପତି ତବ ନାମ ।।

(8)

\* ରଣତି ପିକ-ସମୁଦାୟେ ପ୍ରତିଦିଶମନୁଯାତି ।
 ହସତି ମନୁକନିଚୟେ ବିରହମପଳପତି ନେତି ।।

(9)

\* ୱୂରତି କଳରବ-ରାବେ ପ୍ଲୁରତି ଭଣିତମେବ ।
 ତବ ରତି-ସୁଖ-ବିଭବେ ବହୁ ଗଣୟତି ଗୁଣମତୀବ ।।

(9)

\* ତ୍ୱଦଭିଧଶୁଭଦମାସଂ ବଦତି ନରି ଶୃଣୋତି । ତମପି କପିତି ସରସଂ ପରଯ୍ବବତିଷ୍ପ ନରତିମୁପୈତି ।।



(୩)

ଶ୍ରବଣ ଯୁଗଳ ପୃରା୍ଶେ ଅଳି,ଯଦି ଗୁଣୁ ଭାଷେ, ଝରଇ ବିରହ ବିରସେ ନିଶି ଜଗି ଓବ ଆଶେ!

(8)

ରସଇ ବିପିନ-ବିହାରେ ବରଚ୍ଚି ରୁଚିର ଧାମେ, ଲୁଟଇ ଧରଣୀ ଉପରେ ଭଚ୍ଚଇ ନିରତ ତବ ନାମେ ।

(8)

\* ପିକ ଯଦି କୁହୁକୁ ଭାଷେ ଦିଗ ଦିଗ ବୁଲି ଚାହେଁ, ଜଗତ ହସଇ ଯହୁଁ ସେ ବିରହକୁ ରୁଷି ଘଉତାଏ ।

(9)

\*ବିହଗର ମଧୁର ରାବେ ତବ ସୁର ସରି ଭାବେ, ଝରି ଝରି ବିଳପଇ ତୋ ମଧୁ ମିଳନର ଅନୃଭାବେ ।

(୭)

\* ତବ ଅଭିଧ ମଧୁ ମାସେ ଶୁଣଇ ଯଦି କହେ କେ, ଜପି ତବ ମଧ୍ୟର ନାମେ ପର-ଯବତି-ରତି ବରଜେ ସେ ।

ଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ପ୍ରତି ଗୀତ ଆଠପଦିଆ; କିନ୍ତୁ ଏହି ଗୀତଟି ପାଞ୍ଚପଦିଆ ରୂପେ ପ୍ରକାଶିତ । \* ଏଇ ଚିହ୍ନ ଦିଆଯାଇଥିବା ୩ ଗୋଟି ପଦ ଚୌଖୟା ସଂଷ୍ଟୃତମାଳା ପୁଞ୍ଚକାଳୟର ଇନ୍ଦୁଟୀକୀ-ବନାରସ ମୁଦ୍ରିତ ପୁଞ୍ଚକ ଏଙ୍ ତେଲଗୁ ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ (ଭବିଲା ପ୍ରେସ୍, ମାଡ୍ରାସ) ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବଙ୍ଗଳା, ଓଡିଆ ବା ହିନ୍ଦୀ ପୁଞ୍ଚକରେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଏ ତିନି ପଦର ପଦ୍ୟବନ୍ଧ ଅନୁବାଦ କରାଗଲା । ଏହା ପ୍ରକ୍ଷପ୍ତ ମଧ୍ୟ ହୋଇପାରେ । ଜୟଦେବୀ ରଚନା ଭଳି ଉପଧା ମିଳନବିଧ୍ୟ ଏଥରେ ନାହିଁ ।



**(** |

ଭଣତି କବିକୟଦେବେ ବିରହବିଳସିତେନ । ମନସି ରଭସ-ବିଭବେ ହରିରୁଦୟତୁ ସୁକ୍ତେନ ।।

•

ପୂର୍ବି ଯତ୍ର ସମଂ ତ୍ୱୟା ରତିପତେରାସାଦିତାଃ ସିଦ୍ଧୟ– ୟସ୍ଟିନ୍ନେବ ନିକୁଞ୍ଜ-ମନ୍ନୁଥମହାତୀର୍ଥେ ପୁନର୍ମାଧବଃ । ଧ୍ୟାୟଂସ୍କାମନିଶଂ ଜପନ୍ନପି ତବୈବାଳାପ-ମନ୍ତାବଳୀମ୍ । ଭୂୟୟୂ ତ୍ - କୁଚକୁୟନିର୍ଭରପରୀରୟାମୃଙ ବାଞ୍ଚତି ।।୧।।

ଇତି ଦଶମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ



( Γ )

ରଚିତ ପଦ ଜୟଦେବେ ବିରହ-କଳିତ ଗୀତେ, ଶ୍ରବଣ-ଭଜନ-ବିଭବେ-ହରି-ରସ-ଶୃଭ ଭରୁ ଚିଉେ ।

ଭଣିତ ନବ ଅନୁବାଦେ ଉଚ୍ଚଳ ରୁଚି ଭାଷେ, ନିରତ ଯୁଗଳ ପୟରେ କବିଚହ ପତି ଆଶେ ।

D

କୁଞ୍ଜେ ତୋ ସହିତେ ରସେ ଯହିଁ ଥରେ ପୂର୍ବେ ଲଭେ ସିଦ୍ଧି ଯେ, ତୋ ଧ୍ୟାନେ ସଖି ! ସେ ନିକୁଞ୍ଜ ମଝିରେ କନ୍ଦପ ତୀର୍ଥେ ଝୁରେ । ସେ ଯେ ବାସର-ଯାମିନୀ ସଜନି, ତୋ ଆଳାପ-ମନ୍ତ୍ରେ ଜପି, ରାଧେ ଗୋ, କୁଚକୁୟଧାର-ଅମିୟେ ଆଲିଙ୍ଗନେ ବାଞ୍ଚଇ ।। ୧।।

(ଶାହୂଁଳ-ବିକ୍ରୀତିତ)

ଇତି ଦଶମ ସନ୍ଦର୍ଭ

# ଅଥ ଏକାଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ଗୀତମ୍ ।୧୧ ।

### ଗୁର୍ଜରୀରାଗେଣ ଏକତାଳୀତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

ରତିସୁଖସାରେ ଗତମଭିସାରେ ମଦନ-ମନୋହର-ବେଶମ୍ । ନ କୁରୁ ନିତୟିନି ! ଗମନ-ବିଳୟନ-ମନୁସର ଙ ହୃଦୟେଶମ୍ । । ଧୀର-ସମୀରେ ଯମୁନାତୀରେ ବସତି ବନେ ବନମାଳୀ । \* ପୀନ-ପୟୋଧର-ପରିସରମର୍ଦ୍ଦନ-ଚଞ୍ଚଳ-କରଯୁଗ-ଶାଳୀ । । ।।ଧ୍ରୁବମ୍ ।।

(9)

ନାମ-ସମେଙ କ୍ତ-ସଂକେଙ ବାଦୟତେ ମୃଦୁବେଶୁମ୍ । ବହୁ ମନୁତେଽତନୁ ତେ ତନୁ-ସଙ୍ଗତ-ପବନ-ଚଳିତମପି ରେଶୁମ୍ ।।

(୩)

ପତତି ପତତ୍ରେ ବିଚଳତି ପତ୍ରେ ଶଙ୍କିତ-ଭବଦୁପଯାନମ୍ । ରଚୟତି ଶୟଙ୍କ ସଚକିତ-ନୟଙ୍କ ପଶ୍ୟତି ତବ ପନ୍ଲାନମ୍ ।।

<sup>\*</sup> ଏ ଧାଡିଟି କେତେକ ବଙ୍ଗଳା ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ପୁଷ୍ତକରେ ନାହିଁ । ''ଗୋପୀ-ପୀନ-ପୟୋଧର'' ଇତ୍ୟାଦି ହିନ୍ଦୀ ଛାପା ଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଏଙ ରାଣା କୁୟଙ୍କ ଟୀକାରେ ଅଛି । ମାତ୍ର ଗାୟନ ପକ୍ଷେ 'ଗୋପୀ' ପଦ ଫଯୋଗ ନିତାନ୍ତ ଅସୁବିଧାଳନକ । ସର୍ବାଙ୍ଗ ସୁନ୍ଦରୀ ଟୀକା (ପୋଥ୍) ଏଙ୍ ଓଡ଼ିଆ ଛାପା ଗୀତଗୋବିନ୍ଦମାନଙ୍କରେ କେବଳ ''ପୀନ ପୟୋଧର'' ଇତ୍ୟାଦି ଧାଡ଼ିଟି ଅଛି ।

#### ଏକାଦଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

#### ଗୀତ ।୧୧।

### ଗୁର୍ଜରୀରାଗ । ତାଳ-ଏକତାଳ

(9)

ରତିସୁଖଆଶେ, ମୋହନବେଶେ, ମାଧବ ଗତ ଅଭିସାରେ ଚାରୁନିତୟିନି, ନ କରି ବିଳୟ ତୁ ଅନୁସର ଚଞ୍ଚଳ ତା'ରେ । ଧୀରସମୀରେ, ଯମୁନାତୀରେ, ବିଜୟ ବନେ ବନଚାରୀ ତୁଙ୍ଗ-ଗୁରୁୟନ-ମଣ୍ଡଳ-ପରି କର ଚଞ୍ଚଳ-ଚାଳନ-କାରୀ । ଘୋଷା ।

(9)

ନାମ ରଟେ ସେ ସୁର ସଂକେତେ ମଧୁ ମଧୁ ମୁରଲୀ ବାଇ ଭାଗ୍ୟ ମଣେ ତୋ ତନୁ ପରଶନ-ଗତ, ପବନ ରେଣୁ-କଣ ପାଇ ।

(୩)

ବିହଗ ଉଡ଼େ ଯଦି, ପତ୍ର ପଡ଼େ ବା ଚମକି ମଣେ ତୁ କି ଆସୁ, ସଚକିତ ନୟନେ ରଚି ରୁଚି-ଶୟନେ, ତୋ ପଥ ଶ୍ୟାମ ପିପାସୁ ।



#### **(**8)

ମୁଖରମଧୀରଂ ତ୍ୟକ ମଞ୍ଜୀରଂ ରିପୁମିବ କେଳିଷୁ ଲୋଳମ୍ । ଚଳ ସଖି ! କୁଞ୍ଜଂ ସତିମିର-ପୁଞ୍ଜ ଶୀଳୟ ନୀଳ-ନିଚୋଳମ୍ ।।

#### (8)

ଉରସି ମୁରାରେରୂପହିତ-ହାରେ ଘନଇବ ତରଳ-ବଳାକେ । ତଡ଼ିଦିବ ପୀତେ ! ରତି-ବିପରୀତେ ରାଜସି ସୁକୃତ-ବିପାକେ ।।

#### (9)

ବିଗଳିତ-ବସଙ୍କ ପରିହୃତ-ରସଙ୍କ ଘଟୟ ଜଘନମପିଧାନମ୍ । କିଶଳୟ-ଶୟନେ ପଙ୍କଜ-ନୟନେ ନିଧ୍ମିବ ହର୍ଷନିଧାନମ୍ ।।

#### (୭)

ହରିରତିମାନୀ (୧) ରକନୀରିଦାନୀମିୟମପି ଯାତି ବିରାମମ୍ । କୁରୁ ମମ ବଚଙ୍କ ସତ୍ୱରରଚଙ୍କ ପୂରୟ ମଧୁରିପୁ-କାମମ୍ ।।

#### **(**\(\daggre{\triangle}\)

ଶ୍ରୀ କୟଦେବେ କୃତ-ହରି-ସେବେ ଭଣତି ପରମରମଣୀୟମ୍ ପ୍ରମୁଦିତ-ହୃଦଙ୍ଗ ହରିମତିସଦଙ୍ଗ ନମତ ସୁକୃତ-କମନୀୟମ୍ ।।

୧ । 'ହରିରଭିମାନୀ' ଇତି ପାଠାନ୍ତରମ୍ ।



#### (8)

କେଳି-କାଳ-ଅରିସରି ମୁଖରିତ ତୋ ଚଞ୍ଚଳ ମଞ୍ଜିର ତେକ ତିମିରିତ ରକନୀ, ନୀଳବସନ ଧନି ! ମଷି ଚାଲ ତୃ ନିକ୍ଞ ।

#### (8)

ଭାଗ୍ୟଫଳେ ତୋ' ହାର ଶ୍ୟାମ ଉର ମଷିବ ରତି-ବିପରୀତେ ଚଞ୍ଚଳ-ବକଦଳ-ଖେଳନ-ଘନପର, ବିକୁଳି ଝଲକ ସରି ଚିତ୍ରେ ।

#### (9)

ମୁକୁଳିତ-କାଞ୍ଚୀ, ପହରଣ-ମୁଞ୍ ତୂ ଫେଇ ଘନ-ଇଘନ ବାସେ ନବଦଳଶୟନେ, ସରସିଜନୟନେ, ହୁଅ ହରି-ସୁଖନିଧି ହର୍ଷେ ।

#### (9)

ପାହିବ ରଜନୀ, ସାଜ ବେଶ ଧନି ! ଜାଣୁ ତ ହରି ଅଭିମାନୀ ମଧୁରିପୁ ଭାବନ, କର ସଖି ପୂରଣ, ଚଳ ତୁରିତ ବଚନ ମାନି ।

#### ( r )

ଶ୍ରୀ ଜୟଦେବ ଭଣିତ ଅତି ଦୁର୍ଲଭ, ହରି-ରସ ଏ ରମଣୀୟ କରୁଣାନିଧ୍-ପଦ ଜଗ-ଶୁଭ-ସମ୍ପଦ ବନ୍ଦନ ଚିର ବରଣୀୟ ।

କବିଗୁରୁ ଚରଣେ ନିତି ଅନୁସରଣେ, କବିଶଶୀ ଅତି ପ୍ରୟାସୀ । ଉଚ୍ଚଳ-ନନ୍ଦନ ! ପ୍ରଣତର ବନ୍ଦନ ଘେନ ମୁଁ ଉଚ୍ଚଳବାସୀ ।



ବିକିରତି ମୁହୁଃ ଶ୍ୱାସାନାଶାଃ ପୁରୋ ମୁହୁରୀକ୍ଷତେ ପ୍ରବିଶତି ମୁହୁଃ କୁଞ୍ଜ ଗୁଞ୍ଜନ୍ ମୁହୁର୍ବହୁ ତାମ୍ୟତି । ରଚୟତି ମୁହୁଃ ଶଯ୍ୟାଂ ପର୍ଯ୍ୟାକୁଳଂ ମୂହୁରୀକ୍ଷତେ ମଦନ-କଦନ-କ୍ଲାନ୍ତଃ କାଚ୍ଚେ ପ୍ରିୟୟବ ବର୍ତ୍ତତ ।।୧।।

ତ୍ୱଦ୍ବାମ୍ୟେନ ସମ୍ଫ ସମଗ୍ରମଧୁନା ତିଗ୍ମାଂଶୁରଙ୍କ ଗତୋ ଗୋବିନ୍ଦସ୍ୟ ମନୋରଥେନ ଚ ସମ୍ଫ ପ୍ରାଫ୍ତ ତମଃ ସାନ୍ଦ୍ରତାମ୍ । କୋକାନାଂ କରୁଣସ୍ୱନେନ ସଦ୍ୱଶୀ ଦୀର୍ଘା ମଦଭ୍ୟର୍ଥନା । ତନ୍କୁଗ୍ଧେ ବିଫଳଂ ବିଳୟନମସୌ ରମ୍ୟୋଽଭିସାରକ୍ଷଣଃ ।।୨।।

ଆଶ୍ଳେଷାଦନୁ ଚୂୟନାଦନୁ ନଖୋଲ୍ଲେଖାଦନୁ ସ୍ୱାନ୍ତକ— ପ୍ରୋଦ୍ବୋଧାଦନୁ ସନ୍ତ୍ରମାଦନୁରତାରୟାଦନୁ ପ୍ରୀତୟୋଃ । ଅନ୍ୟାର୍ଥ୍ ଗତୟୋର୍ଭ୍ରମାନ୍ମିଳିତୟୋଃ ସନ୍ତାଷ୍ଠଣୈର୍ଜାନତୋ— ଦିମ୍ପତ୍ୟୋରିହ କୋ.ନ କୋ ନ ତମସି ବ୍ରୀଡ଼ାବିମିଶ୍ରୋ ରସଃ । ।୩।।



ବରତି ଖର ନିଃଶ୍ୱାସେ ତୋରେ ନିରେଖଇ ଚୌଦିଗେ, ଘଡ଼ି ପଡ଼ି ଚଳେ କୁଞ୍ଜେ ଗୁଞ୍ଜେ ମନେ ସ୍ମରି ତୋ କଥା । ଥର ଥର ରଚେ ଶେତେ ଭାଳେ ସତେ ସହି ଆସୁ ତୁ ଅତନୁ ତନୁ ତା ପୀଡ଼େ, କ୍ଲାନ୍ତେ ବସେ ପଥ ତୋ ସ୍ମରି ।।୧।। (ହରିଣୀ)

ବୃଷ୍ଟେ ଅଞ୍ଚନଭେ ନିରେଖ ସବିତା ତୋ ମାନ ସଙ୍ଗେ ସତେ, ମୁଗ୍ଧେ ! ଶ୍ୟାମ ମନୋଭିଳାଷ ସରି' ବା ଅନ୍ଧାର ସାହ୍ରେ ଭଢେ । ରାତ୍ରେ କୋକ-ବଧୂ ସମେ କରୁଣ ମୋ ଅଭ୍ୟର୍ଥନା ଘେନି ତୁ, ରାଧେ ଗୋ ! ଗମନେ ବିଳୟ କରନା ରାସେଶ୍ୱରୀ ସୁନ୍ଦରି ।।୨।। (ଶାର୍ଜୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ଅନ୍ଧାରେ ଭ୍ରମୁଁ କାନନେ ଯଦି ଅବା ଦୈବେ ଦୁହେଁ ଭେଟିବ, ସୟାଷେ ପରିଜ୍ଞାତ ହେବ ତହୁଁ ଗୋ, ଆଲିଙ୍ଗନେ ବୃୟନେ । ଆବେଶେ ନଖଘାତ କମ୍ପ-ପୁଲକେ କନ୍ଦର୍ପକ୍ରୀଡ଼ାନ୍ତରେ, ତୋଷେ ଲାକ୍ତମିଶା ବିଚିତ୍ର ରସ ସେ କେ ବା ନ ଇଚ୍ଛେ ସଖି ? ।।୩।। (ଶାର୍ଦୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)



ସଭୟଚକିଙ୍ ବିନ୍ୟସନ୍ତଂ ଦୃଶିେ। ତିମିରେପଥି ପ୍ରତିତରୁ ମୁହୁଃ ସ୍ଥିତ୍ୱା ମନ୍ଦ ପଦାନି ବିତନ୍ୱତୀମ୍ । କଥମପିରହଃ ପ୍ରାପ୍ତାମଙ୍ଗୈରନଙ୍ଗ-ତରଙ୍ଗିଭିଃ । ସୁମୁଖି ସୁଭଗଃ ପଶ୍ୟନ୍ ସ ତ୍ୱାମୁପୈତୁ କୃତାର୍ଥତାମ୍ । । ୪ । ।

ରାଧାମୁଗ୍ଧମୁଖାରବିନ୍ଦ-ମଧୁପସ୍ତିଲୋକ୍ୟମୌଳି-ପୁଳୀ— ନେପଥ୍ୟୋଚିତ-ନୀଳ-ରହୁମବନୀ-ଭାରାବତାର-କ୍ଷମଃ । ସ୍ୱଚ୍ଛନ୍ଦବ୍ରକ-ସୁନ୍ଦରୀ-କନ-ମନ୍ତୋଷ-ପ୍ରଦୋଷଷ୍ଟିରମ୍ । ଙ୍କସ-ଧ୍ୟସନ-ଧୂମକେତୂରବତୁ ତ୍ୱାଂ ଦେବକୀ-ନନ୍ଦନଃ ।।୫।।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ଏକାଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ମହାକାବ୍ୟେ ହିସାରିକା ବର୍ତ୍ତନେ ସାକା ଅପୁଷ୍ଟରୀକାକ୍ଷୋ ନାମ ପଞ୍ଚମଃ ସର୍ଗଃ

Digitized by srujanika@gmail.com



ଚକିତ ନୟନେ ରାଧେ ! ଅନ୍ଧାରରେ ପଥରେ ଗମୁଁ, ଥକି ଥକି ତୁ ଗୋ ! ଦଷେ ଶାଖୀତଳେ ଲୁଚି ଚାହିଁବୁ । ମୃଦୁ ପବନ ସଞ୍ଚାରେ କାମେ ତରଙ୍ଗିତ ଅଙ୍ଗ ତୋ, ଦରଶନର ସୌଭାଗ୍ୟେ ହେବେ ତ ବନ୍ଧୁ କୃତାର୍ଥ ଗୋ ।।୪।। (ହରିଣୀ)

ରାଧା-ପଦ୍ନ-ନିଭାନନେ-ଭ୍ରମଣ ସେ ତ୍ରୈଲୋକ୍ୟ ବନ୍ଦେ ପଦେ, ବୃଦ୍ଦା-କାନନ-କାନ୍ତ-ନୀଳମଣି ସେ ଭୂଭାର ରକ୍ଷା-କ୍ଷମ । ଗୋପୀ-ମାନସ-ତୋଷଣେ ବ୍ରଜ-ଘନେ ସନ୍ଧ୍ୟା ପରାଏ ସତେ ସେ ଙ୍କସାରି ଜନେ କୃପା ବହି ସଦା କଲ୍ୟାଣ ବାଞ୍ଚା କରୁ ।।୫।। (ଶାର୍ଜୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ଏକାଦଶ ସନ୍ଦର୍ଭ ।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟରେ ଅଭିସାରିକା ବର୍ତ୍ତନେ, ସାକଂକ୍ଷ-ପୁଣ୍ଡରୀକାକ୍ଷ ନାମକ ପଞ୍ଚମ ସର୍ଗ ।

### ଅଥ ଷଷଃ ସର୍ଗଃ

ଧୃଷ୍ଟ-ବୈକୁଣ୍ଠଃ

ଅଥ ତଂ ଗନ୍ତୁମଶକ୍ତଂ ଚିରମନୁରକ୍ତଂ ଲତାଗୃହେ ଦୃଷ୍ଟ। । ତଚ୍ଚରିଙ୍ ଗୋବିଦେ ମନସିଜମଦେ ସଖୀ ପ୍ରାହ ।।୧।।

ଦ୍ୱାଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

ଗୀତମ୍ ।୧୨।

ଗୁଣକରୀରାଗେଣ ରୂପକତାଳେନର ଗୀୟତେ ।

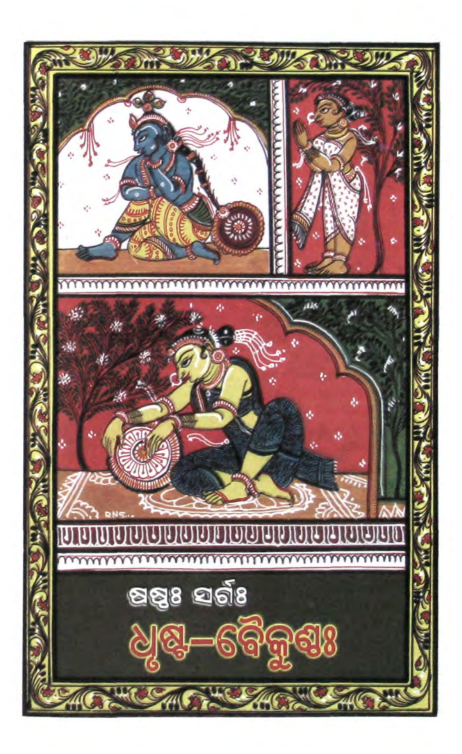
(9)

ପଶ୍ୟତି ଦିଶି ଦିଶି ରହସି ଭବତମ୍ ତଦଧରମଧୁରମଧୂନି ପିବତମ୍ ।। ନାଥ ହରେ, ସୀଦତି ରାଧା ବାସଗୃହେ । ଧ୍ରବମ୍ ।।



ସଖୀ ମୁଖରୁ ରସରାକଙ୍କ ମିଳନ ଉଚ୍ଚଣ୍ଠାର ସଙ୍କେଡ ପାଇ ଆନନ୍ଦରେ ନାଚିଉଠିଲା ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ହୃଦୟ । ସଳ:ଡ଼ି ହେଲେ ବେଶବାସ; କିନ୍ତୁ ହେଲେ କଅଣ ହେବ ? ବିରହ-ପୀଡ଼ାରେ ପାହୁଷ୍ଟେ ଚାଲିବାକୁ ବଳ ଯେ ନାହିଁ ତାଙ୍କର ! ଏକାନ୍ତ ଉନ୍ନନା ସେ । ବେଳେ ବେଳେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ପରି ବେଶମଞ୍ଚିତା ହୋଇ ନିଜେ ନିଜକୁ କୃଷ ବୋଲି ବିଚାରୁଛନ୍ତି । ମହାକବି ଏହିଠାରେ ଦେଖାଇଛନ୍ତି ଯେ ଶ୍ୟାମ-ବିରହିଣୀ କିପରି ନିଜର ସୁଖ ମନାସି ନାହାନ୍ତି । ଆତ୍ମସୁଖକୁ ପସରା ନ କରି, ଶ୍ୟାମ ଅଙ୍ଗରେ ମିଶି ଯାଇଛନ୍ତି ସେ । ନିଷାମ ପ୍ରେମର ଏଇ ହେଲା ଅନ୍ତର-ଧର୍ମ ।

ଚତୁରୀ ସହଚରୀ ବ୍ରକଗୋପୀମାନଙ୍କର ପରମାନନ୍ଦ ଲାଭ କେବଳ ରାଧାମାଧବଙ୍କ ମଧୁର ମିଳନ ସନ୍ଦର୍ଶନରେ । ତେଣୁ ଉହଣୃତା ସଖୀ ପୁଣି ଥରେ ଯାଇ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ରାଧାଙ୍କର ବାଧା କଣାଇଲେ । ଏଥର ଚଞ୍ଚଳ ହୋଇଉଠିଲା ''ଧୃଷ୍ଟ-ବୈକୁଣୁ''ଙ୍କ ରସ-ମାନସ ।



### ଅଥ ଷଷ ସର୍ଗ

### ଧୃଷ୍ଟ-ବୈକୁଣ୍ଡ

ଅଭିସାରେ-ଅସମର୍ଥା ଚିର-ଅନୁରକ୍ତା ନିରେଖି କୁଞ୍ଜରେ, ତା ଚରିତେ କାମେ-ପୀଡ଼ିତ ହରି ପାଶେ ସଖୀ ଭାଷେ ।।୧।।

ଦ୍ୱାଦଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

ଗୀତ ।୧୨।

ରାଗ-ଗୁଣକ (କେ)ରୀ । ତାଳ-ରୂପକ

(9)

ଚଉକତି କଳପଇ ସଙ୍ଗ ଏକାନ୍ତେ, ବୃୟଇ ତବ ମଧୁରାଧର ପ୍ରାଚ୍ତେ । ନାଗର ହେ ! କାତର ରାଧା ବାସଘରେ । ଘୋଷା ।



(9)

ତ୍ୱଦଭିସରଣରଭସେନ ବଳତୀ ପତତି ପଦାନି କିୟନ୍ତି ଚଳନ୍ତୀ ।।

(୩)

ବିହିତବିଶଦବିସକିସଳୟ-ବଳୟ। ଜୀବତି ପରମିହ ତବ ରତିକଳୟ। ।।

(8)

ମୁହୁରବଲୋକିତମଷନ-ଲୀଳା ମଧୁରିପୁରହମିତି ଭାବନଶୀଳା ।।

(8)

ତ୍ୱରିତମୁପୈତି ନ କଥମଭିସାରମ୍ । ହରିରିତି ବଦତି ସଖୀମନୁବାରମ୍ ।।



#### (9)

ତବ ମିଳନେ ଅଭିସାର ମନାସି, ଝୁୟି ପଡ଼େ ପଥ ଚାଲୁ ସୁହାସୀ ।

#### (୩)

ପିଦ୍ଧି ବଳୟ-ଦଳ ଶୁଭ୍ର ମୃଣାଳେ, ବଞ୍ ସଖୀ ମିଳନେ ତବ ଭାଳେ ।

#### (8)

ତବ ସରି ବେଶ ବିମଣି ଶରୀରେ, ଭାଳଇ 'କୃଷ ମୁଁ' ଭାବ-ଅଧୀରେ ।

#### (8)

ପୁଛେ ସଖୀ କି ତୁହାଇ ତୁହାଇ, ତବ ଅଭିସାର ବିଳୟ କିପାଇଁ ।



### (೨)

ଶ୍ଳିଷ୍ୟତି ଚୂୟତି କଳଧରକଳ୍ପ । ହରିରୁପଗତ ଇତି ତିମିରମନଳ୍ପ ।।

#### (9)

ଭବତି ବିଳୟିନି ବିଗଳିତ ଲଜା । ବିଳପତି ରୋଦିତି ବାସକସଜା ।

#### **(**\(\Gamma\)

ଶ୍ରୀ କୟଦେବ-କବେରିଦମୁଦିତମ୍ । ରସିକ-କଳଂ ତନୁତାମତିମୁଦିତମ୍ ।।



#### (9)

ପାଞ୍ ମନେ ତବ ଆଗମ ଶ୍ୟାମ, ବୃୟଇ ସେ ଘନ-ଅୟର ଦାମ ।

#### (9)

ହେରି ବିଳୟ ତ ତେଜଇ ଲଜା, ରୋଦଇ, ସାଜଇ ବାସକ-ସଜା ।

#### **(** \( \)

ଶ୍ରୀକୟଦେବ ଭଣିତ ହରି ଗୀତେ, ମୋଦ ଦାନକରୁ ସୁରସିକ ଚିରେ ।

U

କବିଶଶି-ବନ୍ଦନ ହେ କବି-ରାଜ ! ମାନସ-ମନ୍ଦିରେ ମୋ'ର ବିରାଜ ।



ବିପୁଳପୁଲକପାଳିଃ ସ୍ତ୍ୱୀତ-ସୀତ୍କାରମନ୍ତ-ର୍ଜନିତକଡ଼ିମକାକୁ-ବ୍ୟାକୁଳଂ ବ୍ୟାହରନ୍ତୀ । ତବ କିତବ ବିଧାୟାମନ୍ଦକନ୍ଦର୍ପଚିନ୍ତାମ୍ ରସକଳଧିନିମଗ୍ନା ଧ୍ୟାନଲଗ୍ନା ମୃଗାକ୍ଷୀ । । ୧ । ।

ଅଙ୍ଗେଷ୍ପାଭରଣଂ କରୋତି ବହୁଶଃ ପତ୍ରେଽପି ସଞ୍ଚାରିଣି ପ୍ରାଫ୍ରଂ ତ୍ୱଂ ପରିଶଙ୍କତେ ବିତନୁତେ ଶଯ୍ୟାଂ ଚିଙ୍ ଧ୍ୟାୟତି । ଇତ୍ୟାକଞ୍ଚ-ବିକଞ୍ଚ-ତହ୍ମ-ରଚନା-ସଂକଞ୍ଚ-ଲୀଳା-ଶତ-ବ୍ୟାସକ୍ତାପି ବିନା ତୃୟା ବରତନୁର୍ନୈଷା ନିଶଂ ନେଷ୍ୟତି । 19 । ।

କିଂ ବିଶ୍ରାମ୍ୟସି କୃଷ-ଭୋଗିଭବନେ ଭାଷୀରଭୂମୀରୂହେ ଭ୍ରାତର୍ଯାହି ନ ଦୃଷି ଗୋଚରମିତଃ ସାନନ୍ଦ-ନନ୍ଦାସ୍ପଦମ୍ । ରାଧାୟା ବଚନଂ ତଦଧ୍ୱଗମୁଖାନ୍ନନ୍ଦାନ୍ତିକେ ଗୋପତୋ ଗୋବିନ୍ଦସ୍ୟ କୟନ୍ତି ସାୟମତିଥ୍-ପ୍ରାଶସ୍ତ୍ୟଗର୍ଭା ଗିରଃ । ।୩।।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ଦ୍ୱାଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ମହାକାବ୍ୟେ ବାସକସଜା ବର୍ତ୍ତନେ ଧୃଷ-ବୈକୁଣ୍ଠୋ ନାମ ଷଷଃ ସର୍ଗଃ



ପୁଲକିତ ତନୁ ସଙ୍ଗେ ସ୍ତୀତ ସୀତ୍କାର ଅଙ୍ଗେ, ଶଠ ! ତବ ବିରହେ ସେ ମୂର୍ଚ୍ଛିତା ଶୀର୍ଶ-ଦେହା । ଅଫୁଟ ଶବଦ ଭାଷେ କାମ-ପୀଡ଼ାବଶେ ସେ, ତବ ରତି-ରସ ଚିନ୍ତା-ସାଗରେ ମଜି ରାଧା ।।୧।। (ମାଳିନୀ)

ପିନ୍ଧେ ଆଭରଣେ ମନେ କଳପି ସେ ତୂୟେ ବିଚ୍ଚେ ପାରୁଶେ, ପତ୍ରେ ମର୍ମରିଲେ ତବାଗମସ୍ନରେ ଶଯ୍ୟାରଚେ ମୋଦରେ । ଧ୍ୟାୟେ ଜନ୍ଧଇ ବା ମନେ ସତତ ସେ ଲୀଳା ରସେ ଚିନ୍ତଇ, କେହ୍ନେ ସେ ବରଅଙ୍ଗନା ତବ ବିନା ରାତ୍ରେ ଭଲା ବଞ୍ଚବ ! ।।୨।। (ଶାର୍ଦ୍ଦଳ-ବିକୀଡିତ)

ବନ୍ଧୋ ! କାହିଁକି କୃଷ ଭୋଗି-ଭବନେ ଭାଣୀର ଶାଖୀତଳେ, ମୋଦେ ଯାଅ ସଖେ ! ଦିଶେ ନିକଟରେ ଆନନ୍ଦ ନନ୍ଦାଳୟେ । ନନ୍ଦେ ଛନ୍ଦ ଛଳେ ଧନୀ ବଚନ ଏ ଯେ ପାନୁ ସଞ୍ଜେ ବୁଝି, ଗୁପ୍ତେ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଶଂସିଲେ, ଭରୁ ସଦା ରାଧା ହୃଦେ ମୋଦ ସେ । ।୩।।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଦ୍ୱାଦଶ ସନ୍ଦର୍ଭ । ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟେ ବାସକ-ସଜା ବର୍ଶନେ ଧୃଷ-ବୈକୁଣ୍ଠ ନାମ ଷଷ ସର୍ଗ ।

# ଅଥ ସପ୍ତମଃ ସର୍ଗଃ ନାଗର-ନାରାୟଣଃ

ଅତ୍ରାନ୍ତରେ ଚ କୁଳଟା-କୁଳ-ବର୍ତ୍କୁପାତ-ସଂକାତ-ପାତକ ଇବ ଷ୍ଟୁଟ-ଲାଞ୍ଚନ-ଶ୍ରୀଃ । ବୃନ୍ଦାବନାନ୍ତର-ମଦୀପୟଦଂ ଶୁକାଳୈ-ର୍ଦିକ୍-ସୁନ୍ଦରୀ-ବଦନ-ଚନ୍ଦନ-ବିନ୍ଦୁରିନ୍ଦୁଃ ।।୧।।

ପ୍ରସରତି ଶଶଧର-ବିୟେ ବିହିତ-ବିଳୟେ ଚ ମାଧବେ ବିଧୁର। ବିରଚିତ-ବିବିଧ-ବିଳାଫ ସା ପରିତାଫ ଚକାରୋଙ୍ଗିଃ । ୨ । ।

### ଅଥ ତ୍ରୟୋଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ଗୀତମ୍ ।୧୩।

ମାଳବରାଗେଣ, ଯତିତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

କଥିତ-ସମୟେଃପି ହରିରହହ ନ ଯଯୌ ବନମ୍ ମମ ବିଫଳମିଦମମଳମପି ରୂପ-ଯୌବନମ୍ । ଯାମି ହେ କମିହ ଶରଣଂ ସଖୀକନ-ବଚନ-ବଞ୍ଚିତା । ଧ୍ରୁବମ୍ । ।



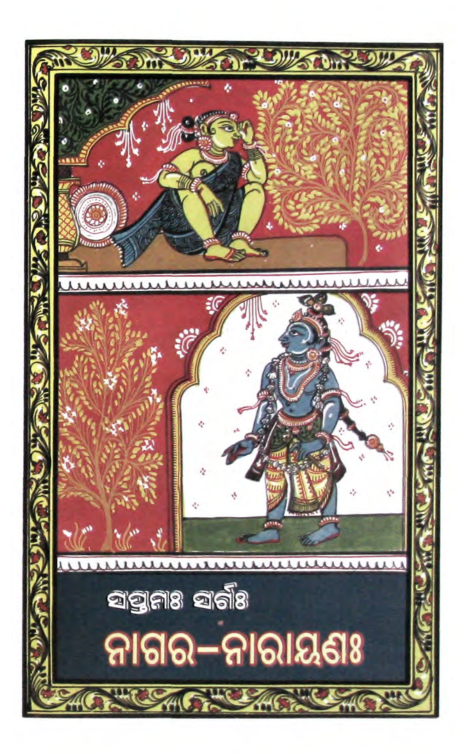
ବିପ୍ରଲବ୍ଧ-ନାୟିକା ଏକାନ୍ତ ବିରହାତୂର। । ଉଚ୍ଚଣ୍ଣ ମନନ୍ୟନ ତାଙ୍କର ଅପେକ୍ଷା କରୁଛି ମଧୁମିଳନର ଚିର ଅଭିଳଷିତ ଦୁର୍ଲ୍ଭ ଅବସର । ଆଶା କରିଥିଲେ ନୀଳନଭରେ ଚନ୍ଦ୍ର ଉଦ୍ୟ ହେଉ ନ ହେଉଣୁ, ରସିକରାଳ ସଖୀ ସହିତ ମିଳନ କୁଞ୍ଜକୁ ବିଜେ କରିବେ । କିନ୍ତୁ କାହିଁ ? ବିତିଯାଏ ରାତ୍ରି, ବଳିଗଲା କଣ୍ଟଳାଳ । ଆକାଶକୁ ଚାହିଁ ଦେଖିଲେ-ଦରହସି ଚନ୍ଦ୍ରମା ପରିହାସ କରୁଛି ତାଙ୍କୁ ।

କାହାନ୍ତି ସେ ଶଠ ?

ମଉକିଗଲା ଗୁନ୍ଥା-ମାଳତୀ ହାର । ଶୁଖିଗଲାଣି ସୁବାସ ଚନ୍ଦନ-ଝରା । ଯାଇଥିଲା ସଖୀ ଶ୍ୟାମଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ଘେନି ଫେରିବ ବୋଲି । ବାହୁଡ଼ିଲା କିନ୍ତୁ ଏକାକିନୀ । ଭାଙ୍ଗିପଡ଼ିଲା ସୋହାଗୀ-ହ୍ଦୟ।

ବିରହ-ବିଧୁରା ରାଈଙ୍କ କମଳ-ନୟନ-ଝରା ବେଦନାତୂର ନୀରବିନ୍ଦୁ ସହ୍ଦୟ ମହାକବିଙ୍କ ଚିଉ ବିହ୍କଳ କରାଇଦେଇ ଶୁଣାଇଲା :-

''ଯାମିହେ କମିହ ଶରଙ'' କଳ୍ପନା ଆଖି ଆଗରେ ନାଚିଉଠିଲା– ବ୍ରଳ ନାଗରୀଗଣ ସହିତ ରଙ୍ଗରସରେ ମାତିଛନ୍ତି । ''ନାଗର-ନାରାୟଣ'' ।



# ଅଥ ସପ୍ତମ ସର୍ଗ ନାଗର-ନାରାୟଣ

ରାଜେ ଶଶାଙ୍କ କୁଳଟା-କୁଳ-ମାର୍ଗ-ଭୁଷ-ସଂଜାତ-ଲାଞ୍ଜନ-କଳା ବହି ବକ୍ଷ-ଦେଶେ । ଦିକ୍-ସୁନ୍ଦରୀ ବଦନ-ଚନ୍ଦନ-ବିନ୍ଦୁ ବା'ସେ, ବୃନ୍ଦାବନେ ବିହରିଲେ କରରାଜି ଜାଳି ।।୧।। (ବସନ୍ତ-ଡିଳକ)

ଶଶି-କର ବନଭରି ଭାସେ, ନିପଟ-ନିରାଶେ, ବିଳୟରେ ହରିର, ବିରହ-ବିକଳ ଅତି ରାଈ, ହେଚ ହରାଇ, ବିଳପେ ଅତି ।।୨।। (ଆର୍ଯ୍ୟା)

# ଅଥ ତ୍ରୟୋଦଶ ସନ୍ଦର୍ଭ ଗୀତ ।୧୩ । ମାଳବ–ରାଗ । ଯତି–ତାଳ । (୧)

କଣ୍ଡ ତ ଗଲାଣି ବଳି କାହିଁ ଶଠ କାହିଁ ରେ ? ଅମଳ ମମ ଯୌବନ ତ ବିଫଳ ପଥ ଚାହିଁରେ । କା'ର ଗୋ ଶରଣ ଯିବି ରେ ! ସଖୀ ଛଳ–ବଚନ ବାଇ ମୁଁ । ଘୋଷା ।



#### (9)

ଯଦନୁଗମନାୟ ନିଶି ଗହନମପି ଶୀଳିତମ୍ । ତେନ ମମ ହୃଦୟମିଦମସମଶରକୀଳିତମ୍ ।

#### (୩)

ମମ ମରଣମେବ ବରମିତି-ବିଡଥ-କେତନା କିମିତି ବିଷହାମି ବିରହାନଳମଚେତନା ।

#### (8)

ମାମହହ ବିଧୁରୟତି ମଧୁର-ମଧୁ-ଯାମିନୀ କାପି ହରିମନୁଭବତି କୃତ-ସୁକୃତ-କାମିନୀ ।

#### (8)

ଅହହ କଳୟାମି ବଳୟାଦି-ମଣି-ଭୂଷଣମ୍ ହରି-ବିରହ-ଦହନ-ବହନେନ ବହୁଦୃଷଣମ୍ ।

#### (೨)

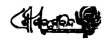
କୁସୁମ-ସୁକୁମାର-ତନୁମତନୁ-ଶର-ଲୀଳୟ। ସ୍ତଗପି ହ୍ଦି ହନ୍ତି ମାମତିବିଷମ-ଶୀଳୟ। ।

#### (୭)

ଅହମିହ ନିବସାମି ନଗଣିତ-ବନ-ବେତସ। ସ୍କୁରତି ମଧୁସୂଦନୋ ମାମପି ନ ଚେତସ। ।

#### **(**L)

ହରି-ଚରଣ-ଶରଣ-ଜୟଦେବ-ଜବି-ଭାରତୀ ବସତୁ ହୃଦି ଯୁବତିରିବ କୋମଳ-କଳାବତୀ ।



#### (9)

ଯା' ପଥ ଅନାଇ ନିଶି ଯାପିଲି ମୁଁ କାନନେ, କାମ ଶର ବିହିଲେ ସେ ଶଠ ସିନା ମନେ ।

#### (୩)

ମରଣ ମମ ମଙ୍ଗଳ ତ ବ୍ୟର୍ଥ ତନୁ ଧାରଣ, ଜ୍ଞାନ-ହତ ଏ ବିରହ ସହିବି ମୁଁ କି କାରଣ ?

#### (8)

ବିରହ-ବିଧୁରେ ସିନା ନିନ୍ଦଇ ମୁଁ ଚାନ୍ଦିନୀ, ଭାଗ୍ୟବଶୁଁ କେ ଯୁବତୀ ହରି-ରମଣ-ମୋଦିନୀ ।

#### (8)

ଆଭରିଲି ମଣି-ବଳୟ ହରି-ମିଳନ ଆଶରେ, ବିରହ ସହି ଭୂଷଣ ତ ମଣଇଁ ମୁଁ ପରାଶ ରେ ।

#### (9)

ଯେ କୁସୁମ ହାର କଲି ହୃଦୟପର ଧାରଣ, ସେ କୁସୁମ ତନ୍ର ମମ ବିଷମ ଶର ମାରଣ ।

#### (9)

ବେତବନ ବାସକୁ ମୁଁ ନ କଲି ସଖି ଖାତର, ଚିରେ ନ ବିଚାରିଲେ ସେ ତ ତିଳେ ମାତର ।

#### **(** | T )

ଭଣଇ ଜୟଦେବ ନମି ହରି-ଚରଣ-ସାରସେ ଯୁବତିସରି ରସୁ ହୃଦୟ ରଞ୍ଜ ରସ ସାରସେ ।

ରଚଇ କବିଚନ୍ଦ୍ର ପଦ ସୁମରି ଜୟଦେବରେ, ବନ୍ଦି ହରି ଭକତ ଜନ ହରିହଁ ବଳି, ଭାବରେ ।



ତତ୍କି କାମପି କାମିନୀମଭିସୃତଃ କି ବା କଳାକେଳିଭି-ବିଦ୍ଧୋ ବନ୍ଧୁ ଭିରନ୍ଧକାରିଣୀ ବନାଭ୍ୟର୍ଷ୍ଣେ କିମୁଦ୍ରଭାମ୍ୟତି । କାତଃକ୍ଲାନ୍ତମନା ମନାଗପି ପଥି ପ୍ରସ୍ତାତୁମେବାକ୍ଷମଃ ସଂକେତୀକୃତ-ମଞ୍ଜୁ-ବଞ୍ଜୁଳ-ଲତା-କୁଞ୍ଜେଽପି ଯନ୍ନାଗତଃ ।।୧।।

> ଅଥାଗତାଂ ମାଧବ-ମନ୍ତରେଶ ସଖୀମିଙ୍ଘଂ ବୀକ୍ଷ୍ୟ ବିଷାଦମୂକାମ୍ । ବିଶଙ୍କମନା ରମିଙ କୟାପି କନାର୍ଦ୍ଦିନଂ ଦୃଷ୍ଟବଦେତଦାହ । । ୨ । ।

ଇତି ତ୍ରୟୋଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ।



କେ ଗୋପୀ-ରସ-ରଙ୍ଗରେ ଭୁଲି ଅବା କ୍ରୀଡ଼େ ସଖା ସଙ୍ଗତେ, ରାତ୍ରେ ଏ ଘନ-ଅନ୍ଧକାର ବନରେ କିୟା ପଥେ ଭ୍ରାନ୍ତ ସେ । କ୍ଲୀନ୍ତେ ବା ଧନ ମୋ ସତେ ବିରହରେ ଚିନ୍ତାଭରେ ମଗ୍ନ ଗୋ, ପାଦେ ଶକ୍ତି କି ନାହିଁ ସେ ନ ଅଇଲେ ସଂକେତ କୁଞ୍ଜେ ଅବା ।। ୧।।

(ଶାହ୍ଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ନିରେଖି ରାଧା ହରି ନାହିଁ ସଙ୍ଗେ ବିଷାଦ ମୌନୀ ସଜନୀ ପ୍ରବେଶ । ପୁଚ୍ଛେ ସଶଙ୍କେ ରସିଛନ୍ତି କାହିଁ ସତେ କି ନେତ୍ରେ ଦେଖିଲା ପରା ସେ ।।୨।। (ଉପେନ୍ଦ୍ର ବକ୍ରା)

ଇତି ତ୍ରୟୋଦଶ ସହର୍ଭ ।

### ଅଥ ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

### ଗୀତମ୍ ।୧୪।

#### ବସନ୍ତରାଗେଣ ଯତିତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

ସ୍କର-ସମରୋଚିତ-ବିରଚିତ-ବେଶ। ଗଳିତ-କୁସୁମ-ଦର-ବିଲୁଳିତ-କେଶା । କାପି ମଧୁରିପୁଣା, ବିଳସତି ଯୁବତିରଧ୍କଗୁଣା ।।ଧୁବମ୍।।

(9)

ହରି-ପରିରୟଣ-ବଳିତ-ବିକାର। କୁତ-କଳଶୋପରି-ତରଳିତ-ହାର। ।।

(୩)

ବିଚଳଦଳକ–ଲଳିତାନନ–ଚନ୍ଦ୍ର । ତଦଧର–ପାନ–ରଭସ–କୃତ–ତନ୍ଦ୍ରା ।।

(8)

ଚଞ୍ଚଳ–କୁଷ୍ଟଳ–ଦଳିତ- କପୋଳା ମୁଖରିତ–ରସନ–କଘନ–ଗତି–ଲୋଳା ।।

### ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

#### ଗୀତ ।୧୪।

#### ବସନ୍ତ-ରାଗ । ଯତି-ତାଳ ।

(9)

ରତିରଣ-ମାଦକ ସୁନ୍ଦର-ବେଶେ । ସୁମନ-ଦଳା ଦର ମୁକୁଳିତ କେଶେ କେ ହରି ତୁଲରେ, ବିହରଇ ମୋ ତହୁଁ ବଳି ଗୁଣରେ । ଘୋଷା ।

(9)

ହରି-ଆଲିଙ୍ଗନ-ପୁଲକ-ବିଭୋଳେ କୁଚ-ଯୁଗ ପର ଚଳ ମାଳ ଡ ଦୋଳେ ।

(୩)

ଚଞ୍ଚଳ କୁନ୍ତଳ ଆନନ ଶୋହେ ନୟନ ନିମୀଳିତ ଚୁୟନ ମୋହେ ।

(8)

କୁଷଳ ଲୋଳ-କପୋଳ କି ସାଚ୍ଚେ କିଙ୍କିଣି ଚଳ-ଚଘନେ ମୃଦୁ ବାଚ୍ଚେ ।



ଦୟିତ-ବିଲୋକିତ-ଲଜିତ-ହସିତା ବହୁବିଧ-କୂକିତ-ରତି-ରସ-ରସିତା ।।

(9)

ବିପୁଳ-ପୁଲକ-ପୃଥୁ-ବେପଥୁ-ଭଙ୍ଗ। ଶ୍ୱସିତ-ନିମୀଳିତ-ବିକସଦନଙ୍ଗା ।।

(୭)

ଶ୍ରମକଳ-କଣ-ଭର-ସୁଭଗ-ଶରୀର। ପରିପତିତୋରସି ରତି-ରଣ-ଧୀର। ।।

**(** | )

ଶ୍ରୀକୟଦେବ-ଭଣିତ-ହରି-ରମିତମ୍ କଳି-କଳୁଷ୍ଟ କନୟତ୍ୱ ପରିଶମିତମ୍ । ।

ବିରହ-ପାଷ୍ଟ୍ର-ମୁରାରି-ମୁଖାୟୁକ– ବ୍ୟୁତିରଙ୍ଗ ତିରୟନୁପି ବେଦନାମ୍ । ବିଧୁରତୀବ ତନୋତି ମନୋଭୂବଃ ସୁହ୍ଦୟେ ହ୍ଦୟେ ମଦନବ୍ୟଥାମ୍ ।।

ଇତି ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ।



ନାଗର ହେରି ସଲାଜ ସୁହାସୀ କୂଜଇ ରତି ରସରେ ରସି ଭାସି ।

#### (9)

ଗୁରୁ ପୁଲକେ ଶିହରେ ମୁଦି ଆଖି ଶ୍ୱାସ ବହେ ଖର ରତି-ରସ ଚାଖି ।

#### (9)

ଶ୍ରମ-ଜଳ-ବିହୁ-ସୁଶୋଭନ ଅଙ୍ଗେ । ହରି ଉର ପତିତା ରତି-ରଣ ରଙ୍ଗେ ।

#### **( ( )**

ଶ୍ରୀ କୟଦେବ ରଚନ ହରି-ରମଣ କର କଳି-କନିତ ତାପ ଭୟ ହରଣ ।

ସାଧୁ ପ୍ରଧାନ ଜନମଥଳବାସୀ କାଳୀ ଅନ୍ୱଦିନ ଆଶିଷ ଆଶୀ ।

ସ୍ମର-ସଖା ବିଧୁ-ଅଷ୍ଟ ଗତେ ସିନା ବିରହ ତାପ ଶମେ ସହି ମୁଁ ମରେ । ହରି ମୁଖେ ସ୍ମରି, ପାଷ୍ଟୁର ଚନ୍ଦ୍ରମା ଅତନୁ ତାପ ବିସାରଇ ମୋ ମନେ ।

ଇତି ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ସହର୍ଭ

### ଅଥ ପଞ୍ଚଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

### ଗୀତମ୍ ।୧୫।

### ଗୁର୍ଜରୀରାଗେଣ ଏକତାଳୀତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

#### (9)

ସମୁଦିତ-ମଦନେ ରମଣୀ-ବଦନେ ଚୁୟନ-ବଳିତାଧରେ । ମୃଗମଦ-ତିଳଙ୍କ ଲିଖତି ସପୁଲଙ୍କ ମୃଗମିବ ରଜନୀକରେ ।। ରମତେ ଯମୁନା-ପୁଲିନ-ବନେ ବିଜୟୀ ମୁରାରିରଧୁନା ।।ଧ୍ରୁବମ୍ ।।

#### (9)

ଘନଚୟ-ରୁଚିରେ ରଚୟତି ଚିକୁରେ ତରଳିତ-ତରୁଣାନନେ କୁରୁବକ-କୁସୁମ୍ଫ ଚପଳା-ସୁଷ୍ପଫ ରତିପତି-ମୃଗ-କାନନେ ।।

#### (୩)

ଘଟୟତି ସୁଘନେ କୁଚ-ଯୁଗ-ଗଗନେ ମୃଗମଦ-ରୂଚିରୁଷିତେ ମଣିସରମମଳଂ ତାରକ-ପଟଳଂ ନଖ-ପଦ-ଶଶି-ଭୂଷିତେ ।।

#### (8)

କିତ-ବିସ-ଶକଳେ ମୃଦୁ-ଭୁକ-ଯୁଗଳେ କରତଳ-ନଳିନୀ-ଦଳେ ମରକତ-ବଳଙ୍ଘ ମଧୁକର-ନିଚଙ୍ଘ ବିତରତି-ହିମ-ଶୀତଳେ ।।

### ପଞ୍ଚଦଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

#### ଗୀତ ।୧୫।

#### ଗୁଜରୀ-ରାଗ । ଏକତାଳୀ-ତାଳ

#### (9)

ମାର-ଉଦୟକର କା'ର ଶଶିମୁଖର ଚୁୟନ-ରସିଆ ହରି କୟୂରି-ତିଳକେ ରଞ୍ଜଇ ପୁଲକେ ଶଶ ଶଶଧରେ ସରି । ବିହରେ ଯମୁନାତଟ ବନରେ ଅଧୁନା ତ ନାଗର ସୁଖେ ।। ଘୋଷା ।।

#### (9)

ରତିପତି-ମୃଗ-ବନ-ସମ କୁନ୍ତଳ-ଘନ, ତହିଁ କୁରୁବକ ଖଞାଇ ଗୁଣ ପରଙ୍ଗସେ ହରି ଅତି ତୋଷେ ଘନ-ବିକୁ ନିକି ଗଞାଇ ।।

#### (୩)

ମୃଗମଦ-ଲେପିତ-କୁଚ ଘନ-ପରିମିତ, ନଖାଙ୍କ-ଶଶି ରାଜଇ ତଥି ପର ହରିକର, ହାର ମୋତିବର, ତାରାବଳି କି ସାଜଇ ।

#### (8)

ହିମ ତହୁଁ ଶୀତଳ ବାହୁ-କମଳ-ନଳ କରତଳ ବଳି ସାରସେ ସରି ଅଳି ନିଚୟେ, ମରକତ ବଳୟେ, ଭରଇ ତ ମୁଦ-ମାନସେ ।



ରତି-ଗୃହ-କଘନେ ବିପୁଳାପଘନେ ମନସିଜ-କନକାସନେ ମଣିମୟ-ରସଙ୍ଗ ତୋରଣ-ହସଙ୍ଗ ବିକିରତି କୃତ-ବାସନେ । ।

#### (9)

ଚରଣ-କିଶଳୟେ କମଳା-ନିଳୟେ ନଖ-ମଣିଗଣ-ପୂର୍କିତେ ବହିରପବରଙ୍ଗ ଯାବକ-ଭରଙ୍ଗ ଜନୟତି ହୁଦି ଯୋଜିତେ ।।

#### (୭)

ରମୟତି ସୁଭୃଶଂ କାମପି ସୁଦୃଶଂ ଖଳହଳଧରସୋଦରେ କିମଫଳମବଙ୍ସ ଚିରମିହ ବିରଙ୍ସ ବଦ ସଖି ! ବିଟପୋଦରେ ।।

#### **(**\(\(\tr\)\)

ଇହ ରସ ଭଣନେ କୃତ-ହରି-ଗୁଣନେ ମଧୁରିପୂ-ପଦ-ସେବକେ କଳି-ଯୁଗ-ରଚିଙ ନ ବସତୂ ଦୁରିଙ କବିନ୍ପ-ଜୟଦେବକେ ।।

ନାୟାତଃ ସଖି ! ନିର୍ଦ୍ଦୟୋ ଯଦି ଶଠସ୍କଂ ଦୂତି ! କିଂ ଦୂୟସେ ସ୍ୱଚ୍ଛନ୍ଦଂ ବହୁବଲ୍ଲଭଃ ସ ରମତେ, କିଂ ତତ୍ର ତେ ଦୂଷଣମ୍ । ପଶ୍ୟାଦ୍ୟ ପ୍ରିୟ-ସଙ୍ଗମାୟ ଦୟିତସ୍ୟାକୃଷ୍ୟମାଣାଂ ଗୁଣୈ-ବୃତ୍କଣ୍ଠାର୍ଦ୍ଦିଭରାଦିବ ସ୍କୃଟଦିଦଂ ଚେତଃ ସ୍ୱୟଂ ଯାସ୍ୟତି । । ୧ । ।

#### ଇତି ପଞ୍ଚଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ।

٠,



#### (8)

ରତିଗୃହସରି ତା' କଘନ ବିପୁଳତା ମଦନ-କନକ-ପୀଠ ସେ ତୋରଣ ଫୁଲ ସରି, ମଣିମେଖଳ ହରି, ରଚି ପୁଲକିତ ଚିଉ ସେ ।

#### (೨)

ନଖମଣି-ମଷିତ ଚରଣ ସୁଶୋଭିତ କମଳାଳୟ ଗଞ୍ଚଇ ଉରସ ପରେ ଧରି, ଆଦର କରି ହରି, ଅଳତା-ରସ ରଞ୍ଚଇ ।

#### (9)

ହଳଧର ସୋଦର ଶଠ ନାଗରବର ରମଇ ସୁନୟନା ସହ କାହିଁକି ରେ ସହି ! କଦନ ସହି ମୁହିଁ, ଥିବି ବନଥଳିରେ କହ ।

#### **(** | |

ଶୂଣି ରସ-ରଚନେ-ହରି-ଗୁଣ-କଥନେ, କବି ନୃପ ଜୟଦେବର ନ ପରଶୁ ମନରେ କଳିଯୁଗ ଜନରେ ପାପକଳୁଷ ଭାବର ।

କବିବର ରଚନ, କରି ଅନୁସରଣ, ରଚଇ କବିଶଶୀ ପଦ ଚଞ୍ଚଳ ମତି ଅତି, ମାଧବ ପଦ ଗତି, ଘଟୁ ମମ ଚିର ସମ୍ପଦ ।

କୁଞ୍ଜେ ସେ ଯଦି ବା ନ ଆସି ଛଳିଲେ ଗୋ ଦୂତି ତୋ ଦୁଃଖ କି ? ସ୍ୱଛନ୍ଦେ ବ୍ରଜନାଗରୀ ସହିତରେ ମାତେ କି ତୋ ଦୋଷ ଖୋ । ଆକର୍ଷେ ଗୁଣରାଜି ତା'ର ସହି ମୋ ଚିରେ ଅନା' ରେ ସହି, ଉତ୍କଣ୍ଠା-ବିକଳେ ବିଦୀର୍ଶ-ହୃଦ ତା ପାଶେ ସ୍ୱୟଂ ଧାମଇଁ ।।୧।। (ଶାର୍ଦ୍ଦୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ଇତି ପଞ୍ଚଦଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

### ଅଥ ଷୋଡ଼ଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

### ଗୀତମ୍ ।୧୬।

### ଦେଶବରାଡ଼ୀରାଗେଣ ରୂପକତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

ଅନିଳ-ତରଳ-କୁବଳୟ-ନୟନେନ ତପତି ନ ସା କିଶଳୟ-ଶୟନେନ । ସଖି ! ଯା ରମିତା ବନମାଳିନା । । ଧ୍ରୁବମ୍ । ।

(9)

ବିକସିତ-ସରସିକ-ଲଳିତ-ମୁଖେନ ଷ୍ଟୁଟତି ନ ସା ମନସିକ-ବିଶିଖେନ ।।

(୩)

ଅମୃତ-ମଧୁର-ମୃଦୁତର-ବଚନେନ କ୍କଳତି ନ ସା ମଳୟକ-ପବନେନ ।।

### ଅଥ ଷୋଡ଼ଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

#### ଗୀତ ।୧୬।

### ଦେଶବରାଡ଼ୀ-ରାଗ । ତାଳ-ରୂପକ ।

(9)

ପବନ-ଚଳିତ କୁବଳୟ ନୟନେ ଗୋ, ଲଭିକି ଝୁମେ ନବଦଳ ଶୟନେ ଗୋ ? ହରି ଯା ରସରେ ବିହରେ ସହିରେ ।। ଘୋଷା ।।

(9)

ବରି ହରି-ସଇ-ସରସିଜ ବଦନେ ଗୋ, ଝୁରିବ କି ସେ ମନସିଜ କଦନେ ଗୋ ।।

(୩)

ଅମିୟ ବଳି ମଧୁର ବଚନ ଶୁଣେ ଯେ ଦହନ ସମେ ମଳୟଜ କି ଗୁଣେ ସେ ?



ସ୍ଥଳ-ଜଳରୂହ-ରୂଚି-କର-ଚରଣେନ ଲୁଠତି ନ ସା ହିମକର-କିରଣେନ ।

#### (8)

ସକଳ-କଳଦ-ସମୁଦୟ-ରୁଚିରେଣ ଦହତି ନ ସା ହୃଦି ତିର-ବିରହେଣ ।

#### (9)

କନକ-ନିକଷ-ରୁଚି-ଶୁଚି-ବସନେନ ଶ୍ୱସିତି ନ ସା ପରିଜନ-ହସନେନ ।

#### (୭)

ସକଳ-ଭୁବନ-ଜନ-ବର-ତରୁଣେନ ବହତି ନ ସା ରୁଳମତି-କରୁଣେନ ।

#### **(** | )

ଶ୍ରୀ କୟଦେବ-ଭଣିତ-ବଚନେନ ପ୍ରବିଶତୁ ହରିରପି ହୃଦୟମନେନ ।



ଥଳ-ସରସିଜ ସରି କର-ପଦ ପାଇ ଲୃଠିବ କି ସେ ଡରି ଶଶିକର ଛାଇ ?

#### (8)

ରସି ନବ-ଜଳଧର-ରୁଚି ହରି ସଙ୍ଗେ ବିରହ ସତେ ସଖି ! ଦହଇ କି ଅଙ୍ଗେ ?

#### (9)

ତନୁବର-ଜଡ଼ିତ କନକ-ରୁଚିବାସେ ଲଭି କି ଡରେ ପରିଜନ ପରିହାସେ ?

#### (9)

ତରୁଣଗଣର ବର ହରି ତିନିଲୋକେ ବରି ସଖି, କେ ଜଳି ମରଇ କି ଶୋକେ ?

#### ( r )

ଶ୍ରୀଚୟଦେବ ଭଣିତ ମଧୁଗୀତ ହରି ରସରେ ଭରୁ ଜଗଜନ ଚିଉ

ଫବଳ କବିଶଶି-ନୟନର ଧାର ଅରପ୍ରଛି ହେ କବିବର, ଉପଚାର ।



ମନୋଭବାନନ୍ଦନ ଚନ୍ଦନାନିଳ ପ୍ରସୀଦ ରେ ଦକ୍ଷିଣ ମୁଞ୍ଚ ବାମତାମ୍ । କ୍ଷଣଂ କଗତ୍ପ୍ରାଣ ବିଧାୟ ମାଧବଂ ପୁରୋ ମମ ପ୍ରାଣହରୋ ଭବିଷ୍ୟସି ।। ୧ ।।

ରିପୁରିବ ସଖୀ-ସଂବାସେ। ଽୟଂ ଶିଖୀବ ହିମାନିଳେ। ବିଷମିବ ସୁଧାରଶ୍ମିୟିସ୍କିନ୍ଦୁନୋତି ମନୋଗତେ । ହୃଦୟମଦୟେ ତସ୍କିନ୍ନୈବଂ ପୁନର୍ବଳତେ ବଳାତ୍ କୁବଳୟ-ଦୃଶାଂ ବାମଃ କାମୋ ନିକାମ-ନିରଙ୍କୁଶଃ । । ୨ । ।

ବାଧାଂ ବିଧେହି ମଳୟାନିଳ ପଞ୍ଚବାଣ ପ୍ରାଣାନ୍ଗୃହାଣ ନ ଗୃଙ ପୁନରାଶ୍ରୟିଷ୍ୟେ । କିଂ ତେ କୃତାନ୍ତଭଗିନି, କ୍ଷମୟା ତରଙ୍ଗୈ ରଙ୍ଗାନି ସିଞ୍ଚ ମମ ଶାମ୍ୟତ୍ ଦେହଦାହଃ ।। ୩ ।।



କାମେ ସୁଖୀକାରକ ଦକ୍ଷିଣାନିଳ ବିରାଗତା ବର୍ଜି ସରାଗତା ଭଜି ଥରେ ତୁ ନେତ୍ରେ ଦରଶାଇ ମାଧବେ ପରେ ତୁ ରେ, ଛାର ପରାଣ ମୋ ହର ।। ୧ ।।

(ବଂଶପୁ)

ଅରିସରି ସଖୀ ଭାଳେ ମନ୍ଦାନିଳେ ବଳି ଅଗ୍ନି ବା ବିଷସମ ମଣେ ଚନ୍ଦ୍ରେ ସେ ଆସିଲେ ସ୍ମୃତି-ତୋରଣେ । ନିଠୁର ଅତି ସେ ଜାଣେଁ, ଧାଏଁ ବଳେ ହୃଦ କାହିଁକି ନିରତ ରମଣୀ ସଙ୍ଗେ ସାଧେ ସ୍ମର ପ୍ରତିକ୍ଳତା ।। ୨ ।।

(ହରିଣୀ)

ଦୁଃଖେ ଜଳାଅ ମଳୟାନିଳ ମାନସେ ମୋ ପ୍ରାଣେ ବିନାଶ ସ୍ମର ! ଫେରି ଘରେ କି କାର୍ଯ୍ୟ ? ମୋରେ କ୍ଷମା କରୁ କିପାଁ ଯମୁନା ! ବୃଥାରେ ? ନୀରେ ବୃଡ଼ାଇ ତନୁରେ ହର ଦେହ ଦାହେ ।। ୩। ।

(ବସନ୍ତ-ତିଳକ)



ପ୍ରାତର୍ନୀଳ-ନିଚୋଳମତ୍ୟୁତମୁରଃ ଫବୀତପୀତାଂଶୁଙ୍କ ରାଧାୟାଷ୍ଟକିଙ୍ ବିଲୋକ୍ୟ ହସତି ସ୍ୱୈଙ୍ ସଖୀମଣ୍ଡଳେ । ବ୍ରୀଡ଼ା-ଚଞ୍ଚଳମଞ୍ଚଳଂ ନୟନୟୋରାଧାୟ ରାଧାନନେ । ସ୍କେର ସ୍କେରମୁଖୋଃୟମୟୁ କଗଦାନନ୍ଦାୟ ନନ୍ଦାତ୍କଳଃ ।।

ଇତି ଷୋଡ଼ଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦ୍ଦେ ମହାକାବ୍ୟେ ବିପ୍ରଲବ୍ଧାବର୍ଣ୍ଣନେ ନାଗର-ନାରାୟଣୋ ନାମ ସପ୍ତମଃ ସର୍ଗଃ ।



ରାଧା ବକ୍ଷ ସୁସଜ ପୀତ ବସନେ ଶ୍ୟାମାଙ୍ଗ ନୀଳାୟରେ ଗୋପୀଏ ଚକିତେ ଅନାଇଁ ହସିଲେ କୁଞ୍ଜେ ପ୍ରଭାତେ ଦିନେ । ଲାଜେ ହେଠମଥା ଧନୀ ଦରଶନେ, ଗୋବିନ୍ଦ ମନ୍ଦେ ହସେ । ଭାବେ ସେ ଭରପୁର ନାଗର ଭବେ ଆନନ୍ଦ-ଧାରା ଭରୁ ।।

(ଶାହୂ୍ଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ଇତି ଷୋଡ଼ଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟରେ ବିପ୍ରଲବ୍ଧା ବର୍ତ୍ତନେ ନାଗର ନାରାୟଣ ନାମକ ସପ୍ତମ ସର୍ଗ

# ଅଥ ଅଷ୍ଟମଃ ସର୍ଗଃ

### ବିଲକ୍ଷ-ଲକ୍ଷ୍ମୀପତିଃ

ଅଥ କଥମପି ଯାମିନୀ ବିନୀୟ ପ୍ଲର-ଶର-କର୍ଜରିତାପି ସା ପ୍ରଭାତେ । ଅନୁନୟ-ବତନଂ ବଦନ୍ତମଗ୍ରେ ପ୍ରଣତମପି ପ୍ରିୟମାହ ସାଭ୍ୟସୂୟମ୍ ।।୧।।

## ସପ୍ତଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

### ଗୀତମ୍ ।୧୭।

ଭୈରବୀରାଗେଣ, ଯତିତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

ରକନି-କନିତ-ଗୁରୁ ଜାଗର-ରାଗ କଷାୟିତମଳସ-ନିବେଶମ୍ ବହତି ନୟନମନୁରାଗମିବ ଷ୍ଟୁଟମୁଦିତ-ରସାଭିନିବେଶମ୍ । ହରି ହରି ଯାହି ମାଧବ ! ଯାହି ଜେଶବ ! ମା ବଦ କୈତବବାଦମ୍ ତାମନୁସର ସରସୀରୁହଲୋଚନ ଯା ତବ ହରତି ବିଷାଦମ୍ ।। ।। ଧ୍ରୁବମ୍ ।।

### (allo)

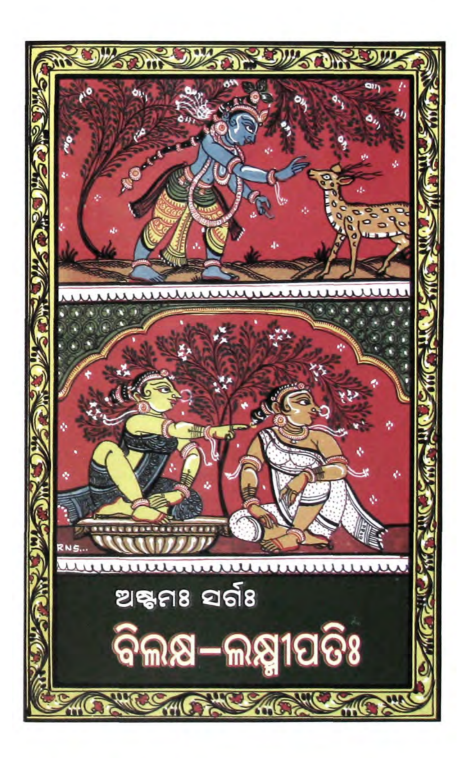
ଚାହିଁ ଚାହିଁ ଆଖିପାଣି ଆଖିକୋଣରେ ମଲାଣି । ତେବେ ହେଲେ ଦେଖା ନାହିଁ ଶଠନାଗରଙ୍କର । ନୟନର ପ୍ରତି ପଲକପାତରେ ଶ୍ରୀମତୀ ମଣୁଛନ୍ତି – ଆସିଲେ ପରା ସେ !!

ମଉଳି ଆସିଲା କହ୍ । ବଉଳ-ଗହଳରେ ଡାକୁଆ କକଳପାତି ଚେତାଇଦେଲା— ରାତି ପାହିଲା । ଏଡିକିବେଳେ କୁଞ୍ଜଦ୍ୱାରରେ ଦିଶିଗଲା ହେଠ ମଥାରେ ଉଭା ହୋଇଛନ୍ତି ଅପରାଧୀଟିପରି ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର । ଦେହସାରା ଫୁଟି ଦିଶୁଛି ଜାଗର-ଯାମିନୀର ପ୍ରିୟାମିଳନ ସଙ୍କେତ ।

ଘୁମ ଢୁଳୁଢୁଳୁ ଆଖି— ଦଳା ବନମାଳା ।

ଚାହିଁଦେଇ ଧେର୍ଯ୍ୟହର। ହେଲେ ରାଈ । ଅଭିମାନରେ କଳିଉଠିଲା ହୃଦୟ । ରାଗରେ ମୁଖ ଫେରାଇ ସହଚରୀକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଲେ— ''ଶଠଙ୍କୁ କହିଦିଅ ସଖି ! ଆଉ ଏ ନିଲ୍ଲ୍କମୁଖ ମୋତେ ନ ଦେଖାଇ, ବେଗେ କୁଞ୍ଜରୁ ବାହାରି ଯାଆନ୍ତୁ । ବାଳୁତ କାଳରୁ ଅବଳାବଧ ପାଇଁ ଯାହାଙ୍କର ପ୍ରଖ୍ୟାତି, ସେ ପୁଣି ଏଠାକୁ ଆସିଛନ୍ତି କାହିଁକି ?

ଖ୍ୟିତା-ନାୟିକାଙ୍କର ଏଇ ଝିଙ୍ଗାସବାଣୀ ନୀରବରେ ସହି ଧୂର୍ତ୍ତନାୟକ ପାଲଟିଲେ— ''ବିଲକ୍ଷ-ଲକ୍ଷ୍ମୀପତି'' ।



# ଅଥ ଅଷ୍ଟମ ସର୍ଗ ବିଲକ୍ଷ-ଲକ୍ଷ୍କୀପତି

ତହୁଁ ଅତି ଗୁରୁ ଯାମିନୀ ପୁହାଇ, ପୁର-ଶର-ପୀଡ଼ନ ପାଇ ସେ ପ୍ରଭାତେ, ପ୍ରଣମି ଅନୁନୟେ କହତେ ଶ୍ୟାମ, ଖର ବଚନେ ରୁଷି ରାଧ୍କା ଶୁଣାଏ ।। ୧ ।। (ପୁଷ୍ପିତାଗ୍ରା)

ସପ୍ତଦଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

ଗୀତ ।୧୭ ।

ରାଗ-ଭୈରବୀ । ତାଳ-ଯତି ।

(9)

ତେତି ରାତି ନବ-ଅରୁଣ-ବରଣ ତବ ଅଳସ-ନୟନ-ପରକାଶେ, ଦରମୁକୁଳିତ-ଗତି, କେ ରମଣୀ-ପ୍ରତି, ରସ-ଅନୁରାଗ ବିକାଶେ । ଯା, ଯା ମାଧବ, କେଶବ ହେ ! ଛଳ ଚାଟୁ ଭାଷୁଛ କି ଆଶେ ? ଯା ତୁଲରେ ରସି ରାତି ପୁହାଇଲ, ଯାଅ ଯାଅ ତା ପାଶେ ।। ଘୋଷା ।।



କଜଳ-ମଳିନ-ବିଲୋଚନ-ଚୁୟନ-ବିରଚିତ-ନୀଳିମ ରୂପମ୍ । ଦଶନ-ବସନମରୁଙ ତବ କୃଷ ତନୋତି ତନୋରନୁରୂପମ୍ ।।

#### (୩)

ବପୁରନୁହରତି ତବ ସ୍କର-ସଙ୍ଗର-ଖର-ନଖର-କ୍ଷତ-ରେଖମ୍ । ମରକତ-ଶକଳ-କଳିତକଳଧୌତ-ଲିପେରିବ ରତି-କୟଲେଖମ୍ ।।

#### **(**8)

ଚରଣ-କମଳ-ଗଳଦଲକ୍ତକ-ସିକ୍ତମିଫ ତବ ହୃଦୟମୁଦାରମ୍ । ଦର୍ଶୟତୀବ-ବହିର୍ମଦନ-ଦୁମ-ନବ-କିଶଳୟ-ପରିବାରମ୍ ।।

#### (8)

ଦଶନ-ପଙ୍ଦ ଭବଦଧର-ଗଙ ମମ ଜନୟତି ଚେତସି ଖେଦମ୍ । କଥୟତି କଥମଧୂନାପି ମୟା ସହ ତବ ବପୁରେତଦଭେଦମ୍ ।।



କଜଳ-ମଳିନ-ନୟନ-ଘନ-ଚୁୟନ-ଜନିତ ପ୍ରଭାବ ବିରାଜେ, ରଙ୍ଗ ଅଧର ଧରି କୃଷ ବରନ ତବ ତନୁ ଅନୁରୂପ ତ ସାଜେ ।

#### (୩)

ଶ୍ୟାମ ଅଙ୍ଗବର ଶୋଭିତ ଖରତର କାମ-ସମର ନଖ ଧାରେ, କନକ ରସେ ବା ମର୍କିତ ଖଷେ ରାଜିତ ରତି-ଜୟ ଗାରେ ।

#### (8)

ବାନ୍ଧବି-ପୟର ରଙ୍ଗ-ଅଳତା-ରସ ରଞ୍ଜିତ ବର-ଉରଭାଗେ, ମଦନ-ପାଦପର ନବ-କିଶଳୟ ବା ପ୍ରକଟିତ ପ୍ରେମ ସରାଗେ ।

#### (8)

ବାଧଇ ତବ ଅଧରେ ଦଶନ-କ୍ଷତ ଦାନିଛି କେ ରସି ଥାପି, କହଇ ସତେ ତବ ମମ ତନୁଗତରେ ଭେଦ ତ ନାହିଁ ତଥାପି ।



ବହିରିବ ମଳିନତଙ ତବ କୃଷ ମନୋଽପି ଭବିଷ୍ୟତି ନୂନମ୍ । କଥମଥ ବଞ୍ଚୟସେ ଜନମନୁଗତମସମଶର-କ୍ୱର-ଦୂନମ୍ ।।

#### (୭)

ଭ୍ରମତି ଭବାନବଳା-କବଳାୟ ବନେଷୁ କିମତ୍ର ବିଚିତ୍ରମ୍ । ପ୍ରଥୟତି ପୂତନିକୈବ ବଧୂ-ବଧ-ନିର୍ଦ୍ଦୟ-ବାଳ-ଚରିତ୍ରମ୍ ।

#### **(**\(\(\)\)

ଶ୍ରୀଳୟଦେବ-ଭଣିତ-ରତି-ବଞ୍ଚିତ-ଖଣ୍ଡିତ-ଯୁବତି-ବିଳାପମ୍ । ଶୃଣ୍ଡ ସୁଧା-ମଧୁଙ ବିବୁଧା ବିଧୁଧାଳୟତୋ ଶି ଦୁରାପମ୍ ।।



ଅଙ୍ଗ-ରଙ୍ଗ ଭଳି ଅନ୍ତର ତୃ୍ୟର ନିଷିତ ମଳିନ ବିଚାରେଁ, ନତୁ ପରବଞ୍ଚନ କେସନ କର ଯେ ପୀଡ଼ିତ ମଦନ-ବିକାରେ ।

#### (9)

ଭରମ ବନେ ଅବଳା-ବଧ-କାରଣ ଶ୍ୟାମ, ନୁହେ ତ ବିଚିତ୍ର, ପୂତନାର ବଧ ବାଳୁତ କାଳରୁ ଖ୍ୟାତ ନୁହେ କି ଚରିତ୍ର ?

#### **(**r)

ଶ୍ରୀ ଜୟଦେବ ଭଣେ ରତି-ବଞ୍ଚତ-ଖଷ୍ଠିତ ଯୁବତୀ-ବାଣୀ । ସୁଧାଧାର ବଳି ମଧୁର ଶ୍ରତି-ମୁଖେ ସ୍ପର୍ଗ ତୃଚ୍ଛ ପରିମାଣି ।

ମାଧବ-ରାସରଙ୍ଗ-ଅନୁରଞିତ ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ପ୍ରବହେ ଲୋଭିତ ମତି କବିଚନ୍ଦ୍ର ରଚନ ଏ ଅନୁସରି ସମସୂର ଛନ୍ଦେ ।



ତବେଦଂ ପଶ୍ୟନ୍ତ୍ୟାଃ ପ୍ରସରଦନୁରାଙ୍ଗ ବହିରିବ । ପ୍ରିୟା-ପାଦାଲକ୍ତ-କ୍ଲୁରିତମରୁଣ-ଦ୍ୟୋତି ହୃଦୟମ୍ ।। ମମାଦ୍ୟ ପ୍ରଖ୍ୟାତ-ପ୍ରଣୟ-ଭର-ଭଙ୍ଗେନ କିତବ । ତୃଦାଲୋକଃ ଶୋକାଦପି କିମପି ଲଜ୍ଞା କନୟତି ।। ୧ ।।

ଅନ୍ତର୍ମୋହନ-ମୌଳି-ଘୂର୍ତ୍ତନ-ଚଳନ୍-ମନ୍ଦାର-ବିଫସ । ଓବ୍ଧାକର୍ଷଣ-ଦୃପ୍ତିହର୍ଷଣ-ମହାମନ୍ତଃ କୁରଙ୍ଗୀ-ଦୃଶାମ୍ ।। ଦୃପ୍ୟଦାନବ-ଦୂୟମାନ-ଦିବିଷଦୁର୍ବାର-ଦୁଃଖାପଦାମ୍ । ଙ୍ରଶଃ ଙ୍କସରିପୋର୍ବିପୋଳୟତୁ ବଃ ଶ୍ରେୟଂସି ବଂଶୀରବଃ ।।୨।।

ଇତି ସପ୍ତଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ମହାକାବ୍ୟେ ଖଣ୍ଡିତାବର୍ତ୍ତନେ ବିଲକ୍ଷ-ଲକ୍ଷ୍ମୀପତି-ର୍ନାମ ଅଷ୍ଟମଃ ସର୍ଗଃ ।



ପ୍ରିୟାପାଦେ ଲେଖା ଅରୁଣ-ଅଲତା ରଞ୍ଜିତ-ହୃଦ ସତେ ଅନ୍ତସ୍ଥାୟୀ ପ୍ରଖର ଅନୁରାଗେ ପ୍ରକଟଇ । ନ ବାଧେ ମୋ ପ୍ରାଣେ ଶଠ ! ପ୍ରଶୟରେ ଭଞ୍ଜନ ଛଇ ବରଂ ଲାଗେ ଲଜା ତବ ବଦନ ଚାହେଁ ମୁଁ ଯଦିବା ।। ୧ ।।

(ଶିଖରିଣୀ)

ଯେ ବଂଶୀସ୍ୱନରେ କୁରଙ୍ଗ-ନୟନା-ବାମାର ଘାରେ ମଥା ନାଶେ ବୁଦ୍ଧି, ଥରାଇ ମୌଳି, କବରୀ, ମନ୍ଦାର-ମାଳା- ଖସେ । ହର୍ଷୋତ୍ପାଦକ ମନ୍ତରେ ବିମୁଖରେ ଆକର୍ଷଣେ ଯେ ପଟୁ ଦୈତ୍ୟେ ମାରି ସୁରେ ଦିଏ ଅଭୟ ସେ କଂସାରି ବିଫ୍ଲେ ହରୁ ।। ୨ ।। (ଶାର୍ଦ୍ଦଳ-ବିକୀଡିତ)

ଇତି ସପ୍ତଦଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟରେ ଖଣ୍ଡିତା ବର୍ତ୍ତନେ ବିଲକ୍ଷ-ଲକ୍ଷ୍ମୀପତି ନାମକ ଅଷ୍ଟମ ସର୍ଗ

## ଅଥ ନବମଃ ସର୍ଗଃ

ମୁଗ୍ଧ-ମୁକୁନ୍ଦଃ

(9)

ତାମଥ ମନ୍ନଥ-ଖିନ୍ନାଂ ରତି-ରସ-ଭିନ୍ନାଂ ବିଷାଦ-ସଂପନ୍ନାମ୍ । ଅନୁଚିତ୍ତିତ-ହରିଚରିତାଂ କଳହାନ୍ତରିତାମୁବାଚ ରହଃ ସଖୀ ।।

### ଅଥ ଅଷ୍ଟାଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

### ଗୀତମ୍ ।୧୮।

ରାମକିରୀରାଗେଣ, ଯତିତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

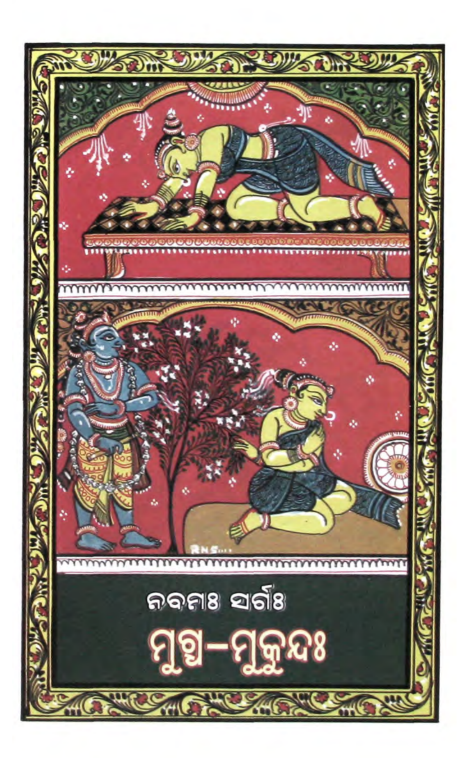
ହରିରଭିସରତି ବହତି ମଧୁ ପବନେ କିମପରମଧ୍କସୁଙ୍ଖ ସଖି, ଭବନେ । ମାଧବେ ମା କୁରୁ ମାନିନି, ମାନମୟେ ।। ଧ୍ରୁବମ୍ ।।

### (ନଅ)

ନିରାଶରେ ବାହୁଡ଼ିଗଲେ ରାଇକୃଞ୍ଜରୁ ମାଧବ । ଫେରାଇ ଦେଲେ ତାଙ୍କୁ କଳହାନ୍ତରୀତା ନାୟିକା କଟୁବଚନ କହି; ହେଲେ ମନ ଆଉ ମୁହଁ ଯେ ଅଲଗା ଅଲଗା । ରୋଷରେ, ଅଭିମାନରେ ଅନ୍ତର କରିଦେଲେ ସିନା, ଅନ୍ତର କିନ୍ତୁ ଫାଟି ଯାଉଛି ଶ୍ୟାମ-ମିଳନ ମନାସରେ । ବାଧା ମାନୁ ନାହିଁ କଳହାନ୍ତରିତାର କମନୟନର ବିକଳ ନୀରଧାର ।

ଏଡିକିବେଳେ କହିଲେ ସଖୀ — ''ୟେ କଅଣ କଲ ରାଈ ? ଫେରାଇ ଦେଲ ତ ମାଧବଙ୍କୁ କଟୁ ବଚନ କହି । ଏଇନେ ତେବେ ଆଉ ଲୂହ ଝରାଇ ଝୁରି ହେଉଛ କାହିଁକି ? କେଡ଼େ ଦୁଃଖମନା ହୋଇ କୁଞ୍ଜରୁ ବାହାରିଗଲେ ସତେ ବନ୍ଧୁ ! ଯାଉଛୁଁ ଆମେ । ତାଙ୍କୁ ଫେରାଇ ଆଣିବାକୁ ପ୍ରାଣପ୍ରଣେ ଚେଷ୍ଟା କରିବୁ । କିନ୍ତୁ ସାବଧାନ ! ତୁମେ ଯେପରି ପୁଣି ଅଭିମାନ କରି ତାଙ୍କୁ ତଡ଼ି ନ ଦିଅ । ଦୁହିଁଙ୍କ ମନଦୁଃଖ ଦେଖି ଆମ ବୃକୁ ଫାଟି ଯାଉଛି ।

ଶ୍ୟାମଙ୍କୁ ବାଟରେ ଭେଟି ସଖୀମାନେ ତାଙ୍କୁ ବୁଝାଇ ସୁଝାଇ ପୁଣି ବାହୁଡ଼ାଇ ଆଣିଲେ ରାଈ-କୁଞକୁ । ଏଥର ହେଲେ ''ମୁଗ୍ଧ ମୁକଦ'' ।



## ଅଥ ନବମ ସର୍ଗ

ମୁଗ୍ଧ-ମୁକୃନ୍ଦ

(9)

ଅତ୍ୟନ୍ତ-କାମ-ବିଧୁରା, ରତି-ସୁଖ-ହାରା ବିଷାଦେ-ପୀଡ଼ିତା, ଅନୁଶୋଚିତ-ହରି ଭଣିତା, କଳହାନ୍ତରିତା, ଧନୀକୁ କହେ ସଖୀ । (ଆର୍ଯ୍ୟା)

### ଅଥ ଅଷ୍ଟାଦଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

ଗୀତ । ୧୮।

ରାଗ-ରାମକେଳୀ (ରୀ) । ତାଳ-ଯତି

(9)

ନାଗର-ରାଚ୍ଚ ବିଜୟ ମଧୁ-ପବନେ ଅଧିକ ସୁଖ କି ସଖିରେ ! କହ ଭବନେ ? ମାଧବେ ତେଳ ତୁ ମାନ ଗୁମାନବତି ! । ଘୋଷା ।



ତାଳ-ଫଳାଦପି ଗୁରୁମତିସରସମ୍ । କିମୁ ବିଫଳି କୁରୁଷେ କୁଚ-କଳଶମ୍ ।।

#### (୩)

କତି ନ କଥ୍ତମିଦମନୁପଦମଚିରମ୍ । ମା`ପରିହର ହରିମତିଶୟରୁଚିରମ୍ ।।

#### (8)

କିମିତି ବିଷୀଦସି ରୋଦିଷି ବିକଳା । ବିହସତି ଯୁବତି-ସଭା ତବ ସକଳା ।।

#### (8)

ସକଳ-ନଳିନୀ-ଦଳ-ଶୀତଳ-ଶୟନେ । ହରିମବଲୋକୟ ସଫଳୟ ନୟନେ ।।



ହାରଇ ତାଳ-ଫଳେ କୁଚ-ରଚନ, ବିଫଳ କିପାଁ କରୁ ଗୋ, ଶୁଣ ବଚନ ।

#### (୩)

ଥର ଥର କରି ତ କରୁଛି ମୁଁ ଗୁହାରି, ନ ବରଜ ବର-ନଟ ବରଜ-ବିହାରୀ ।

#### (8)

ଆକୁଳରେ ସଖି ! ନୀର ଝରେ ଗୋ, ଯୁବତି-ଜନ ତ ପରିହାସ କରେ ଗୋ !

#### (8)

ସଜଳ ନଳିନୀଦଳ-ତପପେ ରାଈ ! ଶ୍ୟାମ ନିରେଖ ତୁ ନୟନ ଭରାଇ ।



#### (೨)

କନୟସି ମନସି କିମିତି ଗୁରୁଖେଦମ୍ ? ଶୃଣୁ ମମ ବଚନମନୀହିତ ଭେଦମ୍ ।।

#### (୭)

ହରିରୁପଯାତୁ ବଦତୁ ବହୁମଧୁରମ୍ । କିମିତି କରୋଷି ହୃଦୟମତିବିଧୁରମ୍ ।।

#### **(**\(\(\tr\)\)

ଶ୍ରୀଜୟଦେବ-ଭଣିତମତିଲଳିତମ୍ । ସୁଖୟତୁ ରସିକକଳଂ ହରିଚରିତମ୍ ।।



କାହିଁକି ସଚ୍ଚନି ! ବସିଛୁ ମନ ମାରି ? ମାନ ବଚନ, ଲଭ ସୁଖ ଅସୁମାରି ।

#### (9)

ଆସୁ ଶ୍ୟାମ କହୁ ବଚନ ସରାଗେ କାହିଁ ପାଇଁ ବସୁ ହୃଦୟ ବିରାଗେ ?

#### (r)

ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ଭଣିତ ରସ ସରସେ ହରିପଦ ରସିକ, ପାନ କର ହରଷେ ।

•

କବିଶଶି-ଅନୁସୃତ ଉହଳ ଭାଷେ ସାଧୁ ମହାକବି ଆଶିଷ ଆଶେ ।



ସାନ୍ଦ୍ରାନନ୍ଦ-ପୁରନ୍ଦରାଦି-ଦିବିଷଦ୍ବୃନ୍ଦୈରମନ୍ଦାଦର।-ଦାନମ୍ରିର୍ମୁକୁଟେନ୍ଦ୍ର ନୀଳମଣିଭିଃ ସନ୍ଦର୍ଶିତେନ୍ଦିନ୍ଦ ରମ୍ । ସ୍ୱଚ୍ଛନ୍ଦ ମକରନ୍ଦ-ସୁନ୍ଦର-ଗଳନ୍ମନ୍ଦାକିନୀ-ମେଦୁରମ୍ ଶ୍ରୀଗୋବିନ୍ଦ-ପଦାରବିନ୍ଦମଶୁଭସ୍କନାୟ ବନ୍ଦାମହେ ।। ୨ ।।

ଇତି ଅଷ୍ଟାଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

ଇତିଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ମହାକାବ୍ୟେ କଳହାନ୍ତରିତାବର୍ତ୍ତନେ ମୁଗ୍ଧ-ମୁକୁନ୍ଦୋ ନାମ ନବମଃ ସର୍ଗଃ



ରାଧେ ! ନିଷୁରତା ସରାଗ ବଦଳେ ନମ୍ରେ ଉଦାସୀନତା ସ୍ନେହୀରେ ପ୍ରତିକୂଳତା, ବିମୁଖତା ଉସୁକ ଯେ ତୋ ପ୍ରତି । ତାପେଚନ୍ଦ୍ର ତ ଚନ୍ଦନେ ତନୁ କଳେ, କନ୍ଦର୍ପ ଚିନ୍ତା ବିଷ ଶାୟି ତୋ ବିପରୀତମାର୍ଗଗମନା, କର୍ମାନୁସାରେ ଫଳେ ।।୧।।

(ଶାର୍ଦୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ଯେ କାଳେ ସୁରବୃନ୍ଦ ମୋଦମନରେ ଯା'ରେ କଣାନ୍ତେ ନତି ଶୋହେ ମୌଳିବିଭୂଷଣେ ମଣିକଣୀ ପାଦାୟୁଜେ ଭୃଙ୍ଗ ବା । ସ୍ୱର୍ଗଙ୍ଗା ମକରନ୍ଦ ନିର୍ଝର ପରା ଯା, ପାଦ ପ୍ରାବ୍ତକ୍ଷରେ ବିଘ୍ୟାନ୍ତ ହରା ସଦା ଶୁଭଭରା ଗୋବିନ୍ଦ ପାଦେ ନମୁଁ ।

(ଶାର୍ଦୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ଇତି ଅଷ୍ଟାଦଶ ସହର୍ଭ

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟରେ କଳହାନ୍ତରିତା ବର୍ତ୍ତନେ ମୁଗ୍ଧ-ମୁକୁନ୍ଦ ନାମକ ନବମ ସର୍ଗ

# ଅଥ ଦଶମଃ ସର୍ଗଃ ମୁଗ୍ଧ-ମାଧବଃ

ଅତ୍ରାନ୍ତରେ ମସ୍ଟଣ-ରୋଷ-ବଶାମସୀମ ନିଃଶ୍ୱାସ-ନିଃସହମୁଖାଂ ସୁମୁଖୀମୁପେତ୍ୟ । ସବ୍ରୀଡ଼ମୀକ୍ଷିତ-ସଖୀବଦନାଂ ପ୍ରଦୋଷେ (\*) ସାନନ୍ଦ-ଗଦ୍ଗଦ-ପଦଂ ହରିରିତ୍ୟୁବାଚ ।। ୧ ।।

# ଅଥ ଉନବିଂଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ଗୀତମ୍ ।୧୯।

# ଦେଶବରାଡ଼ୀରାଗାଷ୍ଟତାଳୀତାଳାଭ୍ୟାଂ ଗୀୟତେ ।

(9)

ବଦସି ଯଦି କିଞ୍ଚି ଦପି ଦନ୍ତରୁଚି-କୌମୁଦୀ ହରତି ଦରତିମିରମତିଘୋରମ୍ । ଷ୍ଟୁରଦଧର-ସୀଧବେ ତବ ବଦନଚନ୍ଦ୍ରମା ରୋଚୟତି ଲୋଚନ-ଚକୋରମ୍ । ପ୍ରିୟେ ଚାରୁଶୀଳେ ! ମୁଞ୍ଚ ମୟି ମାନମନିଦାନମ୍ ସପଦି ମଦନାନଳୋ ଦହତି ମମ ମାନସଂ ଦେହି ମୁଖ-କମଳ-ମଧୁପାନମ୍ । । ଧ୍ରୁବମ୍ । ।

<sup>(\*)</sup> ଦିନାନ୍ତେ ଇତି ପାଠାନ୍ତରମ୍ ।

# (ଦଶ)

ତଳି ଆସିଛି ଦିନ । ଶୀତଳ ସନ୍ଧ୍ୟାଗମ ସହିତ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କ ରୋଷ ଶିଥିଳ ହୋଇଯାଇଛି । ସଖୀମାନଙ୍କ ଭର୍ସନାରେ ନଇଁଯାଇଛି ମଥା । ଘନାଇଁ ଆସିଛି ହୃଦୟରେ ମାଧବ ବିରହ-ଯାତନା । ବେଳ କାଶି ବହିଲା ମନ୍ଦ ମଳୟ-ଚନ୍ଦନ ଗନ୍ଧରେ ଭରି ଦେଲା ରାଈକୁଞ୍ଜ ।

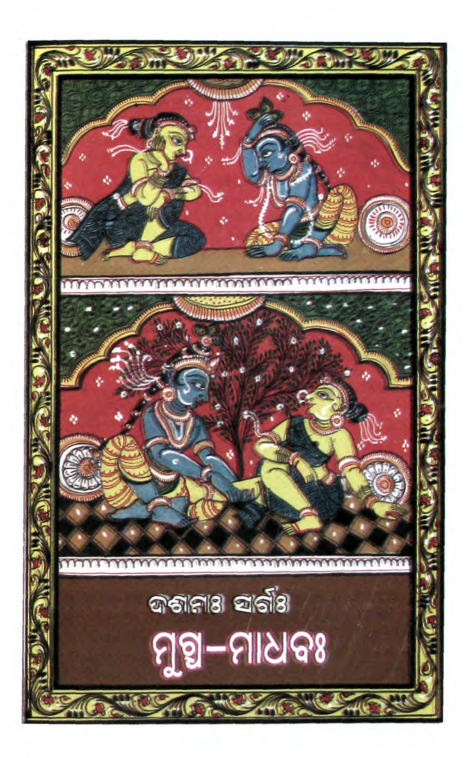
ଫୁଲ ସଞ୍ଜର ନୀଳ ମେଘ କୋଳରେ ଚନ୍ଦ୍ର ଉଇଁଲାପରି, କୁଞ୍ଜ କୋଣରେ ଝଲସି ଦିଶିଲା ଶ୍ୟାମ ଚନ୍ଦ୍ରମୁଖ । ପୁଲକି ଉଠିଲା ପ୍ରୌଢ଼ା ମାନବତୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କର ହଦୟ ।

କୁଞାଦ୍ୱାରରେ ଉଭାହୋଇ ରହିଲେ ଅନୁକୂଳ-ନାୟକ ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର ।

ଏତିକିବେଳେ ଲାକନତା ନୟନକୋଣରେ ସଖୀମାନଙ୍କ ଆଡ଼କୁ ଚାହିଁଲେ ଟିକିଏ ଶ୍ରୀମତୀ । ଏ ଚାହାଁଣୀର ଅକୁହା ଭାଷା ବୁଝିବାକୁ ଆଉ ସଖୀମାନଙ୍କର ବାକି ରହିଲା ନାହିଁ । ଦରହସା ମାରି ସେମାନେ କୁଞାରୁ ଅନ୍ତର ହୋଇଗଲେ, ଆଖିର ପଲକରେ ।

ତହୁଁ ମୁଗ୍ଧ ମାଧବ । ଅବସର ବୂଝି, ନତକାନୁରେ ଅଭିମାନବତୀଙ୍କ ଚରଣତଳେ କହି ମାନ ଭିକ୍ଷା କରି ଜଣାକଲେ :—

''ପ୍ରିୟେ ! ବେହି ପଦପଲ୍ଲବ ମୁଦାରମ୍ ।''



# ଅଥ ଦଶମ ସର୍ଗ ମୁଗ୍ଧ-ମାଧବ ।

ସନ୍ଧ୍ୟାଗମେ ଶିଥିକ ରୋଷବଶେ ସଲାଜେ ଚାହେଁ ସଖୀ ମୁଖ ଧନୀ ବିବଶା ବିଷାଦେ । ନିଃଶ୍ୱାସ ଫେଇ ଅନୁତାପଇ ସେ ନିରେଖି ଆଶା ହୃଦେ ଭରି ମୁଦେ ହରି ଆସି ଭାଷେ ।। ୧।। (ବସନ୍ତ-ଡିଳକ)

# ଅଥ ଉନବିଂଶ ସନ୍ଦର୍ଭ ଗୀତ ।୧୯।

ଦେଶବରାଡ଼ୀ-ରାଗ । ତାଳ-ଆଠତାଳୀ

(6)

ମଞ୍ଜୁ ମଧୁ ଭାଷିଲେ ସରସ ରଦ-ଚନ୍ତ୍ରିକା
ହରଇ ମମ ମନ-ତିମିର-ଯାମେ ।
ଚନ୍ଦ୍ରବଦନା, ଅଧର-ମଧୁର-ମଧୁଧାର ଗୋ
ନୟନ ତ ଚକୋର ସରି କାମେ ।
ପ୍ରିୟେ ଚାରୁଶୀଳେ ! ତେକ ମନୁ ମାନିନି ! ଗୁମାନେ
କାମ-ଖର-ତାପ ସହି ! ଦହଇ ମମ ମାନସେ
ଦାନ କର ବଦନ ମଧୁପାନେ ।। ଘୋଷା ।।



# (9)

ସତ୍ୟମେବାସି ଯଦି ସୁଦତି ! ମୟି କୋପିନୀ ଦେହି ଖର-ନୟନ \* ଶରଘାତମ୍ । ଘଟୟ ଭୂକବନ୍ଧନଂ କନୟ ରଦଖକ୍ତନମ୍ ଯେନ ବା ଭବତି ସୁଖଳାତମ୍ ।।

#### (୩)

ତ୍ୱମସି ମମ ଭୂଷଙ୍ଗ ତ୍ୱମସି ମମ କୀବଙ୍ଗ ତ୍ୱମସି ମମ ଭବ-କଳଧ୍-ରତ୍ନମ୍ । ଭବତୁ ଭବତୀହ ମୟି ସତତମନୁରୋଧିନୀ ତତ୍ର ମମ ହୃଦୟମତି ଯତ୍ନମ୍ ।।

### **(8)**

ନୀଳ-ନଳିନାଭମପି ତନ୍ଦି, ତବ ଲୋଚନଂ ଧାରୟତି କୋନଦ-ରୂପମ୍ । କୁସୁମ-ଶର-ବାଣ-ଭାବେନ ଯଦି ରଞ୍ଜୟସି କୃଷ୍ଣମିଦମେତଦନୁ ରୂପମ୍ ।।

#### (8)

ଷ୍ଟୁରିତୁ କୁଚ-କୁୟୟୋରୁପରି ମଣି-ମଞ୍ଜରୀ ରଞ୍ଜୟତୁ ତବ ହୃଦୟ-ଦେଶମ୍ । ରସତୁ ରସନାପି ତବ ଘନ-କଘନ-ମଣ୍ଡଳେ ଘୋଷୟତୁ ମନୁଥ-ନିଦେଶମ୍ ।।

<sup>(\*)</sup> ନଖର ଇତି ପାଠାନ୍ତରମ ।



# (9)

ସତ୍ୟ ଗୋ ! କୋପ ଯଦି ବହିଛ ରସ-ଦାୟିନି ! ମାର ତବ ନୟନ-ଶରବାଣେ । ବାନ୍ଧ ଭୁଜ-ବନ୍ଧନେ ଛେଦ ରଦ-ଖଣ୍ଡନେ ମାନିନି ! ଆନନ୍ଦ ଯଦି ପ୍ରାଣେ ।

## (୩)

ତୃହି ତ ସହି ! ଭୂଷଣ ତୃହି ସକନି ! କୀବନ, ତୃହି ତ ଭବ-କଳଧ୍-ମଣି ମୋର । ସତତ ଅନୁରାଗ ତବ, ଆଶ ରସ-ଦାୟିନି ! ରଖିବ ହୃଦ କରି ଯତନ ଯୋର ।

## (X)

ନୀଳ-କମଳେ-ହରା ନୟନ-ଯୁଗ ସୁନ୍ଦରି, ଧରିଛି ସହି ! ରଙ୍ଗ କଇଁ ରଙ୍ଗେ ମାର-ଖର-ବାଣ ସରି ସେ ତ ଯଦି ମାର ଗୋ, ଶାୟି ସେ କୃଷର ପ୍ରସଙ୍ଗେ ।

# (8)

ସାକୁ କୁଚକୁୟପର ହାରମଣି-ମାଳିକା, ରଞ୍ଜୁ ତବ ହୃଦୟପଟ ରାଈ, ଗୁରୁଜଘନ-ମେଖଳା ବାକୁ ଘନ ଗୁଞାରି ମନୁଥ-ନିଦେଶ ସହି ! ଗାଇ ।



# (೨)

ସ୍ଥଳ-କମଳ-ଗଞ୍ଜନଂ ମମ ହୃଦୟ-ରଞ୍ଜନଂ କନିତ-ରତିରଙ୍ଗ-ପରଭାଗମ୍ । ଭଣ ମସ୍ଟଣ-ବାଶି କରବାଣି ଚରଣଦ୍ୱୟଂ ସରସ-ଲସଦଲକ୍ତକ-ରାଗମ୍ ।।

### (9)

ସ୍କୁର-ଗରଳ-ଖଣ୍ଡନ୍ଫ ମମ ଶିରସି-ମଣ୍ଡନ୍ଫ ଦେହି ପଦ-ପଲ୍ଲବ-ମୁଦାରମ୍ । କ୍ୱଳତି ମୟି ଦାରୁଣୋ ମଦନ-କଦନାନଳୋ ହରତୁ ତଦୁପାହିତ-ବିକାରମ୍ ।।

### **(** | )

ଇତି ଚଟୁଳ-ଚାଟୁ-ପଟୁ ଚାରୁ ମୁରବୈରିଣୋ ରାଧିକାମଧି ବଚନ-ଜାତମ୍ । ଜୟତି ପଦ୍ମାବତୀ-ରମଣ-ଜୟଦେବ କବି-ଭାରତୀ ଭଣିତମତିଶାତମ୍ ।।



# (9)

ସ୍ଥଳ କମଳ ଗଞ୍ଜି ସେ ଶ୍ୟାମ ହୃଦ-ରଞ୍ଜକ ରତିରସର ପରମ ଛବି ଧାରୀ ସରସ ଅଳତା ରସେ ଚରଣ ଯୁଗ ମଣ୍ଡିବି ତୋଷ ଯଦି, ଭାଷ ବର-ନାରୀ ।

## (9)

ମଦନ-ଗର-ଖଣ୍ଡନ ମମ ମଉଳି-ମଣ୍ଡନ, ''ଦେହି ପଦପଲୁବ-ମୁଦାରମ୍'' ଜଳଇ ବିକଳେ ଅତି କାମ ଅନଳେ ସଖି, ତ୍ରାହି କର ତାପୁଁ, ହର ଭାର ।

# **(** | |

ଚାଟୁ ବଚନେ - ପଟୁ ନଟ-ନିପଟ ନାଗର, ଭାଷି ମଧୁ ତୋଷିଲେ ରାଈ ଭଣଇ ପଦ୍ନାବତୀ-ରମଣ ଜୟଦେବ କବି, ନିଖ୍ଳ-ଭବ ଆନଦ-ଦାୟୀ ।

ଉହଳ-କ୍କଳତ-ରବି ସାଧୁ ଜୟଦେବ ହେ, ତବ ରଚନ ଅନୁକରଣ ଗାଇ ମୂଢ଼ କବିଚନ୍ଦ୍ର ପଦସେବକ ଅଯୋଗ୍ୟ ହେ, ଧନ୍ୟ ପରସାଦ କଣ ପାଇ ।



ପରିହର କୃତାତଙ୍କେ ! ଶଙ୍କା ତ୍ୱୟା ସତଙ ଘନ-ୟନ-କଘନୟାକ୍ରାନ୍ତେ ସ୍ୱାନ୍ତେ ପରାନବକାଶିନି । ବିଶତି ବିତନୋରନ୍ୟୋ ଧନ୍ୟୋ ନ କୋଽପି ମମାନ୍ତଙ ପୁଣୟିନି ! ପରୀରୟାରୟେ ବିଧେହି ବିଧେୟତାମ୍ । । ୧ । ।

ମୁଗ୍ଧେ ! ବିଧେହି ମୟି ନିର୍ଦ୍ଦୟ-ଦନ୍ତ-ଦଂଶ -ଦୋର୍ବଲ୍ଲି-ବନ୍ଧ-ନିବିଡ଼-ୟନ-ପୀଡ଼ନାନି । ଚଷ୍ଟି ! ତ୍ମେବ ମୁଦମୁଞ୍ଜୟ ପଞ୍ଚବାଣ -ଚାଷ୍ଟାଳ-କାଷ୍ଟ-ଦଳନାଦସବଃ ପ୍ରୟାନ୍ତୁ । । ୨ । ।

ଶଶିମୁଖି ! ତବ ଭାତି ଭଙ୍ଗୁ ରଭୂ-ଯୁ୍ବ-କନ-ମୋହ-କରାଳ-କାଳସର୍ପୀ । ତଦୁଦିତ-ଭୟ-ଭଞ୍ଜନାୟ ଯୁନାମ୍ ତ୍ଦଧର-ସୀଧ୍ୟ-ସୁଧେବ ସିଦ୍ଧମନ୍ତଃ ।।

ବ୍ୟଥୟତି ବୃଥା ମୌନଂ ତନ୍ୱି ! ପ୍ରପଞ୍ଚୟ ପଞ୍ଚମଂ ତରୁଣି ! ମଧୁରାଳାପୈଷାଫ ବିନୋଦୟ ଦୃଷ୍ଟିଭିଃ । ସୁମୁଖି ! ବିମୁଖୀଭାବଂ ତାବଦ୍ବିମୁଞ୍ଚ ନ ମୁଞ୍ଚ ମାଂ ସ୍ୱୟମତିଶୟସ୍ନିଗ୍ଧୋ ମୁଗ୍ଧୋ ! ପ୍ରିୟୋଃୟମୁପସ୍ଲିତଃ । । ୪ । ।



ଘନ-ଜଘନ-ଷନା ରେ, ଶଙ୍କା ମନେ କରନା ଧନି ! ତବ ବିହୁନେ କେ ଦେହୀ ପାଏ ହୃଦେ ମମ ଠାବ ଗୋ ! ଅତନୁ ଅତି ସୌଭାଗ୍ୟେ କାନ୍ତେ, ରମେ ମରମେ ସିନା ମଧୁର ପରିରୟେ ଗୋ, ତୋଷେ ରସେ ସହି ! ମାତ ତୁ । । ୧ । ।

(ହରିଣୀ)

କାନ୍ତେ, ପ୍ରହାର କର ନିର୍ଦ୍ୟ ଦନ୍ତଘାତ ଗାଡ଼େ ଭୁଳେ ଭିଡ଼ି ରଚ ୟନ-ପୀଡ଼ନେ ବା । ରେ ଚଣ୍ଡି ! ଦଣ୍ଡି ସୁଖିନୀ ହୁଅ ମାନସେ ତୂ ଚାଣ୍ଡାଳ-କାମ-ଶରୀରେ ନ ମରାଅ କିନ୍ତୁ ।।୨।।

(ବସନ୍ତ-ତିଳକ)

ଶଶିମୁଖି ! ସଖ୍ ତୋ ଭୁଲା ଭୁଭଙ୍ଗୀ ଯୁବ-ଜନ-ମୋହନ କାଳ-ନାଗୁଣୀ ସେ । ତହୁଁ ଉପଗତ ଭୀତି ଦୂର ହେତୁ ଅଧର-ସୁଧା ତବ ସାର ସିଦ୍ଧମନ୍ତ । ।୩।।

(ପୃଷ୍ପିତାଗ୍ରା)

ନବ-ତରୁଣିରେ, ବାଧେ ମୌନେ ତୁ ଯା ରହୁ ସୁନ୍ଦରି ! ସଜନି ! ମଧୁରାଳାପେ ତାପେ ସଦା କର ଦୂର ଗୋ । ସୁମୁଖ୍ ! ଅନୁରକ୍ତେ ତୋ ବାରେ ଅନାଁ, ବିମୁଖୀ ନୁହ ଉପଗତ ମୁଁ ତୋ ପାଶେ ମୁଗ୍ଧେ ! ନ ମୁଅ ତୁ ଦାସରେ ।

(ହରିଣୀ)



ବନ୍ଧୂକ-ଦ୍ୟୁତି-ବାନ୍ଧବୋଽୟ-ମଧରଃ ସ୍ନିଗ୍ଧୋ ମଧୂକଚ୍ଛବି-ର୍ଗଣ୍ଡେଣ୍ଟ ଃ ଚଳାଣ୍ଡି ନୀଳନଳିନ-ଶ୍ରୀମୋଚନଂ ଲୋଚନମ୍ । । ନାସାଭ୍ୟେତି ତିଳ-ପ୍ରସୂନ-ପଦବଂ କୁନ୍ଦାଭଦନ୍ତି ପ୍ରିୟେ ! ପ୍ରାୟସ୍କ୍ରନ୍ୟ-ସେବୟା ବିଜୟତେ ବିଶ୍ୱ ସ ପୁଷ୍ପାୟୁଧଃ । । ୫ । ।

ଦୃଶୌ ତବ ମଦାଳସେ ବଦନମିନ୍ଦୁ-ସନ୍ଦୀପଙ୍କ ଗତିର୍କନମନୋରମା ବିଜିତରମ୍ମମୂରୁଦ୍ୱୟମ୍ ।। ରତିୟବ କଳାବତୀ ରୁଚିର ଚିତ୍ରଲେଖେ ଭ୍ରୁବା-ବହୋ ବିବୁଧ-ଯୌବଙ ବହସି ତନ୍ତି ! ପୃଥ୍ୱୀଗତା ।।୬।।

ପ୍ରୀଙି ବୟନୁତାଂ ହରିଃ କୁବଳୟାପୀଡ଼େନ ସାର୍ଦ୍ଧ ରଣେ ରାଧା-ପୀନ-ପୟୋଧର-ସ୍କୁରଣକୃତ୍-କୁନ୍ତେନ ସଂଭେଦବାନ୍ । ଯତ୍ର ସ୍ୱିଦ୍ୟତି ମୀଳତି କ୍ଷଣମଥ କ୍ଷିପ୍ତେ ଦ୍ୱିପେ ତତ୍କ୍ଷଣାତ୍ ଙ୍କସସ୍ୟାଳମଭୂଜିଙ୍ ଜିତମିତି ବ୍ୟାମୋହକୋଳାହଳଃ । ।୭ । ।

ଇତି ଏକୋନବଂଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ମହାକାବ୍ୟେ ମାନିନୀବର୍ତ୍ତନେ ମୁଗ୍ଧ-ମାଧବୋ ନାମ ଦଶମଃ ସର୍ଗଃ ।

Digitized by srujanika@gmail.com



ବାମା ! ତୋ ଅଧରେ ବଧୂଲି ବିଳସେ ଗଣେ ମଧୂକ-ଛଟା ନେତ୍ରେ କୋକନଦେହରା କମଶିରୀ ସାଜେ ତ ରେ ବାନ୍ଧବି ! ନାସା ତୋ ତିଳର ପ୍ରସୂନ, ଦଶନେ କୁନ୍ଦ-ପ୍ରଭା ନିନ୍ଦଇ ଏ ବିଶ୍ୱେ ବିକୟୀ ସତେ ତବ ମୁଖେ କନ୍ଦର୍ପ ସେବି ସିନା ।୫। (ଶାର୍ଦ୍ଦୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ମଦାଳସ-ଭରା-ଦ୍ୱଣା ବଦନଚନ୍ଦ୍ର-ଶୋଭାହର। ସଦାଗତି ମନୋହରା ବିଜିତ ଉରୁ ରୟାତରୁ । ରତେ ତୁ ତ କଳାବତୀ, ରୁଚିର ଚିତ୍ରଲେଖା ଭୁରୁ ସତେ ସ୍ରଗ-ଫପଦେ ବହିଛୁ ଜନ୍ତି ପୃଥାତାରେ !୬।

(ପୃଥ୍ୱୀ)

ଯୁଦ୍ଧେ କଂସ-କରୀର କୁୟଦରଶେ ସାର୍ଦ୍ଧିକ ଭାବୋଦୟେ ରାଧା-ପୀନପୟୋଧରେ ସୁମରି ଯେ ଦଣ୍ଡେ ରହତେ ଦ୍ରବି । ଚିରେ କଂସ କନେ ବିଚାରି ହସିଲେ ହାରେ ତୁ ଯୁଦ୍ଧେ ହରି ତଦ୍ଦଣ୍ଡେ ଅରି ମାରି ଦାନବ-କୟୀ ବିୟାରୁ ମୋଦେ ତବ । (ଶାର୍ଦ୍ଦୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ଇତି ଜନଟିଶ ସହର୍ଭ ।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟରେ ମାନିନୀ ବର୍ତ୍ତନେ ମୁଗ୍ୟ-ମାଧବ ନାମକ ଦଶମ ସର୍ଗ ।

# ଅଥ ଏକାଦଶଃ ସର୍ଗଃ

### ସାନନ୍ଦ-ଗୋବିନ୍ଦଃ ।

ସୁଚିର-ମନୁନୟେନ ପ୍ରୀଶୟିତ୍ୱା ମୃଗାକ୍ଷ" ଗତବତି କୃତବେଶେ କେଶବେ କୁଞ୍ଜଶଯ୍ୟାମ୍ । ରଚିତ-ରୁଚିର-ଭୂଷ" ଦୃଷିମୋଷେ ପ୍ରଦୋଷେ ୟରତି ନିରବସାଦ" କାପି ରାଧା" କଗାଦ । । ୧ । ।

# ବିଂଶ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

# ଗୀତମ୍ ।୨୦।

ବସନ୍ତରାଗେଶ, ଯତିତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

ବିରଚିତ-ଚାଟୁ-ବଚନ-ରଚନଂ ଚରଣେ ରଚିତ-ପ୍ରଣିପାତମ୍ ସମ୍ପ୍ରତି ମଞ୍ଜୁଳ-ବଞ୍ଜୁଳ-ସୀମନି ବେଳି-ଶୟନ-ମନୁଯାତମ୍ । ମୁଗ୍ଧେ ମଧୁ-ମଥନମନୁଗତମନୁସର ରାଧ୍କେ ! ।।ଧ୍ରୁବମ୍।।

# (ଏଗାର)

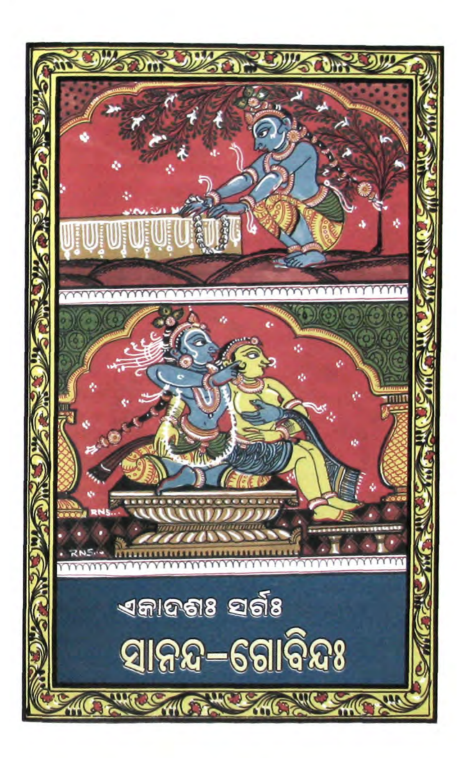
ଏଇଠାରେ ଭକ୍ତ-ଭଗବାନ, - ପ୍ରେମିକା-ପ୍ରେମିକଙ୍କର ମହର୍ଷ୍-ବିକାଶ-ରଚନାରେ ସାର୍ଥକ ହୋଇଛି ମହାକବିଙ୍କର ଅମର-ଲେଖନୀ । ଚରାଚର ବିଶ୍, ଯାହାଙ୍କର ପଦକମଳରେ କରୁଣା ବିନ୍ଦୁ ଭିକ୍ଷାକରି ଚିରପ୍ରଣତ, ସେଇ ରସରାକଙ୍କ ଶିଖ୍ୟମୁକୁଟ ଆଜି ମାନିନୀ ମହାଭାବି ରାଇଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣ ତଳେ ଭୂଲୁଣ୍ଡିତ ।

ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ରସିକ, ଭକ୍ତ କବି ଏଡିକିରେ କୃତାର୍ଥ, - ଏଇଥିପାଇଁ ସେ ଯୋଗକନ୍ନା, ଅପାଶୋରା ସାଧୁ, ପ୍ରଧାନ କବିରାକ କୟଦେବ । ମିଳନ ମନାସିନୀ ସହରରୀ ବରକବଧୂଙ୍କ ମନରେ ତୃପ୍ତିର ଆହ୍ଲାଦ । ମିଳନର ଇଙ୍ଗିତ ପାଇ ନଟବର କୁଞ୍ଜ-ତଳପ ସକାଇ ଅପେଷା କରି ରହିଛନ୍ତି ଅଭିସାରିକା କିଶୋରୀଙ୍କ ଶୁଭାଗମନଷଣ ।

ମହାକବିଙ୍କ ଭାବନୟନ ଦେଖିଛି ସଖୀମାନେ ହାସ-ପରିହାସରେ ମାତି, ଗହଣରେ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ଘେନି, ମିଳନକୁଞ୍ଜ ଦ୍ୱାରଦେଶରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଦେଇ ଅନ୍ତର ହେଲେ ମହାନନ୍ଦରେ । ପୂର୍ଷ ହେଲା ତାଙ୍କ ମନସ୍କାମ ।

କଳି ନୋହୁଛି ଗୁରୁ ମାନଭଞ୍ଜନରେ ସାର୍ଥକମନା ଉତ୍ତମ <mark>ନାୟକ</mark> ନଟ-ନାଗରଙ୍କ ପ୍ରେମବିହ୍କଳତା ।

ତହଁ - ''ସାନନ୍ଦ-ଗୋବିନ୍ଦ'' ।



# ଅଥ ଏକାଦଶ ସର୍ଗ ।

ବହୁ ଅନୁନୟଭାଷେ ବହୁରେ ଶ୍ୟାମ ତୋଷି, ମିଳନ-ମଧୁର-ବେଶେ କୁଞ୍ଜ-ଶେଯେ ଗମନ୍ତେ, ଭୁଲି ଗତ ଅଭିମାନେ ସଜିତା ଶ୍ରୀମତୀରେ, କହଇ ରସି ସଖୀ କେ, ସଞ୍ଜ ଆସେ ଘନାଇଁ ।୧।

(ମାଳିନୀ)

# ବିଂଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

ଗୀତ । ୨୦ ।

ରାଗ-ବସନ୍ତ । ତାଳ-ଯତି ।

(9)

ଚାଟୁ-ବଚନ ଭଣି, ରସିକ-ଶିରୋମଣି, ଚରଣତଳେ ତବ ଧାୟି, ବେତସ-କୁଞ୍ଜ-ଘରେ ତ ବିରାଜେ କେଳି-ମିଳନ ପଥ ଚାହିଁ । ରାଧେ, ମାନମୟି ! ଅନୁଗତ-ଶ୍ୟାମେ ଅନୁସର ଗୋ । ଯୋଷା । । \*



# (9)

ଘନ-କଘନ-ୟନ-ଭାର-ଭରେ ! ଦର-ମନ୍ତର-ଚରଣବିହାରମ୍ ମୁଖରିତ-ମଣି-ମଞ୍ଜୀରମୁପୈହି ବିଧେହି ମରାଳନିକାରମ୍ ।।

### (୩)

ଶୃଶୁ ରମଣୀୟତଙ୍ଗ ତରୁଣୀ-କନ-ମୋହନ-ମଧୁ-ରିପୁ-ରାବମ୍ କୁସୁମ-ଶରାସନ-ଶାସନ-ବନ୍ଦିନୀପିକ-ନିକରେ ଭକ ଭାବମ୍ । ।

### **(8)**

ଅନିଳ-ତରଳ-କିଶଳୟ-ନିକରେଣ କରେଣ ଲତା ନିକୁଚୟମ୍ ପ୍ରେରଣମିବ କରଭୋରୁ ! କରୋତି ଗଙି ପ୍ରତି ମୁଞ୍ଚ ବିଳୟମ୍ ।।

#### (8)

ଷ୍ଟୁରିତମନଙ୍ଗ-ତରଙ୍ଗ-ବଶାଦିବ ସୂରିତ-ହରି ପରିରୟମ୍ ପୃଚ୍ଛ ମନୋହର-ହାର-ବିମଳ-କଳଧାରମଙ୍ଗୁ କୁତକୁୟମ୍ ।।

#### (9)

ଅଧ୍ଗତମଖିଳ-ସଖୀଭିରିଫ ତବ ବପୁରପି ରତି-ରଣ-ସଜମ୍ ଚଷି ! ରସିତ-ରଶନା-ରବ-ଡିଷିମମଭିସର ସରସମଲଜମ୍ ।।

### (୭)

ସ୍କୁର-ଶର-ସୁଭଗ-ନଖେନ କରେଣ ସଖୀମବଲୟ୍ୟସଲୀଳମ୍ ଚଳ ବଳୟ-କ୍ୱଣିତୈରବବୋଧୟ ହରିମପି ନିଜଗତିଶୀଳମ୍ ।।

# **(** |

ଶ୍ରୀକୟଦେବ-ଭଣିତମଧରୀକୃତ-ହାରମୁଦାସିତରାମମ୍ ହରି-ବିନିହିତ-ମନସାମଧିତିଷ୍ଠତୁ କଣ୍ଠତଟୀମବିରାମମ୍ । ।



# (9)

ଚାରୁ ନିତୟ ଚାରୁ ଷନଭାରେ ମନୁରଗାମିନି-ରାଈ, ଚାଲ ମୁଖରମଣି-ନୃପ୍ର ନାଦେ ରାଜଙ୍ସ ତୃ ହରାଇ ।

#### (୩)

କାମିନି-ମୋହନ ମୋହନ ଚାଟୁ ତୁ ଘେନ ସୁହାସି ! ସରାଗେ କାମର ବନ୍ଦିନି-କୋଇଲି ରେ ଦିଅ କାନ ଭରା-ଅନୁରାଗେ ।

#### (8)

କୋମଳପତ୍ର କରେ ଲତିକା ସଖି, ଠାରି କହେ ଝୁଲି ବାତେ, ଚାଲ ନିକ୍ଞ ପୁରେ ଧନି ! ଚଞ୍ଚଳ ରାଜ ତ୍ର ନାଗର ସାଥେ ।

### (8)

ନୀର-ଧାର ସରି ହାର ବିଲୟିତ ବାମ କୁଚେ ତୂ ପଚାର, କାମ-ତରଙ୍ଗ-ବିଘାତ-ବିକମ୍ପିତ ସ୍ତିତ ସଙ୍ଗ ବିଚାର ।

#### (9)

ନିଷିତ ବାରି ଅଛନ୍ତି ସଖୀ ତବ କାମ-ଜିଣା-ରଣବେଶେ, ମେଖଳ-ଡିଣିମ ବାଇ ଚଷି ! ଚଳ ନୋହି ସଲାଜ ତୃ ଲେଶେ ।

#### (୭)

କାମ-ଶରାକୃତି ତୋ ନଖ ମଷିତ-ବାହୁ ସଖୀ-ପର ଢାଳି, ଚାଲି, ବଳୟ-ନାଦେ ତରକାଅ ତୁ ଆନ-ମନା ବନମାଳି ।

## **(** [ ]

ହାରହୁଁ ମଞ୍ଚଳ ଚିଉହର। ରମଣୀରୁ ବଳି ରମଣୀୟ, ଶ୍ରୀଳୟଦେବ-ବଚନ କରୁ ମଷନ ଉକ୍ତକଣ୍ଠ କମନୀୟ ।

ଲୋଭିତ ସନ୍ତତ ଚିଉ, ସୁକୋମଳ-କାନ୍ତ-ପଦେ ଅନୁବାଦେ, ଶକତି ଦାନକର କବିଶଶି-ବନ୍ଦନ ହେ ଚାରୁ ! ପ୍ରଣମଇଁ ପାଦେ ।



ସା ମାଂ ଦ୍ରକ୍ଷ୍ୟତି ବକ୍ଷ୍ୟତି ସ୍କରକଥାଂ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗମାଲିଙ୍ଗନୈଃ ପ୍ରୀଙି ଯାସ୍ୟତି ରଂସ୍ୟତେ ସଖି ! ସମାଗତ୍ୟେତି ସଂଚିନ୍ତୟନ୍ । ସ ତ୍ୱଂ ପଶ୍ୟତି ବେପତେ ପୁଲକ୍ୟତ୍ୟାନନ୍ଦତି ସ୍ୱିଦ୍ୟତି ପ୍ରତ୍ୟୁଦ୍ଗଚ୍ଛତି ମୂର୍ଚ୍ଛତି ସ୍ଥିରତମଃ ପୁଞ୍ଜେ ନିକୁଞ୍ଜେ ପ୍ରିୟଃ ।।୧।।

ଅକ୍ଷ୍ଣୋନିଁଛିପଦଞ୍ଜନଂ ଶ୍ରବଣୟୋୟାପିଛ୍ଟ-ଗୁଚ୍ଛାବଳୀଂ ମୂର୍ଦ୍ଧିଶ୍ୟାମ-ସରୋକ-ଦାମ କୁଚୟୋଃ କୟୂରିକା-ପତ୍ରକମ୍ । ଧୂର୍ତ୍ତାନାମଭିସାର-ସତ୍ୱରହୃଦୀଂ ବିଷ୍ପଡ୍ନିକୁଞ୍ଜେ ସଖି ! ଧ୍ୱାଙ୍ଗ ନୀଳ-ନିଚୋଳ-ଚାରୁ ସୁଦୃଶୀଂ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗମାଲିଙ୍ଗତି ।।୨।।

> କାଶ୍ୱୀର-ଗୌର-ବପୁଷାମଭିସାରିକାଣା-ମାବଦ୍ଧ-ରେଖମଭିତୋ ରୁଚିମଞ୍ଜରୀଭିଃ । ଏତତ୍ତମାଳଦଳ-ନୀଳ-ତମଂ ତମିସ୍ରମ୍ ତତ୍-ପ୍ରେମ-ହେମ-ନିକଷୋପଳତଂ ତନୋତି ।

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିଦେ ବଂଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ।



ମୋରେ ଚାହିଁବ ବାନ୍ଧବୀ ରସି ରସେ ଆଲିଙ୍ଗନେ ତୋଷିବ, ଚିରେ ଏସନ ଚିକ୍ତି ନାଗର ସତେ ଏକାନ୍ତରେ ବ୍ୟାକୁଳ । ହେରେ ତୋ ଛବି କଳ୍ପି ତା' ନୟନରେ, ଆବେଗରେ କମ୍ପଇ, ରୋମାଞ୍ଚେ ତନୁ ମୃର୍ଚ୍ଛିତେ ପଡ଼ଇ ବା ଅନ୍ଧାର କୁଞ୍ଜେ ଧନି ! ।।୧।।

(ଶାର୍ଭୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

କୁଞ୍ଜେ ନୀଳିମ ଉତ୍ତରୀ ସରି ସତେ ଅନ୍ଧାର ଛାଏ ସଖି ! ଗଞ୍ଜେ ଅଞ୍ଜନ ଲୋଚନେ, ଶ୍ରବଶରେ ଖଞା ତମାଳେ ବଳେ । ରାଜେ ନୀଳ ସରୋଜହାର ଶିରରେ, କୟୁରି-ଚିତ୍ରେ କୁଚେ, ଏ ଯେ ଗୋ ଅଭିସାର କାଳ ତୁରିତେ ଧୂର୍ତ୍ତେ ! ନିକୁଞ୍ଜେ ଚଳ ।।୨।।

(ଶାର୍ଭୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ଚାଲିି କୁଙ୍କୁମ-ବିଭା ଅଭିସାରିକାଏ-ସମ୍ପାତ ଅଙ୍ଗ-ଛଟକେ ଝଟକେ କି ରାତି । ରାଜେ ତମାଳ ସମ ନୀଳ ଘନାନ୍ଧକାର, ସେ ପ୍ରେମ-ହେମ-କଷିବା ନିକ୍ଷେ ପ୍ରକାରେ ।।୩।।

(ବସତ-ତିଳକ)

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ବିଂଶ ସନ୍ଦର୍ଭ ।

Digitized by srujanika@gmail.com

# ଅଥ ଏକବଂଶତିତମଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

ହାରାବଳୀ-ତରଳ-କାଞ୍ଚନ-କାଞ୍ଚିଦାମ ମଞ୍ଜୀର (\*)-କଙ୍କଣ-ମଣି-ଦ୍ୟୁତି-ଦୀପିତସ୍ୟ । ଦ୍ୱାରେ ନିକୁଞ୍ଜ-ନିଳୟସ୍ୟ ହରିଂ ବିଲୋକ୍ୟ କୁ:ଦ୍ୱାବତୀମଥ ସଖୀମିୟମିତ୍ୟୁବାଚ ।।

# ଗୀତମ୍ । ୨୧।

# ବରାଡ଼ୀରାଗେଣ-ରୂପକ ତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ ।

(9)

ମଞ୍ଜୂତର-କୁଞ୍ଜତଳ-କେଳି-ସଦନେ ପ୍ରବିଶ ରାଧେ ! ମାଧବ-ସମୀପମିହ ବିଳସ ରତି-ରଭସ-ହସିତ-ବଦନେ । ।ଧ୍ରୁବମ୍ । । (୨)

ନବ-ଭବଦଶୋକ-ଦଳ-ଶୟନ-ସାରେ ପ୍ରବିଶ ରାଧେ ! ମାଧବ-ସମୀପମିହ ବିଳସ କୁଚ-କଳସ-ଡରଳ-ହାରେ ।।

(୩)

କୁସୂମଚୟ-ଚରିତ-ଶୁଚି-ବାସଗେହେ ପ୍ରବିଶ ରାଧେ ! ମାଧବ-ସମୀପମିହ ବିଳସ କୁସୁମ ସୁକୁମାର-ଦେହେ ।। (୪)

ଚଳ-ମଳୟ-ବନ-ପବନ-ସୁରଭି-ଶୀତେ ପ୍ରବିଶ ରାଧେ ! ମାଧବ-ସମୀପମିହ ବିଳସ-ରତି-ବଳିତ-ଲଳିତ-ଗୀତେ । ।

<sup>(\*)</sup> କେୟୂର ବା ପାଠ ।

# ଅଥ ଏକବିଂଶତିତମ ସନ୍ଦର୍ଭ

ମାଳା ଝଳେ, ଝଟକ କାଞ୍ଚନ ମେଖଳାରେ-ମଞ୍ଜୀର-କଙ୍କଣ-ବସା-ମଣି ଢାଲ ତେଳେ-କୁଞ୍ଜେ ବିଲୋକି ଝଲକେ ଘନ-ସୃନ୍ଦରଶୀ ଲାଜେ ନତା ଛଟକିନୀ, ସଜନୀ ବୁଝାଏ । ୧।

(ବସନ୍ତ-ତିଳକ)

#### ଗୀତ । ୨୧ ।

# ରାଗ-ଦେଶବରାଡ଼ୀ । ତାଳ-ରୂପକ ।

(9)

ସ୍ୱନ୍ଦର ନିକୁଞ୍ଜ-ବନ କେଳି-ଭବନେ, ଯା' ପୁରାଧେ ! ମୋହନ ସମୀପ ସଖୁ ! ବିହର, ରତି-ରସ-ସୁହାସ-ବଦନେ । ଘୋଷା । ।

(9)

ନୃତନ ଅଶୋକ-ଦଳ-ଶୋଭି-ଶୟନେ, ଯା' ତୁ ରାଧେ ! ମୋହନ ସମୀପ ସଖୁ ! ବିହର, କୃଚ-କଳସ-ହାର-ଚଳନେ !! (୩)

ଫୁଲୁ ଫୁଲ-ଦାମ-ସଢ କୁଞ୍ଜ-ସଦନେ, ଯା' ତୁ ରାଧେ ! ମୋହନ-ସମୀପ, ସଖି ! ବିହର ସୁମନ-ସୁକୁମାର-ଲଳନେ ।।

(8)

ଶୀତଳ-ସୁବାସ-ବହ ମନ୍ଦ-ପବନେ, ଯା' ତୁ ରାଧେ ! ମୋହନ ସମୀପ, ସଖି ! ବିହର, ସୁଋତ-ରସ-ମଧୂର-ଗାନେ 📙



# (8)

ବିତତ-ବହୁ-ବଲ୍ଲି-ନବ ପଲ୍ଲବ-ଘନେ ପ୍ରବିଶ ରାଧେ ! ମାଧବ-ସମୀପମିହ ବିଳସ ବିରମ୍ମକସପୀନ-କଘନେ । ।

# (9)

ମଧୁ-ମୁଦିତ-ମଧୁପ-କୁଳ-କଳିତ-ରାବେ ପ୍ରବିଶ ରାଧେ ! ମାଧବ-ସମୀପମିହ ବିଳସ ମଦନ-ରସ-ସରସ-ଭାବେ ।।

# (୭)

ମଧୁରତର-ପିକ-ନିକର-ନିନଦ-ମୁଖରେ ପ୍ରବିଶ ରାଧେ ! ମାଧବ-ସମୀପମିହ ବିଳସ ଦଶନ-ରୁଚି-ରୁଚିର-ଶିଖରେ ।।

#### **(** | )

ବିହିତ-ପଦ୍ନାବତୀ-ସୁଖ-ସମାଜେ କୁରୁ ମୂରାରେ ! ମଙ୍ଗଳ-ଶତାନି ଭଣତି କୟଦେବ-କବିରାଜ-ରାଜେ ।।



### (8)

ପଲ୍ଲବ-ସୁସଞ୍ଚ-ବନ-କୁଞ୍ଜକୁ ଅନା, ଯା' ତୁ ରାଧେ ! ମୋହନ ସମୀପ, ସଖି ! ବିହର, ଅଳସ-ଘନ-ପୀନ-ଜଘନା ।।

### (೨)

ମଧୁ-ରସିକ ମଧୂପଦଳ ମଧୁର ଗୁଞ୍ଜେ, ଯା' ତୁ ରାଧେ ! ମୋହନ ସମୀପ, ସଖ୍ ! ବିହର, ମଦନ-ରସ-ସରସ-କୁଞ୍ଜେ ।।

### (9)

ପିକନିକର-ମଧୂରସୂର-ଭଣିତ-କୁଞୋ ଯା' ତୁ ରାଧେ ! ମୋହନ ସମୀପ, ସଖି ! ବିହର, ତୃହିନ-ଧବଳିତ-ସୁଦନ୍ତି ! ।।

### **(** | |

ନିୟତ ପଦ୍କାବତୀ ସୁଖଦାୟକ, କର ସନ୍ତତେ ମଙ୍ଗଳ ବିଧାନ ଭଣଇ ପଦ ଜୟଦେବ କବି-ନାୟକ ।।

ମୁଗ୍ଧ ଜୟଦେବ-କବି-ରାସରସରେ, ବନ୍ଦି ପାଦେ, ମୂଢ଼ କବିଚନ୍ଦ୍ର ରସି – ରଚଇ, ଅନୁବାଦ ଶୁଭ ଆଶରେ ।।

\*



ତ୍ୱଂ ଚିତ୍ତେନ ଚିଙ୍ଗ ବହନ୍ନୟମତିଶ୍ରୀନ୍ତୋ ଭୃଙ୍ଗ ତାପିତଃ । କନ୍ଦର୍ପେଶ ଚ ପାତୁମିଚ୍ଛତି ସୁଧା-ସୟାଧ-ବିୟାଧରମ୍ । ଅସ୍ୟାଙ୍କମ୍ ତଦଳଂକୁରୁ କ୍ଷଣମିହ ଭୂକ୍ଷେପ-ଲକ୍ଷ୍ନୀଲବ-କୀତେ ଦାସ ଇବୋପସେବିତ-ପଦାୟୋକେ କୁତଃ ସନ୍ତ୍ରମଃ ।।୧।।

ସା ସସାଧ୍ୱସ-ସାନନ୍ଦ ଗୋବିନ୍ଦେ ଭୋଳ-ଲୋଚନା ସିଞ୍ଜାନ-ମଞ୍ଜୁ-ମଞ୍ଜୀରଂ ପ୍ରବିବେଶ ନିବେଶନମ୍ । । ୨ । ।

ଇତି ଏକବିଂଶ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ।

Digitized by srujanika@gmail.com



(9)

ଏକେ ତୋ ଗୁରୁଭାର ସେ ବହି ହୃଦେ ବାମା, ସତେ ଶ୍ରାନ୍ତ ଗୋ, ତାପେ କାମ, ଦୁଜେ ସୁଧା, ଅଧର ତୋ ପାନେ ସଦା ବାଞ୍ଚଇ । ରାଧେ ଗୋ, କମ ତୋ କଟାକ୍ଷ-କରୁଣ-ଲାଭେ ପରା କ୍ରୀତ ସେ, ଅଙ୍କେ ରାଜ ତୁ, ପାଦ ସେବକ ଜନେ ସଙ୍କୋଚ ବା୍କାହିଁକି ?

(ଶାର୍ଦୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

(9)

ମଞ୍ଜୁ-ମଞ୍ଜୀର ନାଦେ ସେ ଲାଜେ ମୁଦି ସୁଲୋଚନେ, ଗୋବିନ୍ଦ ଚାହିଁ ସତ୍ତଷ କେଳି କୁଞ୍ଜ ପ୍ରବେଶିଲେ ।

ଇତି ଏକବିଂଶ ସନ୍ଦର୍ଭଃ



# ଅଥ ଦ୍ୱାବିଂଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

# ଗୀତମ୍ । ୨୨।

# ବରାଡ଼ୀ ରାଗ-ଯତିତାଳାଭ୍ୟଂ ଗୀୟତେ ।

### (9)

ରାଧା-ବଦନ-ବିଲୋକନ-ବିକସିତ-ବିବିଧ-ବିକାର-ବିଭଙ୍ଗମ୍ କଳନିଧିମିବ ବିଧୁ-ମଣ୍ତଳ-ଦର୍ଶନ-ତରଳିତ-ତୃଙ୍ଗ-ତରଙ୍ଗମ୍ । ହରିମେକ ରଙ୍ଘ ଚିରମଭିଳଷିତ-ବିଳାସମ୍ ସା ଦଦର୍ଶ ଗୁରୁହର୍ଷ ବଙ୍ଗବଦ ବଦନମନଙ୍ଗ-ବିକାଶମ୍ । ।ଧୁବମ୍ । ।

# (9)

ହାରମମଳତର-ତାରମୁରସି ଦଧଙ (\*) ପରିଲୟ୍ୟ ବିଦୂରମ୍, ଷ୍ଟୁଟତର-ଫେନ କଦୟ-କର୍ୟିତମିବ ଯମୁନାକଳ-ପୂରମ୍ ।

## (୩)

ଶ୍ୟାମଳ-ମୃଦୁଳ-କଳେବର-ମଣ୍ତଳମଧିଗତ-ଗୌରଦୁକୂଳମ୍, ନୀଳ-ନଳିନମିବ ପୀତ-ପରାଗ-ପଟଳ-ଭର-ବଳୟିତ-ମୂଳମ୍ ।

#### (8)

ତରଳ-ଦୂଗଞ୍ଚଳ-ଚଳନ-ମନୋହର-ବହନ-ଜନିତ-ରତି-ରାଗମ୍ଭ, ଷ୍ଟୁଟ କମଳୋଦର-ଖେଳିତ-ଖଞ୍ଜନ-ଯୁଗମିବ ଶରଦି ତଡ଼ାଗମ୍ ।

<sup>(\*)</sup> ପରିଲୟିତ-ଦୂରମ୍ ଇତି ବା ପାଠଃ ।

# ଦ୍ୱାବିଂଶ ସନ୍ଦର୍ଭ

#### ଗୀତ । ୨ ୨ ।

# ରାଗ-ବରାଳୀ । ତାଳ-ଯତି

(9)

ରାଧା-ବିଧୂମୁଖ-ଦରଶନ-ସମୁଦିତ-ମୋହନ ମଦନ ବିକାରେ -ସାଜଇ ଚଳ-ଚଳ-ଚଞ୍ଚଳ ସାଗର ଶଶିକର ନଟନ ପ୍ରକାରେ । ହରି-ରଙ୍ଗ-ରସେ ମାତଇ ସରସ ବିଳାସେ, ଶ୍ୟାମ ହରଷ ଅତି ହେରି ରାଈ ରତି-ପୁଲକ ମୁଖେ ପରକାଶେ ।

## (9)

ହାର ଚାରୁତର-ମୁକ୍ତାଦଳ-ଧର ମୋହନ ଉରବର ସାଜେ, ଯମ୍ବନା-କଳପର, ଖଚିତ ଧବଳତର ଫେନରାଢି କି ବିରାଜେ !

### (৭)

କୋମଳ ଶ୍ୟାମଳ ଶ୍ୟାମ କଳେବର ଗୌର-ବାସ ଚଡ଼ି ମୋହେ, ପୀତ ପରାଗ ପରିବୃତ ନୀଳ ସରୋବର ମାଧୁରି ଶୋହେ ।

#### (8)

ଛଳଛଳ ନୟନ ସୂଚାଳନ ଚନିତ ସୁଶୋଭିତ ମୁଖ-ରତିରାଗେ, ବିକଚ-କମଳ ଗରଭେ ଯଗ ଖଞ୍ଜନ ଖେଳ କି ଶରଦ ତତାଗେ !



# (8)

ବଦନ କମଳ ପରିଶୀଳନ-ମିଳିତ-ମିହିର-ସମ-କୁଷଳ-ଶୋଭମ୍ । ସ୍କୃତରୁଚି-କୁସୁମ-ସମୁଲୁସିତାଧର-ପଲୁବ-କୃତ-ରତି-ଲୋଭମ୍ ।।

### (9)

ଶଶି-କିରଣ-ଛୁରିତୋଦର-ଜଳଧର-ସୁନ୍ଦର-ସକୁସୁମ-କେଶମ୍ । ତିମିରୋଦତ-ବିଧୁମଣ୍ଡଳ-ନିର୍ମଳ-ମଳୟକ-ତିଳକ-ନିବେଶମ୍ ।।

#### (9)

ବିପୁଳ-ପୁଲକ-ଭର-ଦନ୍ତୁରିଙ ରତିକେଳି-କଳାଭିରଧୀରମ୍ । ମଣିଗଣ-କିରଣ-ସମୂହ-ସମୁଜ୍ୱଳ-ଭୂଷଣ-ସୁଭଗ-ଶରୀରମ୍ ।।

#### $(\Gamma)$

ଶ୍ରୀଳୟଦେବ ଭଣିତ-ବିଭବ-ଦ୍ୱିଗୁଣୀକୃତ-ଭୂଷଣଭାରମ୍ । ପ୍ରଣମତ ହୃଦି ବିନିଧାୟ ହରିଂ ସୁଚିରଂ ସୁକ୍ତୋଦୟ-ସାରମ୍ । ।



#### (8)

କମ-ମୁଖ-କମଳ-ବିନାଶକ-ଯୁଗରବି ମଣ୍ଡଳ-କୁଣ୍ଡଳଧାରୀ ଫୁଲସରି ଦରହସିତାଧରପଲୁବ ରତି-ରସବର୍ଦ୍ଧନକାରୀ ।

#### (9)

ସୁମନହାର-ସକ କେଶର ଶଶିକର ରଞ୍ଜିତ ନବଘନ ବା'ସେ । ଚନ୍ଦନ ବିହୂତିମିର-ଘନ ଉଦ୍ଭବ ଚନ୍ଦ୍ରହାସ ପରିହାସେ ।

#### (9)

ରାଧା-ରତି-ରସ-ଭାବନ ପୂଲକିତ-କ୍ୟକିତ ସୁତନୁ ରାଜେ ପୁଣି ମଣି-କଣଗଣ-ମଣିତ-ଭୂଷଣ ସୁନ୍ଦର ବପୁବର ସାଜେ ।

## **(** | |

ଶ୍ରୀଜୟଦେବ-ବଚନ-ରଚନେ ହରିଭୂଷଣ ଦ୍ୱିଗୁଣଇ ତେକେ ଭରି ହ୍ଦୟେ ପ୍ରଣିପାତ ବିବୁଧ ! କର ପୁଣ୍ୟଲାଭ ଫଳ ସେ ଯେ ।

କବିଶଶୀ ନିରତ ଚରଣାଶ୍ରିତ ତବ ହେ ଗୁରୁ, ସ୍ୱର୍ଗନିବାସୀ ପ୍ରଣତି ନିବେଦନ କରି ଅନୁବାଦର ଦୋଷ କ୍ଷମା-ପ୍ରତିଆଶୀ ।



ଅତିକ୍ରମ୍ୟାପାଂଙ୍ଗମ୍ ଶ୍ରବଣ ପଥ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଗମନ -ପ୍ରୟାନେସବୋକ୍ଷ୍ଣଣୋଞ୍ଜରଳତରତାଙ୍ଗ ପତିତୟୋଃ । ତଦାନୀଂ (\*) ରାଧାୟାଃ ପ୍ରିୟତମସମାଲୋକସମୟେ । ପପାତ ସ୍ୱେଦାୟୁପ୍ରସରଇ ଇବ ହର୍ଷାଶ୍ର-ନିକରଃ । । ୧ । ।

ଭକତ୍ତ୍ୟାୟନ୍ତାଙ୍ଗ କୃତ-କପଟ-କ୍ୟୂତି-ପିହିତ ସ୍କିଙ ଯାତେ ଗେହାଦ୍ବହିରବହିତାଳୀ-ପରିକନେ । ପ୍ରିୟାସଙ୍କ ପଶ୍ୟତ୍ତ୍ୟାଃ ସ୍କୁରଶର-ସମାକୂତ-ସୁଭଙ ସଲଜା ଲଜାପି ବ୍ୟଗମଦିବ ଦୂଙ ମୃଗଦ୍ୱଶଃ । । ୨ । ।

କୟଶ୍ରୀ-ବିନ୍ୟୟୈମହିତ ଇବ ମନ୍ଦାରକୁସୁମୈଃ । ସ୍ୱୟଂ ସିନ୍ଦୂରେଣ ଦ୍ୱିପ-ରଣ-ମୁଦ୍ରା ମୁଦ୍ରିତ ଇବ ।। ଭୂଜାପୀଡ଼-କ୍ରୀଡ଼ାହତ-କୁବଳୟାପୀଡ଼-କରିଣଃ । ପ୍ରକୀର୍ଣ୍ଣ ସୂଗ୍ବିନ୍ଦୁର୍ଜୟତି ଭୁଜଦଷ୍ଟୋ ମରଜିତଃ । ।୩।।

ଇତି ଦ୍ୱାବିଂଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ଅଭିସାରିକାବର୍ତ୍ତନେ ସାନନ୍ଦ-ଗୋବିନ୍ଦୋ ନାମ ଏକାଦଶଃ ସର୍ଗଃ ।

<sup>(\*)</sup> ଇଦାନୀ ବା ପାଠଃ



କି ନେତ୍ରାତ୍ତେ ଲଫି ଶ୍ରବଣ-ପଥ ଯାଏ ଚଳି ସତେ ଖରେ ତାରା-ଖଞାା-ନୟନଯୁଗ ଲାଚ୍ଚେ ଲହସିଲା ! ସତେ ଶ୍ରାତ୍ତେ ଯେହେ ବହୁ ଶ୍ରମ ଫଳେ ସ୍ୱେଦ ଝରଇ ଶୁଭାଙ୍ଗୀ ଆନନ୍ଦେ ନୟନ-ଜଳ ଢାଳେ ମିଳନରେ ।।୧।।
(ଶିଖରିଣୀ)

ଧନୀ-ମୋଦେ ଗୋପୀ କପଟଭର-କ୍ୟୂୟନ ଛଳେ-ବଳେ ହାସେ ଚାପେ, ସମୟ କଳି କୁଞ୍ଜେ ବରକିଲେ । ଅପାଙ୍ଗେ ବିକ୍ଷେପେ ମିଳି ତଳପପାଶେ ସୁନୟନା ଗଲା ଲଜା ଲାଚ୍ଚେ ସୁମରି ପଥ ଦୂରେ ଅପସରି ।। ।।

(ଶିଖରିଣୀ)

କୟଶ୍ରୀ ପ୍ରାପ୍ତେ ବା ଅରଚିତ କି ମନ୍ଦାର ସୁମନେ ସ୍ୱଙ୍ଘ ବା ସିନ୍ଦୂରେ କରି କର ଯୁଗେ ରଞ୍ଜିତ ରଣେ । ମୁଦେ କ୍ରୀଡ଼ାବ୍ୟାଜେ ହତ-କୁବଳୟ-ପୀଡ଼ ପଲକେ କରୀ-ରକ୍ତେ ଶୋଭା କର-ଯୁଗ ଶୁଭେ ରାଜୁ ସତତ ।।୩।।

(ଶିଖରିଣୀ)

ଇତି ଦ୍ୱାବିଂଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ

ଇତି ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ମହାକାବ୍ୟରେ ସାନନ୍ଦ-ଗୋବିନ୍ଦ ନାମ ଅଭିସାରିକା ବର୍ତ୍ତନେ ଏକାଦଶଃ ସର୍ଗଃ ।

•

\*

# ଅଥ ଦ୍ୱାଦଶଃ ସର୍ଗଃ

# ସୁପ୍ରୀତ-ପୀତାୟରଃ

ଗତବତି ସଖୀବୃନ୍ଦେଃମନ୍ଦ୍ରତପାଭର-ନିର୍ଭର – ସ୍କର ଶରବଶାକୃତ-ସ୍କୀତ-ସ୍କିତ-ସ୍ନପିତାଧରାମ୍ । ସରସ-ମନସଂ ଦୃଷ୍କା ରାଧାଂ ମୁହୂର୍ନବପଲ୍ଲବ – ପ୍ରସବ-ଶୟନେ ନିକ୍ଷିପ୍ତାକ୍ଷୀମୁବାଚ ହରିଃ ପ୍ରିୟାମ୍ ।।

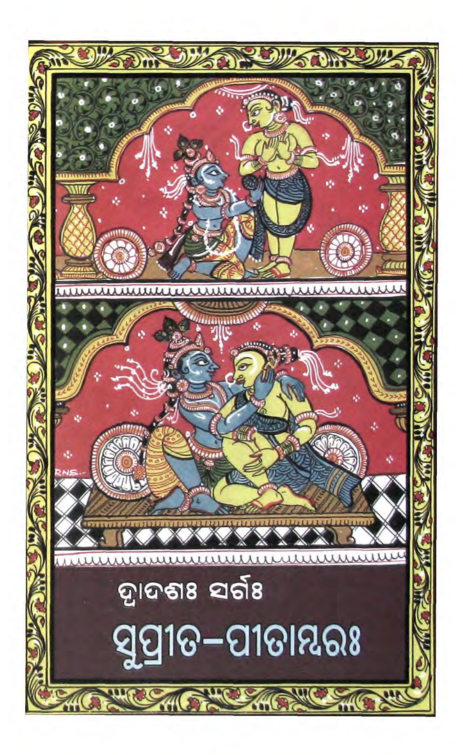
# ଅଥ ତ୍ରୟୋବିଂଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ଗୀତ । ୨୩ ।

ବିଭାସରାଗେଣ-ଏକତାଳୀ ତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ

(9)

କିଶଳୟ-ଶୟନତଳେ କୁରୁ କାମିନି ! ଚରଣ-ନଳିନବିନିବେଶମ୍ ତବ ପଦ-ପଲ୍ଲବ-ବୈରି-ପରାଭବମିଦମନୁଭବତୁ ସୁବେଶମ୍ । କ୍ଷଣମଧୁନା ନାରାୟଣମନୁଗତ-ମନୁଭଜ ରାଧ୍ୟକେ ! ।।ଧ୍ୱବମ୍ ।।





# ଅଥ ଦ୍ୱାଦଶ ସର୍ଗ ସୁପ୍ରୀତ-ପୀତାୟର

ଗତ ଯହୁଁ ସଖୀ ସବେଁ, ଲଜା ଧନୀ ମୁଖୁ ଘୁଞ୍ଲା ମଦନ-ରସ ଆସକ୍ତେ ହର୍ଷେ ହସେ ମଧୂରେ ତହୁଁ । ସରସ ମନରେ ଚାହେଁ ଭହଣ୍ଠିତା ଦଳ-ଶେଜକୁ ମରମ ବୃଝି ରାଧାରେ ଭାଷେ ମୁଦେ ବ୍ରକନାଗର ।।୧।। (ହରିଣୀ)

> ତ୍ରୟୋବିଂଶ ସନ୍ଦର୍ଭ ଗୀତ ।୨୩।

ରାଗ-ବିଭାସ । ତାଳ-ଏକତାଳୀ

(9)

ନବଦଳ-ଶେକପରେ ରଖ ନାଗରି ! ଚରଣ-କମଳ ତବ ଆଢି ପାଇ ପରାଭବ, ହେରି ପଦ-ବରଣ ସୁନ୍ଦରପଣ ଯିବ ଭାଢି । ରସ ଦୟେ, ନାରାୟଣ ତବ ଅନୁଗତଜନରେ ରାଧ୍କେ । ଯୋଷା । ।



କର-କମଳେନ କରୋମି ଚରଣ-ମହମାଗମିତାସି ବିଦୂରମ୍ । କ୍ଷଣମୁପକୁରୁ ଶୟନୋପରି ମାମିବ ନୃପୁରମନୂଗତିଶୂରମ୍ ।।

#### (୩)

ବଦନ-ସୁଧାନିଧ୍-ଗଳିତମମୃତମିବ ରଚୟ ବଚନମନୁକୂଳମ । ବିରହମିବାପନୟାମି ପୟୋଧର-ରୋଧକମୁରସି ଦୁକୂଳମ୍ ।।

#### **(**8)

ପ୍ରିୟ-ପରିରୟଣ-ରଭସ-ବଳିତମିବ ପୁଲକିତମତିଦୁରବାପମ୍ । ମଦୁରସି କୁଚ-କଳଙ୍ଗ ବିନିବେଶୟ ଶୋଷୟ ମନସିକ-ତାପମ୍ ।।

#### (8)

ଅଧର-ସୁଧାରସମୁପନୟ ଭାମିନି ! ଜୀବୟ ମୃତମିବ ଦାସମ୍ । ତ୍ୟି ବିନିହିତମନଙ୍କ ବିରହାନଳ-ଦଗ୍ଧ-ବପୁଷମବିଳାସମ୍ ।।



କର-କମଳେ ପଦଯୁଗଳ ସେବି ତବ ପଥ-ଶ୍ରାନ୍ତି ସଖ୍, ଖଣ୍ଡୈ ନୂପୁର ସରି ଅନୁଗତ ମୁଁ ପରା ରଖ ତଳପ-ପରେ ଗୋ ଦଣ୍ଡେ ।

### (୩)

ଝରୁ ଶଶିବଦନରୁ ସୁଧାଧାରସରି ମଧୂର ବଚନ ରସଦାୟି । ଫେଇଦେବି କୁଚ ଅବଗୁଣ୍ଠନସେ ବିରହର ବାଧଇ ରାଇ !

#### (8)

ଦୁଲ୍ଲିଭ କୁଚଯୁଗ ଉନ୍ନତ ପୂଲକେ ପରିରୟଣ କରି ଆଶ, ଥାପି କୁଚ-କଳଶ ବକ୍ଷପରେ ମମ ନାଶ ତୁ କାମ-ପରାଶ ।

#### (8)

ରାଇ-ମଗନ-ମନ, କାମ-ଦହନ ଲଭି ମୃତ ସରି ବିଗତ-ବିଳାସ ଅଧର ସୁଧା-ରସ ଢାଳି ଜୀବ ରଖ ଭାମିନି ରେ ମୁଁ ତ ଦାସ ।



ଶଶିମୁଖ, ମୁଖରୟ ମଣି-ରଶନା-ଗୁଣମନୁଗୁଣ-କଣ୍ଠ-ନିନାଦମ୍ । ଶୁତିପୁଟ-ଯୁଗଳେ ପିକରୁତ-ବିକଳେ ଶମୟ ଚିରାଦବସାଦମ୍ ।।

(୭)

ମାମତିବିଫଳରୁଷା ବିକଳୀକୃତମବଲୋକିତୁମଧୁନେଦମ । ମୀଳିତଲଜିତମିବ ନୟଙ୍କ ତବ ବିରମ ବିସ୍କଳ ରତିଖେଦମ ।। ୧।।

**(** |

ଶ୍ରୀଜୟଦେବ-ଭଣିତମିଦମନୁପଦ-ନିଗଦିତ-ମଧୁରିପୁ-ମୋଦମ୍ । ଜନୟତୁ ରସିକଜନେଷ୍ଟ୍ର ମନୋରମ-ରତିରସଭାବ ବିନୋଦମ୍ ।।

(୧) ଲଜିତମିବ ନୟଙ୍କ ତବ ବିରମ୍ଭି ସୃକସି ବୃଥା ରତିଖେଦମ୍ – ପାଠାନ୍ତରମ୍



ତବ କଣ୍ଠସ୍ୱର ଅନୁଗୁଣ ରସନା ମୁଖରିତ କର ରସଦାୟୀ । ପିକରବ-ବିକଳିତ ଶ୍ରୁତିଯୁଗଳରୁ ଅବସାଦ ଦୂର କର ରାଈ !

#### (9)

ମାନ ଅକାରଣ କରି ମୁଦ୍ରିତ କରୁ ଲାଜ ଲାଜ କମନୟନେ । ବରତି ସୁରତ-ପ୍ରତିକୂଳଭାବ ରସରତି ରଭସେ ବରଲଳନେ ।

#### **(** | |

ଶ୍ରୀଚୟଦେବ ରଚିତ ରସ ବର୍ଣ୍ଣନ ମୋହନ ମୋହ-ପ୍ରକାଶୀ ହରିଚରଣାଶ୍ରିତ ରସିକମାନସେ ବିତର୍ଭ ସଦା ସୁଖରାଶି ।।

•

ହରି-ରସ-ବର୍ଷିତ ଲଳିତ-କାନ୍ତପଦ-ଲୋଭ ତୁଟାଇ ନ ପାରି । ଅନୁକରଣେ ରତ କବିଶଶି-ଭାବିତ ଛନ୍ଦବ୍ର ଅନୁସାରି ।।



ପ୍ରତ୍ୟହଃ ପୁଲକାଙ୍କୁରେଣ ନିବିଡ଼ାଶ୍ଲେଷେ ନିମେଷେଣ ଚ କ୍ରୀଡ଼ାକୂତ-ବିଲୋକିତେଃଧର-ସୁଧାପାନେ କଥାନର୍ମଭିଃ । ଆନନ୍ଦାଧ୍ଗମେନ ମନ୍ନଥ-କଳା-ଯୁଦ୍ଧେଃପି ଯସ୍କିନ୍ନଭୂ-ଦୁଦ୍ଭୂତଃ ସ ତୟୋର୍ବଭୂବ ସୁରତାରୟଃ ପ୍ରିୟୟାବୁକଃ ।

#### (9)

ଦୋର୍ଭ୍ୟାଂ ସଂଯମିତଃ ପୟୋଧର-ଭରେଶାପୀଡ଼ିତଃ ପାଣିକୈ-ରାବିଦ୍ଧୋ ଦଶନୈଃ କ୍ଷତାଧରପୁଟଃ ଶ୍ରୋଣୀଡଟେନାହତଃ । ହୟେନାନମିତଃ କତେ ଽଧରସୁଧାପାନେନ ସମ୍ମୋହିତଃ କାନ୍ତଃ କାମପି ଡୃପ୍ତିମାପ ଡବହୋ କାମସ୍ୟ ବାମା ଗତିଃ ।।

#### (୩)

ମାରାଙ୍କେ ରତି-କେଳି-ସଙ୍କୁଳ-ରଣାରୟେ ତୟା ସାହସ ପ୍ରାୟଂ କାନ୍ତକୟାୟ କିଞ୍ଚିଦୁପରି ପ୍ରାରୟି ଯତ୍ସନ୍ତ୍ରମାତ୍ । ନିଷ୍ପୟା କଘନସ୍ଥଳୀ ଶିଥିଳିତା ଦୋର୍ବଲ୍ଲିକୁକ୍ମିଙ ବକ୍ଷୋ ମୀଳିତମକ୍ଷି ପୌରୁଷ୍ପରସଃ ସ୍ତୀଶାଂ କୁତଃ ସିଧ୍ୟତି ।।



ବାଧା ଜାତ କରେ ସଦା ପୁଲକରେ ରୋମାଞ୍ଚ ଆଲିଙ୍ଗନେ କ୍ରୀଡ଼ାକାଳମୁଖାବଲୋକସମୟେ ନେତ୍ରେ ପତାପାତ ଗୋ ! ବୁୟେ ନର୍ମ୍ବ କଥା ତ କେଳିସମରେ ସାରେ ପରାନନ୍ଦ ଗୋ ଯେ ଯେ ବିଘ୍ନ ଘଟେ ବଢ଼େ ସୁଖ ସତେ ଦାନିଭରା ପ୍ରେମରେ ।।୧।।

(ଶାହୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ବନ୍ଧା ବାହୁଯୁଗେ ଧନୀୱନଭରେ ପୀଡ଼ା ଲଭେ ମାଧବ ଦନ୍ତେ ଦଷ୍ଟ, ନଖେ ଲଭେ କ୍ଷତ କଚେ ହଞେ ତ ଆକର୍ଷିତ ରାମା-ଚାରୁନିତୟତାଡ଼ିତ ଅବା ଚୂୟେ କି ସମ୍ମୋହିତ ଶ୍ୟାମେ ଶାନ୍ତିସୁଧାସମେ ସବୁ, ଅହୋ ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟକର୍ମ୍ମା ସ୍ମର ! ।।୨।।

(ଶାହୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ସ୍ପଦ୍ଧାରେ ବିପରୀତ କାମରଣରେ କାନ୍ତେ ଜିଣା ମାନସେ ଆରୋହେ ହରିବକ୍ଷରେ ପଲକରେ ଶ୍ରାନ୍ତେ ମୁଦେ ନେତ୍ର ସେ । ନିସ୍ପଦେ ଜଘନସ୍ଥଳୀ ଭୁଜଲତା କ୍ଲାନ୍ତେ ପଡ଼େ ଝାଉଁଳି କେବେ ବା ରମଣୀ ହୁଏ ସମରଥା ଫୁସୋଚିତେ ସାଧନେ । । ୩ । ।

(ଶାହ୍ଲି-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

\*



(୧) ମୀଳଦୃଷ୍ଟି ମିଳହପୋଳ-ପୁଲଙ୍କ ଶୀତ୍କାର-ଧାରା-ବଶା-ଦବ୍ୟକ୍ତାକୁଳକେଳି-କାକୁ-ବିକସଦ୍ଦନ୍ତଂଶୁ-ଧୌତାଧରମ୍ । ଶ୍ୱାସୋନ୍ନଦ୍ଧ-ପୟୋଧରୋପରି-ପରିଷ୍ପଙ୍ଗୀ କୁରଙ୍ଗୀଦୃଶୋ ହର୍ଷୋତ୍ସର୍ଷ-ବିମ୍ରକ୍ତି-ନିଃସହ-ତନୋଧିନ୍ୟୋ ଧୟତ୍ୟାନନମ୍ । । ୪ । ।

ତସ୍ୟାଃ ପାଟଳ-ପାଣିକାଙ୍କିତମୁରେ। ନିଦ୍ରାକଷାୟେ ଦୃଶୌ ନିର୍ଧୌତୋ ଽଧର-ଶୋଣିମା ବିଲୁଳିତ ସ୍ରୟସ୍ତକୋ ମୂର୍ଦ୍ଧକାଃ । କାଞ୍ଚୀଦାମ ଦରଶ୍ଳଥାଞ୍ଚଳମିତି ପ୍ରାତର୍ନିଖାତୈର୍ଦ୍ୱଶୋ-ରେଭିଃ କାମଶରୈୟଦଭୂତମଭୂତ୍ପତ୍ୟୁର୍ମନଃ କୀଳିତମ୍ । । ୫ । ।

(૭)

(୨) ବ୍ୟାଲୋଳଃ କେଶପାଶୟରଳିତମଳକିଃ

ସ୍ୱେଦଲୋଳୌ କପୋଳୌ

ଇତି ମନସା ନିଗଦଙ୍ଗ ସୁରତାତେ ସା ନିତାନ୍ତ-ଖିନ୍ନାଙ୍ଗୀ ରାଧା କଗାଦ ସାଦରମିଦମାନନ୍ଦେନ ଗୋବିନ୍ଦମ୍ । ।୭ । । (ଇତି ତ୍ରୟୋଦଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ)

(ଧରଣୀଧର)

(୨) ବ୍ୟାକୋଃଶ – ଇତି ବା ପାଠଃ ।

<sup>(</sup>୧) ଈଷନ୍ନୀଳିତ ଦୃଷି ମୁଗ୍ଧହସିଙ - ଇତି ପାଠାନ୍ତରମ୍



ଶ୍ୱାସେ ସ୍ତ୍ୱୀତକୁଚା ଢଳାତନୁଲତା ଏଣୀଦୃଶ ପ୍ରେମରେ ଯେ ଚୁୟେ ରସି ଗଣ୍ଡ ବା ଗୁରୁକୁଚ ଆଲିଙ୍ଗନେ ଧନ୍ୟ ସେ । ଶୀହାରେ ପୁଲକେ କପୋଳଯୁଗ ତା ସେକାଳରେ ମୋଦରେ ଅସ୍ସଷ୍ଟେ କି କହେ ଧୂଏ କି ଅଧରେ ଦନ୍ତାବଳୀର ପ୍ରଭା ।।୪।।

(ଶାର୍ଦୂଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ବକ୍ଷେ ପାଟଳରାଗ ଅଙ୍କିତ ନଖେ, ନିଦ୍ରାଳସା ଲୋଚନ ଓଷେ ରଙ୍ଗଧୂଆ ଅଧାମୁକୁଳିତା ବେଶୀ ତ ମାଳାହରା । କାଞ୍ଚୀ ପ୍ରାନ୍ତ ଫିଟା ପ୍ରଭାତସମୟେ ଏ ପଞ୍ଚବାଶେ ମିଶି ବାଜେ ଶ୍ୟାମର ନେତ୍ରରେ ଅଦର୍ଭୁତେ ତା ମାନସେ ବିନ୍ଧଇ ।।୫।।

(ଶାହ୍ଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ଏସନ ମନେ ହରି ଚିନ୍ତେ ରତି ପ୍ରାନ୍ତେ କ୍ଲାନ୍ତ ଅତ୍ୟନ୍ତ ରାଧା । ଭାଷେ ଅତୀବ ଆଦର କରି ଗୋବିନ୍ଦେ ସରାଗରେ ।।

(ଶ୍ରଗ୍ଧରା)

ଇତି ତ୍ରୟୋଦଶ ସଦର୍ଭ

## ଅଥ ଚତୁର୍ବିଶଃ ସନ୍ଦର୍ଭଃ ଗୀତମ୍ ।୨୪।

## ରାମକରୀରାଗେଣ-ଯତିତାଳେନ ଚ ଗୀୟତେ

(9)

କୁରୁ ଯଦୁନନ୍ଦନ ! ଚନ୍ଦନ-ଶିଶିର-ଡରେଶ କରେଶ ପୟୋଧରେ ମୃଗମଦ-ପତ୍ରକ-ମତ୍ର ମନୋଭବ-ମଙ୍ଗଳ-କଳଶ-ସହୋଦରେ । ନିଜଗାଦ ସା ଯଦୁନନ୍ଦନେ କ୍ରୀଡ଼ିତ ହୃଦୟାନନ୍ଦନେ ।। ଧ୍ରୁବମ୍ ।।

(9)

ଅଳିକୁଳ-ଗଞ୍ଜନ-ସଞ୍ଜନଙ୍କ ରତିନାୟକ-ଶାୟକ-ମୋଚନେ ତ୍ୱଦଧର-ଚୁୟନ-ଲୟିତ-କଜଳ-ମୁଜଳୟ ପ୍ରିୟ ଲୋଚନେ ।

(୩)

ନୟନ-କୁରଙ୍ଗ-ତରଙ୍ଗ-ବିକାଶ-ନିରାସ-କରେ ଶ୍ରୁତିମଣ୍ଡଳେ ମନସିକ-ପାଶ-ବିଳାସଧରେ ଶୁଭବେଶ ନିବେଶୟ କୁଣ୍ଡଳେ ।

(8)

ଭ୍ରମରଚୟଂ ରଚୟନ୍ତମୁପରି ରୁଚିରଂ ସୁଚିରଂ ମମ ସମ୍ମୁଖେ ଜିତ-କମଳେ ବିମଳେ ପରିକର୍ମୟ ନର୍ମ- ଜନକମଳଙ୍କ ମୁଖେ ।।

## ଅଥ ଚତୁର୍ବିଶ ସନ୍ଦର୍ଭ ଗୀତ ।୨୪।

## ରାଗ-ରାମକିରୀ । ତାଳ-ଯତି ।

(9)

ରଚ ଯଦୁନନ୍ଦନ ! କରକମଳେ ତବ ଚନ୍ଦନଶୀତଳତା ବଳି କାମକଳସ ସମ, କୁଚଯୁଗଳେ ମମ, ମୃଗମଦପତ୍ର-ଚିତ୍ରାବଳୀ । ଭାଷେ ଧନୀ ରସସାଗରେ ପୀରତିରସିଆ ନାଗରେ ।। ଘୋଷା ।।

(9)

ମଦନ ମୋୟଶରସମ ଅଳିଗଞ୍ଜନ ମମ ନୟନଯୁଗଳ-ଅଞ୍ଜନ ଲିଭିଛି ଅଧର ତବ ଚୁୟନକାଳେ, ଉଚ୍ଚଳ ଦିଶୁ କର ରଞ୍ଜନ ।

(୩)

ନୟନ-କୁରଙ୍ଗର ଗତି ପ୍ରତିରୋଧକ ମଦନ ପାଶ-ମୃଗବନ୍ଧକ କୁଷଳରେ କର ଶ୍ରତିତଟ ମଷନ ବେଶ ଭୁବନ-ଜନ-ନନ୍ଦକ ।।

(8)

ବଦନ-କମଳପର କୁନ୍ତଳ ପଡ଼ି ରହି ଅଳିସରି ସେ ଉଦ୍ଭାସଇ ବିରଚ ପ୍ରସାଧନ, ଦୂରିତ ଶ୍ୟାମଘନ, ଶୁଣ ସଖିକନ ପରିହାସଇ ।।



#### (8)

ମୃଗମଦ-ରସ-ବଳିଙ ଲଳିଙ କୁରୁ ତିଳକମଳିକ-ରକନୀକରେ ବିହିତ-କଳଙ୍କ-କଳ କମଳାନନ ! ବିଶ୍ରମିତ-ଶ୍ରମଶୀକରେ ।।

#### (೨)

ମମ ରୂଚିରେ ଚିକୁରେ କୁରୁ ମାନଦ ମାନସକ-ଧ୍ୱକ-ଚାମରେ । ରତି-ଗଳିତେ ଲଳିତେ କୁସୁମାନି ଶିଖଣ୍ଡି-ଶିଖଣ୍ଡକ-ଡାମରେ ।

## (୭)

ସରସ-ଘନେ କଘନେ ମମ ଶୟର-ଦାରଣ-ବାରଣ-କନ୍ଦରେ ମଣି-ରସନା-ବସନାଭରଣାନି ଶୁଭାଶୟ ବାସୟ ସୁନ୍ଦରେ ।

#### **(** [ ]

ଶ୍ରୀକୟଦେବ-ବଚସି ଶୁଭଦେ ହୃଦୟଂ ସଦୟଂ କୁରୁ ମଣ୍ଡନେ ହରିଚରଣ-ପ୍ଲୁରଣାମୃତ-ନିର୍ମିତ-କଳି-କଳୁଷକ୍ୱର-ଖଣ୍ଡନେ ।



#### (8)

ମୁଞ୍ଜନକର ଶ୍ରମବାରି 'ବିହୁ ମୋ ଭାଲରୁ ଯା' ଶଶି-ଶୋଭନ ତହିଁ ରଚନାକର ମୃଗମଦ ତିଳକ କଳଙ୍କ ସମେ ଦିଶୁ ଲୋଭନ ।।

#### (9)

କେକୀ କଳାପ ସମେ ମମ କୁନ୍ତଳ କାମରଥ-ଧୃକ-ଚାମର— ରତି-ରଣ-ମୁକୁଳିତ, ସଜିତକର ତା' ମଷି ଶିରୀ ସୁମ-ଦାମର ।

#### (9)

କାମର ବାରଣ କନ୍ଦର ସରି ମମ ଚାରୁ ନିତୟର ମାଧୁରୀ ମଣିଗଣ ରସନା ଭୂଷଣ ବସନେ ସାଚ୍ଚ ବିକଶୁ ରଚନାଧୁରୀ ।।

#### ( r )

ଶ୍ରୀ ଜୟଦେବ ବଚନ ଶୁଭଦାୟକ କଳିଯୁଗ-ପାପ-ବିମୋଚକ ହରିପଦ ସୁମରଣ ଅମୃତ ଝରସମ ଭକ୍ତଜନ-ସୁମନ ରୋଚକ ।

•

ଶ୍ରୀ ଜୟଦେବ-ଚରଣଯୁଗ-ଆଶ୍ରିତ-କବିଶଶି କଳପିତ ଗୀତେ-ଭକ୍ତ-ରସିକ-ଜନ-ମାନସ ମୋହନକରୁ ଚିର ଚିତ୍ରନ ଚିରେ ।।



ରଚୟ କୁଚୟୋଃ ପତ୍ରଂ ଚିତ୍ରଂ କୁରୁଷ୍ପ କପୋଳୟୋ-ର୍ଘଟୟ କଘନେ କାଞ୍ଚୀମଞ୍ଚ ସ୍ରକା କବରୀଭରମ୍ । କଳୟ ବଳୟଶ୍ରେଣୀଂ ପାଣୌ ପଦେ କୁରୁ ନୃପୁରା– ବିତି ନିଗଦିତଃ ପ୍ରୀତଃ ପୀତାୟରୋଃପି ତଥାକରୋତ୍ । । ୧ । ।

ପର୍ଯକ୍ରୀକୃତ-ନାଗ-ନାୟକ-ଫଣା-ଶ୍ରେଣୀମଣୀନାଂ ଗଣେ ଫକ୍ରାନ୍ତ-ପ୍ରତିବିୟ-ଫକଳନୟା ବିଭୁଦ୍ବିଭୁ-ପ୍ରକ୍ରିୟମ୍ । ପାଦାୟୋରୂହଧାରି-ବାରିଧ୍ ସୁତାମକ୍ଷ୍ଣାଂ ଦିଦୃକ୍ଷୁଃ ଶତିଃ । କାୟବ୍ୟୁହମିବାଚରନ୍ନୁପଚିତୀଭୂତୋ ହରିଃ ପାତୁ ବଃ । । ୨ । ।

ତ୍ୱାମପ୍ରାପ୍ୟ ମୟି ବରପରାଂ କ୍ଷୀରୋଦ-ତୀରୋଦରେ ଶଙ୍କେ ସୂନ୍ଦରି ! କାଳକୂଟମପିବନ୍ତୁ ଢ଼ୋ ମୃଡ଼ାନୀପତିଃ । ଇତ୍ଥଂ ପୂର୍ଦ୍ଧକଥାଭିରନ୍ୟମନସା ବିକ୍ଷିପ୍ୟ ବକ୍ଷ୍ୟୋଞ୍ଚଳଂ ପଦ୍ୱାୟାଃ ୟନକୋରକୋପରି ମିଳନ୍ନେତ୍ରୋ ହରିଃ ପାତୁବଃ । ।୩ । ।



ରଚ କୁତପରେ ପତ୍ରେ ଚିତ୍ରେ ସଜାଅ କପୋଳରେ ଘନଜଘନରେ କାଞ୍ଚୀ, ମାଳା କଳା କବରୀ ପରେ । ବଳୟ ଯୁଗଳେ ହୟେ, ପାଦେ ସଖା ଭର ନୂପୁରେ ରସକ୍ତ୍ୱିନୀ ଭାଷେ; ମଷ୍ଟେ ମୁଦେ ହରି ବେଶକ୍ ।।୧.।।

(ହରିଣୀ)

ରାଜେ ନାଗଫଣାମଣୀଗଣଭରାପର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ମଧ୍ୟେ ହରି ଶ୍ରୀପାଦାୟୁଜ-ସେବିକା କମଳିନୀ ଶୋଭା ଶିରୀ ଦର୍ଶନେ-କାୟବ୍ୟୁହ ଛଳେ ସତେ ପ୍ରତିଫଳେ କାୟାର ଛାୟାଛଟା ସର୍ବବ୍ୟାପକ ରୂପରେ ପ୍ରକଟ ଯେ ସାଧନ୍ତୁ ସେ ମଙ୍ଗଳ ।। ୨ । ।

(ଶାହ୍ଳି-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ଅଙ୍କେ ରାଜିଲ ମୋ ସ୍ୱୟଂବର ପରେ କ୍ଷୀରୋଦ ତୀରେ ଯହୁଁ ଖେଦେ ଶଙ୍କର କାଳକୂଟ ଗରଳେ ଆଶ୍ରା କଲେ ଗୋ ତହୁଁ । ନାନା ପୂର୍ବକଥା ଛଳେ ଚଳମନା କାନ୍ତାର ବକ୍ଷସ୍ଥକୁଁ ବାସେ ବାରି ନିରେଖିଲେ କୁଚଯୁଗେ ଯେ ସାଧ୍ବେ ସେ ଶୁଭେ । ୩।।

(ଶାର୍ଦ୍ଦଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)



ଯଦ୍ଗାନ୍ଧର୍ଦ୍ଧ-କଳାପୁ କୌଶଳମନୁଧ୍ୟାନଞ୍ଚ ଯଦ୍ବୈଷଟଂ ଯକ୍କୃଙ୍ଗାର-ବିବେକତତ୍ୱମପି ଯତ୍ କାବ୍ୟେଷୁ ଲୀଳାୟିତମ୍ । ତତ୍ସର୍ଦ୍ଦ କୟଦେବ-ପଣ୍ଡିତକବେଃ କୃଷ୍ପୈକତାନାତ୍କନଃ ସାନନ୍ଦାଃ ପରିଶୋଧୟରୁ ସୁଧ୍ୟଃ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦତଃ । । ୪ । ।

ସାଧ୍ୱୀ ମାଧ୍ୱୀକ ! ଚିନ୍ତା ନ ଭବତି ଭବତଃ ଶର୍କରେ କର୍କଶସି ।। ଦ୍ରାକ୍ଷେ ଦ୍ରକ୍ଷ୍ୟନ୍ତି କେ ତୃମମୃତ ମୃତମସି କ୍ଷୀର ନୀରଂ ରସତ୍ତେ । ମାକନ୍ଦ କ୍ରନ୍ଦ କାନ୍ତାଧର ଧରଣିତଳଂ ଗଳ୍ମ ଯଳ୍ମନ୍ତି ଭାବଂ ଭାବଂଶୃଙ୍ଗୀର-ସାରସ୍ୱତମିହ ଜୟଦେବସ୍ୟ ବିଷ୍ପୁଗ୍ରବଚଂସି ।।୫।।

ଶ୍ରୀଭୋକଦେବ-ପ୍ରଭବସ୍ୟବାମା-ଦେବୀସୁତ-ଶ୍ରୀ ଜୟଦେବକସ୍ୟ । ପରାଶରାଦି-ପ୍ରିୟବନ୍ଧୁ-କଣ୍ଠେ, ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-କବିତ୍ୱମୟୁ ।।

ଇତି ଶ୍ରୀକୟଦେବ କୃତୌ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦେ ମହାକାବ୍ୟେ ସୁପ୍ରୀତ-ପୀତାୟରେ। ନାମ ଦ୍ୱାଦଶଃ ସର୍ଗଃ । ସମାସ୍ତମିଙ୍ କାବ୍ୟମ୍ । ।



ସଙ୍ଗୀତେ ଯଦି ବା ବୁଧେ ହରି ରସେ କାବ୍ୟାଦିତତ୍ୱେ ଅବା ଶୃଙ୍ଗୀରେ ଅତି ଗୂଢ଼ ରାସ-ରସରେ ଚିଉେ ଥିଲେ ସ୍ନେହ ବା, ପାଠେ ଶ୍ରୀଜୟଦେବ କାନ୍ତ ରଚନା ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଭବାନ୍ୱିତ ସାନନ୍ଦେ ପରିତୋଷ ଲାଭକର ହେ, ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦରୁ । । ୪ । ।

(ଶାର୍ଦ୍ଦଳ-ବିକ୍ରୀଡ଼ିତ)

ଯାବତ୍ ରାଜେ ଧରାରେ କବିଗୁରୁ ଜୟଦେବଙ୍କ ଶୃଙ୍ଗାରଗୀତୀ ତାବତ୍ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟଦାନେ ମଧୁ କି ମଧୁର ବା କ୍ଷୀରରେ ନୀର ଭାବ ।। ଦ୍ରାକ୍ଷା ବା କେ' ପଚାରେ ଅମୃତ ମୃତସରି ଶର୍କରା କର୍କରାକ୍ତ ବୃତେ କାନ୍ଦବୃ ଶୋକେ ଯୁବତି-ଅଧର ଗୋ, ଯା' ତୁ ପାତାଳମୂଳେ ।। ।। ।। (ସମ୍ପରା)

ଯା' ତାତ ମାତାଯୁଗ ଭୋଜ ବାମା, ସେ କାବ୍ୟଶିଳ୍ପ ଜୟଦେବ କାବ୍ୟ-ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ-ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ରାଜେ ପରାଶରାଦି ପ୍ରିୟବନ୍ଧୁ କଣ୍ଠେ । (ଇନ୍ଦ୍ରବକ୍ରା)

ଇତି ଶ୍ରୀକୟଦେବକୃତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦ ମହାକାବ୍ୟେ ସୁପ୍ରୀତ-ପୀତାୟର ନାମ ଦ୍ୱାଦଶ ସର୍ଗ । କାବ୍ୟ ସମାପ୍ତ ଆବିର୍ଭାବ - ତା. ୨୩-୧୨-୧୮୯୭ ତିରୋଧାନ - ତା. ୨୪-୦୭-୧୯୭୮

ନାଟ୍ୟାଚାର୍ଯ୍ୟ କବିଚନ୍ଦ୍ର ଡଃ କାଳୀଚରଣ ପଟ୍ଟନାୟକ ଡିସେୟର ୨୩ ତାରିଖ ୧୮୯୭ ମସିହାରେ ବାଙ୍କୀ ସବ୍ଡିଭିଳବ୍ ଅନ୍ତର୍ଗତ ଖମାରଙ୍ଗ ଗ୍ରାମରେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ସ୍ୱର୍ଗତ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ପଟ୍ଟନାୟକ ତାଙ୍କର ପିତା ଏବଂ ସ୍ୱର୍ଗତ ରାଧାମାଳୀ ପଟ୍ଟନାୟକ ତାଙ୍କର ମାତା ଥିଲେ ।



ଡକୁର ପଟ୍ଟନାୟକ ଏକାଧାରାରେ ଜଣେ ଅସାମାନ୍ୟ ନାଟ୍ୟକାର, କବି, ପ୍ରାବନ୍ଧିକ, ସ୍ତ୍ଗୀତଜ୍ଞ, ନୃତ୍ୟବିତ୍, ଗବେଷକ, ଅଭିନେତା, ଚଳଚ୍ଚିତ୍ର ଓ ମଞ୍ଚ ନିର୍ଦ୍ଦେଶକ ତଥା ଗାୟକ । ପ୍ରତିଭାଧାରୀ ଯୁଗଳନ୍କା ଉତ୍କଳମାତାର ବରପୁତ୍ର ଡକ୍ଟର ପଟ୍ଟନାୟକ ହେଉଛନ୍ତି ପଥମ ସାମାଳିକ ନାଟକର ସୁଷ୍ଟା ତଥା ଆଧୁନିକ ରଙ୍ଗମଞ୍ଚର ସୁଷ୍ଟ। । କୋଲକତା ରେଡ଼ିଓ ଷ୍ଟେଶନର ସେ ପ୍ରଥମ ଓଡ଼ିଆ କଣ୍ଠଶିଳ୍ପୀ ଭାବେ ବେଶ୍ ମାନ୍ୟତା ଲାଭ କରିଛନ୍ତି । ଆକାଶବାଣୀ କଟକର ସେ ଅନ୍ୟତମ ପ୍ରତିଷାତା । ସେ ମହିଳାମାନଙ୍କ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ଅଭିନେତ୍ରୀଭାବେ ସୁଯୋଗ ଦେଇ ଓଡ଼ିଶାର କଳା ଓ ଭାବ୍କର୍ଯ୍ୟର ଗୌରବ ବୃଦ୍ଧି କରିଛନ୍ତି । ନାଟଳ, ଶିଶୁ-ସାହିତ୍ୟ, ଦର୍ଶନ, ସଂଗୀତ, ଦାସକାଠି, ଗଳ୍ପ, ଉପନ୍ୟାସ, ପ୍ରବନ୍ଧ, ଆତ୍ମଜୀବନୀ ପୁଭୃତି ବହୁବିଧ ଦିଗକୁ ପୁଷଳ କରିଛି ତାଙ୍କ ରଚିତ ଶତାଧିକ ପୁଷକ ଓ ଗୁଛ ଆମ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷା ସାହିତ୍ୟର ମାଇଲଖୁଣ ହୋଇ ରହିଛି । ତାଙ୍କ ରଚିତ ଆତ୍ମଳୀବନୀ ପ୍ରଥକ କୁୟାର ଚକ ରାଷ୍ଟ୍ରପତି ପୁରସ୍କାର ପ୍ରାପ୍ତ । ଡକୁର ପଟ୍ଟନାୟକ ବହୁ ଉପାଧିର ଅଧିକାରୀ ହୋଇପାରିଛନ୍ତି । ତନ୍ମଧ୍ୟରୁ ଗଳପତି ମହାରାଜାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କବିଚନ୍ଦ୍ର ଉପାଧି (୧୯୨୭), ଉତ୍କଳ ସାହିତ୍ୟ ସମାଳ ତରଫରୁ ନାଟ୍ୟାଚାର୍ଯ୍ୟ ଉପାଧି (୧୯୪୪), କେନ୍ଦ୍ର ସଙ୍ଗୀତ ନାଟକ ଏକାଡେମୀ ତରଫରୁ ଫେଲୋସିପ୍ (୧୯୬୯) ଏବଂ ସୟଲପୁର ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟ ହାରା ୧୯୭୫ ମସିହାରେ ଡକୁରେଟ ଉପାଧି ପାଇଥିଲେ । ଡକ୍କର ପଟ୍ଟନାୟକ ପ୍ରଥମ ଓଡ଼ିଆ ଯେ, କି ୧୯୭୪ ମସିହାରେ ପହୁଶୀ ଉପାଧିକ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିଥିଲେ ।

ରଚିତ ଶ୍ରୀଗୀତଗୋବିନ୍ଦର ଲଳିତକାନ୍ତ ପଦାବଳୀ, ରାଧାକୃଷ ଲୀଳାରସ ବର୍ତ୍ତନାରେ ରସାଣିତ ପୁଞ୍ଚକଟି ସ୍ରଷ୍ଟାମାନସର ଏକ ଅଭିନବ ତଥା ସାର୍ଥକ ସୃଷ୍ଟି । ପୂଜ୍ୟପୂଜାର ପରିପୁଷ୍ଟି, ସାମାଜିକ ତଥା ଆଧ୍ୟାତ୍ସିକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବୈପ୍ଲବିକ ଓ ପରିମାର୍ଚ୍ଚିତ ନିମିର ଏହା ଏକ ବହୁମୁଖୀ ତଥା ଅନ୍ତର୍ମୁଖୀ ଭାବ ସୃଷ୍ଟିକରିବ–ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ ।

ସାଧନାରେ ମଗ୍ନଥାଇ ସମଗ୍ର ଉତ୍କଳମାଟିକୁ ଦେଇଯାଇଥିବା ଅଭୁଲା ସ୍କୃତି ପାଇଁ ଆମେ ସେହି ଉତ୍କଳମାତାର ବରପୁତ୍ର କବିଚନ୍ଦ୍ର କାଳୀଚରଣ ପଟ୍ଟନାୟକଙ୍କୁ ଶତବାର ପ୍ରଣାମ ଜଣାଉନ୍ଧ ।

- ପ୍ରକାଶକ

